

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

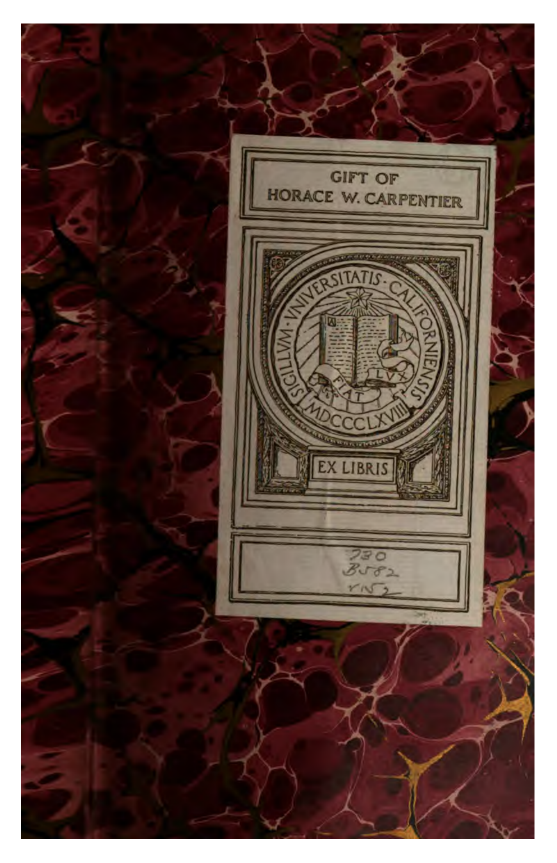
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





-----

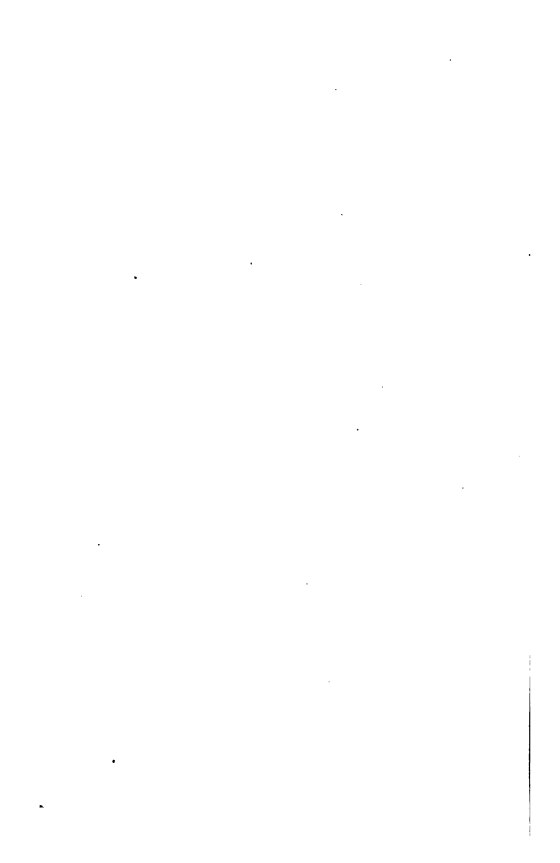
.

52

. - ---

.

.



## BIBLIOTHECA INDICA:

A

## COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE SUPERINTENDENCE OF THE

### ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, Nos. 60, 74, 88, 97, 130, 144, 159, 169, 203, 226 and 263.

## THE TAITTIRIYA A'RANYAKA

OF THE

BLACK YAJUR VEDA,

WITH THE

#### COMMENTARY OF SAYANACHARYA.

#### EDITED BY

#### RAJENDRALALA MITRA,

Honorary Member of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, and of the Physical Class of the Imperial Academy of Sciences, Vienna; Corresponding Member of the German and of the American Oriental Societies, and of the Royal Academy of Science, Hungary; Fellow of the Royal Society of Northern Antiquaries, Copenhagen, &c., &c.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY C. B. LEWIS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS. 1872.



oro vieli Alegorija ()

# तैत्तरीयार्ययकम्

## सायणाचार्थविरचितभाष्यसदितम्।

श्रीराजेन्द्रचाच-मिचेष परिग्रोधितम्।

कलिकाता-नगर्थां
बाएटिस्ट-मिषन्-यन्ने मृतितमभूत्॥
प्रवाद्याः १०८९॥ र्र. १८०९॥

CARPENTIER

## INTRODUCTION

Vedic writings are generally divided into two classes, poetical and prose, or hymns and rituals. They bear the distinctive names of Sanhitá and Bráhmana, and embrace the whole circle of the Vedic cultus. This classification, though generally correct, is, however, by no means strictly so. Prose compositions occur as frequently among the poetical parts, as poetry among the prose divisions, and the subjects are diversified by legendary, theological and other disquisitions. Each of these two classes of composition has, besides, appendices which are of a more miscellaneous character, treating principally of theology, but by no means excluding hymns, rituals and legends. They bear the generic names of Aranyakas and Upanishads, and are more abundantly met with in the Brahmanas than in the The Is'a is the only Upanishad and the Aranyaka Sanhitás. Sauhita and the Aranyagana the only Aranyakas known to belong to a Sanhitá; the former attached to the Vájasaneyí S'ákhá of the White Yajur Veda, and the latter to the Sáma All the rest belong to the Brahmanas. The Atharva affords the highest number of Upanishads, and the Rig the least.

Of the Aranyakas the total number is small; there being only two attached to the Rig, the Aitareya and the Kaue'itaki; two to the Yajus, the Brihadáranyaka and the Taittiriya; and two to the Sáma Veda. The Artharva has none. The total number of the Upanishads exceeds a hundred; but a good many of them are apocryphal, and most of them are alleged to belong to the Atharva.

As appendices to the Vedas, both the Aranyakas and the Upanishads are regarded as integral parts of those works—sacred and inspired, and claiming the same respect as revealed authorities

on religion which the Sanhitas and the Brahmanas do. all repudiate human authorship, and trace their origin to the firstboth divine Brahma. As parts of the Vedas, they are also acknowledged by the faithful to be eternal and uncreate. It may be naturally supposed that the authors of the different portions of the Vedas to which the Aranyakas and the Upanishads are attached, were, likewise, the authors of those appendices, as for instance the Brihad Aranyaka, which, forming a part of the Satapatha Bráhmana, must be due to Yájňavalkya, to whom that Bráhmana is attributed; but inasmuch as those authors are only acknowledged to be the first seers, i. e., persons to whom particular hymns were first revealed, and not authors in the sense in which Panini is said to be the author of his grammatical aphorisms, they afford us, even when known, and as regards the Bráhmanas they are mostly unknown, little matter for any historical deduction. It is obvious, however, that the bulk of the Upanishads are not the compositions of the authors of the Brahmanas and the Aranyakas to which they are attached; and the Aranyakas are also probably due to authors different from those of the Brahmanas to which they belong.

Thus far the two classes of appendices bear a close similitude to each other as portions of the Vedas. But in other respects they are widely dissimilar. As literary compositions they are in many respects markedly different, not only from each other, but also from the Sanhitás and the Bráhmanas. The Aranyakas, with the exception to be hereafter noticed, are written in a language and style which, though primitive and simple, are nevertheless considerably more recent than those of the Sanhitas. Compared to the Brahmanas, they appear to bear unmistakable marks of a later origin, though the bulk of them cannot in language be at all distinguished from the Bráhmanas, showing that though later, the interval between the Brahmanas and the Aranyakas was not great. The Upanishads, on the other hand, are composed in a refined and more cultivated style, which appears to represent a point midway between the ancient and the modern Sanskrit, with a leaning perhaps in the cases of the more authentic Upanishads, to the Vedic form. Certain it is, that modern Sanskrit pandits of Bengal, who have not studied the Vedas, find it far easier to read and understand the Upanishads than the Kranyakas. This is, doubtless, to a certain extent owing to their being familiar with large extracts from the Upanishads in the Vedánta and other current works, but much is likewise due to the collocation of their words and the construction of their sentences being more in consonance with the rules of modern grammar. Exclusively Vedic forms and words are, besides, much more predominant in the Kranyakas than in the Upanishads.

Judged by their subjects, the two appendices or even more pointedly different. The Aranyakas, with the exceptions before alluded to, are all but purely liturgical, treating of ceremonials which have not been included in the Brahmanas, or offering explanations and illustrations with reference to rites already there described, but not so fully as they should have been. Not unoften do they enter into discussions regarding particular topics of liturgical interest which require elucidation, though the rites to which they refer do not form a part of their subjects. short, they form supplements to the Vedas, and are intended principally to supply their omissions. Whereas the Upanishads are totally independent of the texts to which they profess to be appendices, and evince no compunction even to openly condemn the ceremonials they teach as worthless, and unworthy They are in fact rivals which inculthe attention of wise men. cate a new doctrine of salvation, and not subordinates or colabourers working for a common object. Thus, for instance, while the Chhandogya Brahmana supplies the mantras for the elebration of the marriage rite, the Upanishad of that name. which professes to be the last eight chapters of that work. declares that the three Vedas, i. e. the Sanhitás and the Bráhmanas, are insufficient to afford true knowledge, and that those who wish for salvation should, forsaking them, resort

to the Upanishads for help.\* The Mundaka describes the knowledge of the Vedas as "secondary" or "inferior" (apará), and that of the Upanishads the highest (pará).† The Taittiríya Upanishad, which forms the 7th, 8th and 9th chapters of the Aranyaka of that name, in the same way condemns the teachings of the Vedas, not excepting that of the first six chapters of the work of which it forms a part, to lead the student on to an intellectual form of worship, in which Indra, Váyu, and Agni yield their places to Mahábrahma, and the oblations and offerings of the Vedas to reflection, contemplation and meditation.

The exceptions above adverted to refer to the Aranyagána, and the Aranyaka Sanhitá of the Sama Veda. The first consists almost entirely of hymns taken from the Rig Veda Sanhitá and set to music for the purpose of being chanted or sung in forests, but it has none of the characters of the Aranyakas strictly so called. It is probably on this ground that Professor Max Müller says that the Sama Veda has no Aranyaka. If this argument be held valid, still I do not see how the second, the Aranyaka Sanhitá of that Veda can be excluded. That work is not made up of pure hymns, but of legends and matter very similar to what occur in the Aitareya and the Taittiriya Aranyakas. Besides, according to Sayana, the Aranyakas are intended for persons who have retired from the busy scenes of every day life, and adopted the condition of Vánaprasthas He says, "From the circumstance of their being or hermits. read in forests, (aranya) these (works) are called Aranyakas. It is ordained, they should be read in forests, and none should hear them who is not duly qualified." An exception, however,

Chhándogya U., R. Mitra's Translation, p. 116.

<sup>†</sup> अपरा, ऋग्वेदे। यक्वेदः सामवेदः अधर्ववेदः इत्यादि ।

<sup>‡</sup> Ancient Sanskrit Literature, p. 838.

<sup>§</sup> चरचाध्यमादेतदारचक्तितीर्यते ।
चरचे तदवीयोते त्येवं वाक्यं प्रचचते ॥
दतदारचक्तं धर्वं वाक्यं प्रचचते ॥
दतदारचक्तं धर्वं वाक्ती वोत्तवर्षति ।

is made in favour of the first four chapters of the Taitteriya Aranyaka which may be read in other places besides forests; but that does not justify the inference that works exclusively reserved for forests, would not come under the class Aranyaka. The derivation of the work Aranyaka adopted by Sáyana, is the same which is given by Pauini, who says that the affix  $bi\tilde{n} =$ aka is to be employed after aranya when it refers to men. Aranyán manushye, IV, 2, 29. But this leaves it doubtful as to whether works intended to be read in a forest, can be indicated The great commentator Patanjali clears up by that affix. this doubt by adding\* that the mention of men alone in the aphorism is insufficient, for the affix is applicable, likewise, when referring to roads (panthá), reading (adhyáya), right course (nyáya), location or enjoyment or travel (vihára), and elephants (hasti), of which adhyaya applies to the works under notice. All other commentators have invariably adopted this definition and derivation, and arguing on them I am disposed to place the Aranyagána and the Aranyaka Sañhitá under the head of Aranyaka.

The subordinate position which the Aranyakas occupy in Vedic literature is acknowledged by themselves. Whenever they have to establish any particular opinion of their own, they quote the authority of the Sanhitás and the Brahmanas, and not unoften confine themselves to putting together mantras, taken from the different parts of the Sanhitás and Brahmanas, in the order in which they may be required in the performance of particular ceremonies, or to explaining the meaning and purport of such mantras. It is of course obvious from these circumstances that they are of a later age, though the subjects they discuss may be as old as the authorities they quote. "Traces of modern ideas," says Professor Max Müller, "are not wanting in the Aranyakas, and the very fact that they are destined for a class of men who had retired from the world in order to

<sup>\*</sup> जलकामिदमुचाते, मनुष इति । पन्याध्याय-न्याय-विदार-मनुष्य-इक्षिप्यिति वक्षमा ।

give themselves up to the contemplation of the highest problems, shows an advanced, and already declining and decaying, society, not unlike the monastic age of the Christian world. The problems, indeed, which are discussed in the Aranyakas and the old Upanishads are not in themselves modern. They have formed the conversation of the old and young,—of warriors and poets, But in a healthy state of society these questions were discussed in courts and camps: priests were contradicted by kings; sages confounded by children; women were listened to when they were moved by an unknown spirit. This time, which is represented to us by the early legends of the Aranyakas, was very different from that which gave rise to professional anchorites, and to a literature composed exclusively for their As sacrifices were performed long before a word of any Bráhmana or Sútra had been uttered, so metaphysical speculations were carried on in the forests of India long before the names of Aranyaka or Upanishad were thought of. We must carefully distinguish between a period of growth, and a period which tried to reduce that growth to rules and formulas; in one sense the Kranyakas are old, for they reflect the very dawn of thought; in another, they are modern, for they speak of that dawn with all the experience of a past day. There are passages in these works, unequalled in any language for grandeur, boldness, and simplicity. These passages are the relics of a better age. But the generation which became the chronicler of those Titanic wars of thought, was a small race: they were dwarfs, measuring the foot-prints of departed giants."\*

These remarks, however appropriate with reference to some, nay most, of the Upanishads, are quite out of place in regard to the Kranyakas as Kranyakas. I say, "as Kranyakas," for those chapters of the Kranyakas which profess to be Upanishads, are necessarily, and from their very nature, different from the Kranyakas, though they may profess to be chapters of those works. Not to advert to the two Kranyakas of the Sama Veda,

Ancient Sanskrit Literature, p. 339.

which Professor Max Müller does not include among Aranyakas, and which have no peculiarity in their subjects to mark them as distinct from the Sanhitás of that Veda, the Aitareya and the Taittiriya which afford the best examples of the Aranyaka class of composition, offer very little of those transcendental discussions to which reference has been made by the learned Pro-As supplements to Brahmanas, they have the character of Brahmanas, and treat of rituals and legends which constitute the subject of Brahmanas, exactly in the same way as the Aranyakas of the Sama Veda, being supplementary to Sanhitas, treat of hymns which form the theme of Sanhitas. In short, the Kranyakas bear the same relation to the Sanhitás and the Brahmanas, which the Paris'ishtas do to the Kalpa and the Grihya Sútras, the differences in either case being those of date, of origin, and literary composition, and not of nature and subject.

The Aranyaka of the Taittiriya Sákhá is by far the largest of the Aranyakas. It extends altogether to ten Prapáthakas or Great Lessons, i. e., books or chapters, of which the last four are Upanishads, and the first six, are Aranyaka strictly so-called. Each of these six books includes from 12 to 42 anuvákas or sections, and each section embraces from 1 to 293 das'atis or decades of lines, and 20 to 2930 kandikás. The exact Nos. are as follow:

| Book. | Anuváka. | Decade. | Kandiká. |
|-------|----------|---------|----------|
| 1     | 32       | 129     | 1290     |
| 2     | 20       | 20      | 20       |
| 3     | 21       | 52      | 520      |
| 4     | 42       | 88      | 880      |
| 5     | 12       | 108     | 1080     |
| 6     | 12       | 293     | 2930     |

The kandikás are numbered arbitrarily after every ten clauses, and all clauses in excess of decades are reckoned as so many supernumeraries at the end of an Anuváka, but they are not included in the reckoning of the total of kandikás.

To prevent interpolation and to preserve the authenticity of the text, the initial words of the kandikas and the number of supernumeraries are carefully noted. At the end of every book, the initial words of every anuváka as also those of groups of successive ten kandikás are given; and as these initial words form sentences, and are always kept by heart, the risk of loss or interpolation is minimized. A similar safeguard also exists in the Báhmana. The divisions into sections and decades occur also in the last four books of the Aranyaka, but they are not of the same size. In the last book the decades are lost sight of altogether. Considerable uncertainty also exists as to the number of sections which should belong to it. According to Sávana, the Drávida recension contains 64 sections; the Karpáta 74 sections; the Andhra, 80; and others 89 sections, of which Sayana says he selected the Andhra for his comment. In the MSS. of his work which have come to my notice I have, however, invariably found commentaries on the first sixtyfour sections, and no more. The Book bears the special title of Yájniki or Mahánáráyana Upanishad, and is described as khila rúpá or "supplementary," which circumstance unmistakably leads to the conclusion that it is of a much later date than the first six books. The 7th, 8th and 9th books, constituting the Taittiriya Upanishad, differ considerably from the last, and are also to a certain extent different from the first six. It would not be unreasonable to suppose, therefore, that they too are of a From their language, subject and character I different date. take them to stand, as in their position so in their date, midway between the first six and the last books.

Thus we have to deal with compositions of three different dates in this single work. What those dates are it is impossible now to ascertain with anything like precision. The last book treats of mantras for various divinities, and those mantras have the mystical character of the mantras to be found so abundantly in the Tantras, and the presumption is, that it belongs to the same age with the earliest of the Tantras, i. a., at best the

beginning of the Christian era. The three books immediately preceding the Yajniki Upanishad most probably belong to the same age as the other authentic Upanishads, such as the Katha, the Kena, the Ohhandogya and the Vrihadaranyaka. And lastly, the first six books, or the Aranyaka proper, belong to a much earlier age. Professor Max Müller, after a careful survey of the question in all its bearings, is of opinion that the Kranyakas in general, including the authentic Upanishads, are more ancient than the Sútras, which have, according to him a range of four hundred years "from 600 to 200 B. C." This takes us to a period when writing in Greece had not yet been known, and Homeric songs were being composed. As regards the Taittiriya Aranyaka with which we are at present concerned, this antiquity is by no means extravagant, or even unduly excessive. We know for certain from the Greek writers that the cruel practice of Sati, or burning of the widow with the corpse of her deceased husband, was widely current in India in the fourth century before Christ. Diodorus Siculus twice refers to it in the 103rd and 106th Olympiad, or B. C. 327 and 314 years. He supposes that it must have originated with a view to repress unfaithfulness in women towards their husbands, whom they often destroyed by mixing poison in their food. He argues, "this wicked practice (of husband-killing) increasing, and many falling victims to it, and the punishment of the guilty not serving to deter others from the commission of the crime, a law was passed that wives should be burned with their deceased husbands, except such as were pregnant and had children, and that any individual who refused to comply with this law, should be compelled to remain a widow, and be for ever excluded from all rights and privileges, as guilty of impiety. This measure being adopted, it followed that the abominable disposition to which the wives were addicted was converted into an opposite feeling. For, in order to avoid that climax of diagrace, every wife being obliged to die, they not only took all possible care of their husbands' safety,

<sup>\*</sup> Ancient Sanskrit Literature, p. 313.

but emulated each other in promoting his glory and renown."\* Strabo supports this opinion; † and Propertius, Cicero and others after him afford ample testimony to the prevalence of the Sati rite in India in the first four centuries before the Christian era. The argument of Diodorus is of course a mere conjecture of his own, and has nothing of the historical character which he has given to it. It was quite as likely that the Indo-Aryans borrowed the practice of widow-burning from the aboriginal Tamulians, among whom, as among other ancient primitive races, the practice of burying or burning the effects of dead chiefs, not excepting their wives, along with their corpses, was most probably in vogue, as that it should be introduced as a repressive measure to put down husband-poisoning. some wives in ancient India did poison their husbands, as others did, and now do, in other parts of the world, is of course a fact not to be questioned, but that crime of that description was, in India, at any time, so abnormally great as to necessitate so cruel a measure as wholesale burning of widows for its suppression, there is nothing to show.

Human nature is, on the whole, very much the same all over the world, the extremes of goodness and badness in individuals may be more widely asunder in civilized society than in rude primitive communities; but the sum total of morality in a nation has undergone but slight variations, and we cannot readily believe that the natural affection for husbands was more peculiarly deficient in India at any one time than at others. Constancy in women among the primitive races is proverbial, and yet the low estimate in which women were held among them in former times, sufficed to lead them to bury their widows, to gratify the spirits of their lords, and the same low estimate added to tropical jealousy may suffice to bring on a cruel law without any extraordinary increase of crime of a particular description. Besides, man, as the lawmaker, has in no

<sup>\*</sup> Lib. XIX, c. 32, 33, apud Pegg's "Cries to British Humanity," p. 213.

<sup>†</sup> Geogr., lib. XV.

part of the world, and at no time, evinced any great consideration for weak woman. On the contrary, he has been more exacting as regards them, more stringent, and more overbearing, than he has ever been to his own equals in sex and power. We may therefore more reasonably believe man's tyranny, and not woman's excessive frailty, to be the cause of the cruel rite of Sati; unless we suppose it to have been borrowed from a neighbouring people, even as the system of zenana seclusion has been borrowed within the last six hundred years or so, from the Muhammadans. But whatever the cause, certain it is as a matter of fact, widow-burning was extensively in vogue in the fourth century, and looking to the horrible nature of the rite, it is impossible to conceive, that it could have assumed all of a sudden the extent and character in which it was met with by the Grecians.

It must have taken centuries from the day it was first performed, to the time when it was reckoned as an ordinary and every-day occurrence. Doubtless, in olden days, when society was not so firmly established, it was easier for new rites and customs to get a currency than in more settled times. But Hinduism in the fourth and fifth centuries B. C. had assumed a fixity by no means less firm than what it has now. On the contrary, several educational and other movements, particularly foreign and unsympathetic government, now offer much greater facilities to change than the Hindu sovereignty of former days could possibly afford, and new, foreign, and repulsive customs and rites then could not but take a longer time in gaining an ascendancy on the minds of the people than what they do now.

Four centuries for such a purpose in regard to Satí would not be by any means a large estimate, and if this be accepted, the date of the Taittiriya Aranyaka would be carried to a time anterior to the middle of the eighth century at the lowest calculation; for it was compiled at a time when the rite of Satí was unknown among the Bráhmans. The sixth chapter of the work, gives, in great detail, all the rites and ceremonies to be observed by the Indo-Aryan race for the cremation and burial of the dead, and it nowhere makes the smallest allusion to the burning of widows. This might at first sight appear a mere negative evidence; but it is in reality not so, for the work distinctly points out the duties of widows on such occasions, and it could not have omitted to mention the rite in question, if it had been known. told that the proper duty of the widow was to lie by the side of her husband's corpse on the pyre, whence she was removed by a brother-in-law or other person who should offer to marry her, and that she was to take away from the corpse a bit of gold, or a bow, or a jewel, according as the dead happened to belong to the Bráhman, Kshatriya or Vaisya caste, as an emblem of her succeeding to a part of her husband's effects. the 5th, 7th, or 9th day after cremation, she had also to come to the burning ground, and remove from the smouldering pyre the charred bones and ashes of the dead, in order to assign to them the rite of sepulture. This was the custom when the Vedas were in the ascendant, and even when most of the Sútras as also the laws of Manu were compiled. The only Sútrakára who alludes to the rite of Satí, is Kátyáyana, who codified the rules of the later or White Yajur Veda, and he must have lived long after Bodháyana, Hirapyakes'í, Bharadvája and other authors of Sútras on the Black or more ancient recension of the Yajus. It is worthy of note also that the later or White recension of the Yajus itself nowhere alludes to the rite.

The rite of disposing of the dead is a most important one in connexion with every civilized society, and among the early Indo-Aryans whose whole lives were eternal rounds of rites and ceremonies, it must have early engaged their attention, and formed the subject of sacerdotal legislation; and laws regarding it once laid down were the least likely to be altered or changed. We may fairly conclude, therefore, that the ceremonies regarding cremation and burial were compiled long before the rite of Satí was thought of, and as that rite took, as above shown, from three to four centuries in maturing to the state in which

the Grecians noticed it in the fourth century B. C., the date of the Aranyaka, even if its 6th chapter be the last compilation on the subject, must date from a very remote antiquity. It cannot be denied that this conclusion is founded on a single fact; but it is so clear and precise in its nature—so little liable to be influenced by other circumstances—that its evidence, I feel satisfied, cannot be gainsaid. Of course this argument gives only a limit on one side, and not the precise date of the work under notice; but this is all that, I believe, can now be attempted.

As regards the author of the Aranyaka, it is impossible even to make a guess. The Sanhitá of the Black Yajur Veda is attributed to Tittiri, whence its name Taittiriya. As the Brahmana of that name comments on the mantras of the Sanhitá, and points out their uses in connexion with ceremonies, it is not at all likely that it should have proceeded from the same person. The Aranyaka often alludes to the Brahmana, and sometimes quotes from it; it must therefore be later still, and due to a different author; but who that author was, Sanskrit literature fails to indicate.

It has been already said that the Aranyaka is throughout ritualistic. Its sole object is to point out the peculiarities of those rites and ceremonies which have not been fully described in the Brahmana, and it adheres to its province with scrupulous The first book is devoted to mantras required for the collection of, and adoration with, the Arunaketuka fire, illustrating the same with legends in the usual Brahmana style. The ceremony is optional, and should be performed by those who wish numerous progeny, or crowded herds, or seasonable rains, or cure of disease, or destruction of enemies, or great strength, or glory, or religious merit, or heaven (p. 162). Before undertaking it, a course of penance has to be undergone for a year, or for at least two months. (p. 188). The penance includes bathing three times a day at the time of the three diurnal offerings; taking one meal a day, in the morning on the first, and in the evening on the next day, and so on, or twice daily if the food be obtained by begging; daily offering of udumbara wood to the sacred fire; the washing of the mouth and feet with water taken in a pot and strained, and not in a river or tank; homa offerings to Agni, Aditya, &c., and the reading of the Aranyaka in a forest. During the performance of the ceremony some additional observances are enjoined, such as, not to run during rain, not to void certain secretions in water, not to tread on gold or lotus leaf, and to abstain from fish and tortoise meat.

The ceremony itself consists in offering daily, for a year. certain oblations on two altars, one of which is to contain water and the other fire; the offerings consisting of clarified butter, sacred wood, cooked rice and the like. The first seven sections are devoted to mantras for the placing of certain emblematic watery bricks (avishtakáh) on and before the northern altar (uttara vedi), pouring hot water thereinto, and prayers for propitiating the tutelary gods of the sacrifice. Each section ends with quotations from the Taittiriya Bráhmana and the Rig Veda Sanhitá, in support of the opinion of the Aranyaka regarding the merits of the operations. The 7th section names some of these emblematic bricks after the eight suns which are said to give light and health and fruition to this world. names of the suns are Aroga, Bhrája, Patara, Patanga, Svarvara, Jyotishímán, Bibhása and Kasyapa. The last is said to remain constantly over mount Meru, and never to cease giving light to that region. Its superior merits are described in a Rig verse \* which has been quoted. The other suns are inferior to this one, and their identity is questioned by some authorities (Acháryas) who, it is said, take them to be the types of vitality, egotism, and the five primary elements. Others believe them to be the types of the seven officiating priests; and others again imagine them to imply the seven quarters. Although ordinarily only one sun, "the healer" (Aroga), is visible to mankind, two sages of the name of Panchakarna and Saptakarna, the sons respectively of Vatsa and Plaksha, claimed to have had occular demonstra-

tions of all the seven, but they knew of the eighth only from tradition, whereupon Pránatráta, son of Garga, told them, "Go you twain to the top of the Meru mountain, and you will behold, as I have done, the eighth." The first sun of the list which is very appropriately called the healer of disease, shines on this earth, the next three at the foot of the Meru, directing their rays downwards, and the next three above them shining up-Passing through the cool region between the two groups, a traveller might proceed on to the top of the Meru mountain, and behold Kasyapa, the eighth sun. A doubt now arising as to the possibility of there being more than one sun, reference is made to the differences in the rays and action of the sun in the different seasons which can result only on the supposition of the sun for each season being separate, and a Rig Vedic passage is also quoted which says "there are thousands of suns" (sahasra súryatáyáh : anantáh súryáh ityarthah), and arguing thereupon the teacher Vaisampáyana says, "what wonder then that seven suns should be named, (tatra sapta súryatve kimas'charyamitih Vaisampáyana Acháryah manyate). reference in the text of the Aranyaka to Vaisampáyana, is worthy of note, though of course there is nothing to show that he is the same person, the pupil of Vyása, to whom the narration of the Puranas is attributed.

The eighth section is devoted to an interesting series of cosmogonic questions. The interrogator first asks; "say, O Deva, where dwell the clouds? what supports the years and days and months and seasons? what sustains half months, muhurtas (periods of 48 minutes) nimeshas (space of time equal to a twinkling of the eye) and trutis (or double primary molecules of time)? and where abide the waters which are now hence passing away?" (rising in the form of vapours). The reply follows thus: "The different measures of time dwell in the waters, and the waters dwell on the sun, (drawn up by his rays). The clouds get the waters from the sun's rays, and the lightning dwells in the sun." The next question enquires—what kind of matter dwells

between the earth and heaven and supports them, and the reply is given on the authority of a sage, named Vatsa, who says: "Vishnu supports the twain, and makes them rich in food and cattle and barley." The interrogator returns by asking: "Whence their power? whence their glory? who are his allies, and through what means does that divine Vishnu alone sustain the two regions like an axle tree?" The reply follows: "They say from the wind proceeds the power of Vishnu; and from his indestructibility his glory. That divinity sustains these (two spheres) by means of the threefooted, which constitute the one and most excellent representation of that Vishnu." The phrase "threefooted," is a quotation from the Purushas'ukta of the Rig Veda where it stands for the supreme Brahma, onefourth of whom is said to constitute the universe, and the remaining three-fourths his sole entity. The same three-footed is the identity (svarupa) of Vishnu. His allies are the fires and the winds which support ceremonies.

The next queries are, as to which are the four kinds of Mrityu or death? and what are the regions of the pious and the sinful? The replies, in the language of a wise man, are: "The yonder sun is the first or most potent (cause of) death, (the death proceeding from gradual decay by repeated revolutions of the sun i. e. old age); the wind Pavamana is the second, (or of middling power, death resulting in its case by the displacement of the vital airs, which can be arrested by Yogis who know how to regulate their breath); Agni is the third or the weakest, (as it causes dissolution by creating disorders of the gastric fire, which physicians can easily overcome by appropriate medicines); and Chandramas the moon, the fourth (the moon being the lord of cereals, the want whereof leads to death by starvation). The vicious always repair after the first death to regions where there is no enjoyment (of any kind). The pious, dying of that death, go to regions rich in enjoyment of every kind where dwell those who have performed virtuous actions. While those who are neither excessively violous, nor excessively pious, are born as

mortals in this region, and are subject to the second, third and fourth kinds of death."

Next follows a description of hell. The question and answer on the subject are thus given (p. 57). "Say, O Bráhman, should you know it, where does Yama punish the vicious, and the vices for which they are punished? I ask this of you.". "The (seven) suns which proceed from Kasyapa always kill the vicious in the mid region between the earth and the heaven, and assign that place for their habitation. There they are born with defective bodies, according to their vicious acts; (some) without hands, (some) without feet, (some) without hairs; born without the intervention of the womb. Consumed by their actions, they die and are born to die again, and to rot in their abodes like decaying vermin (which, as fast as they are killed, are born again)." Sáyana explains the region here alluded to to mean hell, i. e., Raurava and other abodes described in the Purápas, and ayonija "born without the intervention of the womb," to imply inferior births, by heat, dirt, &c., as given in those works. It is to be noted, however, that hell is always described as lying below the earth, whereas this is The Aranyaka, evidently doubtful as to the manner in which its opinion may be received, strengthens its position by several quotations from the Rig Veda, which make slight allusions to the seven suns, and transmigration.

Section ix provides the mantras for placing bricks on the altar in the eight names of Agni, and in those of eleven male and as many female forms of Váyu, as also in those of the eleven Gandharvas and the seven winds. In one of the mantras, Vyása, son of Parás'ara is referred to as the authority on which death by lightning is described as distinct from the four kinds noticed above.

The next section gives the mantras for placing bricks in the names of the two As'vins who are severally described as two horses, as a human couple, as night and day, as two friends, as water and cloud, as three clouds, as the sambara cloud, as

the roaring nimbus full of water, as the sun, and as cloud formed by the sun.

Passing over the next twelve sections, the mantras given in which call for no remark, I come to the twenty-third, which gives a legend on the origin of the sacrifice which is of interest as affording, to a certain extent, a new system of cosmogony, in which a tortoise assumes the task of creating the universe. 'All this was waters—mere waters—before. He the one Prajápati was born on a lotus leaf on those waters. A desire sprung in his mind; (he said) 'I shall create this.' Hence when a desire arises in the mind of man, he pronounces words, and then enters into action. \* \* \* He laboured (mentally says Sáyana to devise the course of creation). Having laboured, he shook his body. Thereupon from the flesh of his body sprung three ríshis, Aruna, Ketava and Vátarasaná. His nails became the Vaikhanasa rishis; his hairs, the Balakhilya rishis, and his humours, the waters. Within those waters a tortoise was moving about. To it (the tortoise) said (Prajapati), 'Verily, thou art formed of my skin-flesh.' 'Not so,' said the other, 'I have been here from before.' Hence (from those words) the Purusha, the divine soul, attained, (purvamásam) (his name of) Purusha. It (the tortoise) assumed the form of a human being with a thousand heads, a thousand eyes, and a thousand feet, and stood before Prajápati. To it said (Prajápati), 'you existed before me: do you, elder, create this' (the universe). being who had transformed himself from the tortoise) took a handful of water and placed it in front with (the mantra) evá hyeva, &c. Thence arose the sun Aditya. It is the east side. Now, Aruna Ketu\* placed (some water) on the right side with (the mantra) evá hyagne, &c. Thence verily arose Agni. It is the south side. Then Aruna Ketu placed (some water) behind, with (the mantra) evá hi váyo, &c. Hence verily

<sup>•</sup> It is not clear whether the transformed tortoise assumes the name of Aruna Ketu, or, having created the sun, left the other creations to be accomplished by the sages who sprung from the flesh of Prajápati.

arose Váyu (air). It is the west side. Then Aruna Ketu placed (some water) on the left side with the mantra evá hindra, Thence arose Indra. It is the north side. Ketu placed (some water) in the middle, with (the mantra) evá ki pushan, &c. Thence arose Pushan. It is a dis', side, or intermediate quarter. Then Aruna Ketu placed (some water) above or upwards with (the mantra) evá hi deva, &c. Thence arose the gods, men, manes, Gandharvas and Apsarases. It is the upper side. From whatever water leaked out and fell, arose the Asuras, Rákshasas and Pis'áchas. Therefore are they overcome, (a play upon the word párápatan fell down, and parábhavan "overcome"). They were born vile." A story similar to this occurs in the Satapatha Bráhmana (vii. 4, 3, 5,) but in it Prajapati himself becomes the tortoise, whereas here Brahmá resigns the task of creation to the tortoise, which claims to be independent of him and eternal.

The second Prapathaka is devoted to Brahmanic education, but the details given are meagre, though in general character they are very much the same as are to be met with The first requirement of a Bráhin the Grihva Sútras. man is the sacrificial cord, and the necessity of it is illustrated by a legend, thus: "The Devas and the Asuras performed each a great sacrifice; each wishing, 'hereby we shall attain, verily we shall attain, the Svargaloka.' The Asuras, fully accoutred, performed it by main force; the Devas meekly through Brahmacharya and austerity. The Asuras, through stupidity and ignorance, were overcome, and could not attain heaven. Through duly performed yajña, the Devas attained the Svargaloka; through irregular performance, the Asuras were overcome. That yajña is duly performed, which is performed with the sacrificial cord on, and that is irregularly performed which is performed without the cord. Whatever a Brahman reads with his cord on has the same merit which officiating at a sacrifice with the cord on ensures. Therefore should men read (the Vedas) and officiate for self or others with the cord on in order to secure the highest merit." (p. 193.)

The different kinds of cord to be used, and the mode in which they are to be worn, are next described. The skin of the black antelope and cotton thread are the most appropriate materials for it. If the cord be worn on the right shoulder and allowed to hang by the left side under the left hand, it is called Práchinávita; but if it be worn on the left shoulder (as is usual now) and allowed to hang on the right side, it is called Upavita, or Yajñopavita; when worn like a garland or necklace over both shoulders, it is called Sañvita. The first kind is proper for men and sages; the second for the Devas; the manes following the practice of the last.

For a Bráhman who has been invested with the sacred cord, the most important duty daily is to attend to the morning, noon and evening orisons or sandhyás. On the first of these occasions, he should begin by throwing a little water upwards while repeating the Gáyatrí. The object of this is to cast away to an island named Aruna, a set of Rákshasas, whom Sáyana wishes to identify with the evil passions of mankind, and who are said to have obtained, after a long course of penance, the blessing of Indra to wage war against the sun. To this warfare they were ever prone, and daily did they assail, without intermission, the solar luminary from the time he rose to the time he set, until they were pacified by some water being thrown on them with the Gáyatrí mantra. The orison itself consists in reflecting on the Kditya as Brahma itself. This is followed by a circumambulation round a central spot which is to be assumed as the sun.

As a purificatory rite, the Kushmanda Homa follows next. It should be performed by all who think themselves in any way infected by vice, or guilty of any of the heinous crimes; for it is reckoned to be the best remover of sin. The period for which this ceremony is to be observed is to be regulated by the nature of the crime to be expiated; the most heinous crimes require a whole year, while minor ones, yield to an observance of one month, twenty-four nights, twelve nights, six nights, or even three nights, during which the performer should

abstain from flesh meat, female society, bedsteads and falsehood. The most appropriate food during the period for Bráhmans is milk, for Kshatriyas wheat, and for Vaisyas cheese; but should anybody feel that this aliment would be insufficient to sustain his strength for the performance of the ceremony, he may take rice, barley-meal, and other pure articles of food. The restrictions and rules about food are the same for Dikshá, and the Somayága. The mantras necessary for the performance of the rite take up four sections, from the third to the sixth.

The next duty of the neophyte is the reading of the Vedas. This of course has to be gone through by a tutor, with whom the pupil is expected to abide during his pupilage, but no mention of this is made in the text. To illustrate the importance of the study, the ninth section gives a legend. "Verily the self-born Brahma itself once became manifest (Abhyánarshat) to certain unborn white (devotees) engaged in penance. They became rishis, thence rishis get their rishihood. (A play upon the root rish, 'to go,' whence arshat 'became manifest' and rishi a sage, who makes everything manifest to the people at large). They stood before that Deva. anxious to perform a yajña. They perceived the Brahma Yajna; they collected it; they celebrated it. Whatever Rig verses they read, the same became milk offerings for the Devas; whatever Yajur verses (they read, the same became) clarifiedbutter offerings; whatever Sama (verses they read, the same became) Soma offerings; whatever Atharvángirasa (verses they read, the same became) honey offerings; whatever Bráhmanas, Itihásas, Puránas, Kalpas, Gáthás and Nárás'añsís (they read) the same became flesh offerings for the Devas; thereby the Devas destroyed the sin of hunger, and freed from sin, they attained the Soargaloka. The sages attained equal rank\* with Brahma," (p. 235.)

The Brahma Yajña here described is no other than the formal reading of the Vedas. This should be done at dawn in a

<sup>\*</sup> Lit. Sáyujya, union with the deity.

forest, in the outskirts of a village, whence the houses in the village are not visible; the east or north side of the village being the most appropriate. Seated on a clear place facing the sun. the reader should begin by drinking, or rather throwing on his mouth, drops of water three times. He should then wash his hands and feet, and touch his mouth, nose, ears, breasts, &c., and spreading a mat of darbha grass, sit thereon cross-legged with the right foot resting on the left thigh. His left hand should rest on the right thigh and on the open palm thereof the right hand should lie with the palm looking downwards. Thus seated, the reader should first repeat the Pranava, then the Vyáhriti, then the Gáyatrí three times in three different ways, and lastly the S'akha of the Veda to which he belongs. These rules, however, are not imperative. The man who cannot go out of his village or town, may read at home, and should the morning prove inconvenient, the reading may be accomplished during any other time of the day, or at night. Ahneya, a sage, the son of S'uchi by Ahni, more sensible than his neighbours, recommends the reading at home, and at any time convenient, as the most appropriate and right course. If sitting on a mat be inconvenient, and during illness, the reading may be completed while standing, walking, or lying down; and instead of reading aloud the needful may be done by muttering so as simply to move the tongue, or mentally without any movement of the tongue at all. It is ordained, however, that the reading in the middle of the day should be always in a loud voice, and the reading once commenced should always be completed before stopping, irrespective of all those causes, such as eclipses, lightning, thunder, &c., which are ordinarily held as preventives to the reading of the Vedas. Impurities of person and place should, however, not be disregarded.

This reading is held to be an obligatory duty, and every Bráhman should observe it daily, along with four others, which none should neglect. These are oblations to the gods (*Deva-yajña*), offering of water to the manes (*Pitriyajña*,) offerings to

crows or other animals (Bhútayajña), and alms to beggars, &c. (Nriyajña), the five being collectively called Pañchamaháyajña, or "the five great sacrifices." Orthodox Bráhmans to this day profess to observe all these ceremonies, but in reality only the offerings to the gods and manes are strictly observed, while the reading is completed by the repetition of the Gáyatrí only, and charity and feeding of animals are casual and uncertain.

In addition to the daily reading above prescribed, persons who officiate at a sacrifice instituted by, or receive a gift from, an improper person, are bound to read the S'ákhá to which they belong expressly as an expiation, and observe a strict fast; and no mitigation of this punishment is admitted in the case of persons who officiate or receive gifts while labouring under difficulties. Should they, however, be unable to undergo the expiation on account of illness or other cause, they may limit the reading to repetition of the Gáyrtrí for three days, observing the fast as before.

The 19th section is interesting, as containing some curious The first is intended to be repeated before commencing a ceremony, or at the conclusion of the evening Sandhya. It runs thus: "Enveloped by the glory of Kasyapa, and girt and regirt by the mail-coat of Brahma, I attain the earth, I attain the sky, I attain heaven; thereby I attain earth, sky and heaven; I attain Brahma; I attain the region of Brahma; I attain immortality; I attain the region of immortality; I attain the Devas; I attain the region of the Devas; I attain the fourfold covering of Brahma, which death cannot penetrate." (p. 272.) While repeating this mantra, the adorer should reflect upon the great Brahma as an enormous porpoise, whose figure is thus "Of him, whom all adore, the head is that (Brahma itself); the crown of the head is virtue; the upper jaw is Brahmá; the lower jaw is yajňa; the heart is Vishņu; the genital organ is the year; the forefeet are the two As'vins; the middle part or trunk is Atri; the hind feet are Mitra and Varuna; the first joint of the tail is Agni; the second joint is Indra; the third joint is Prajápati, and the fourth the fearless (Brahma). He is the divine and all-powerful porpoise (S'is'umára)." (p. 274.) When the reflection is completed, the adorer should turn to the north and looking towards the Polar star, thus salute the porpoise: "Thou art indestructible; thou art the abode of the universe; thou art the lord of the whole animated creation; thou art the chief of the creation; all created beings adore thee. Salutation to thee, repeated salutation to all relating to thee; salutation to the porpoise." (p. 275.) The advantage of this adoration is great. "Whoever," says the Veda, "reflects on the porpoise thus described, overcomes all accidental death, and attains heaven. He dies not on the highway, nor in fire, nor in water, nor childless: he thrives every where."

The Third Book supplies in a collected form the mantras required for the performance of the rite called Châturhotra Chitti. The nature and character of the rite having been already described in the third book of the Brahmana (Sec. 12), I shall reserve my account of it for my introduction to that work. The mantras themselves offer little for comment. Some of them at the end of the book are intended for the funeral service in connexion with which they will be noticed further on. The 12th and 13th sections give the Purushasúkta,\* but its reading is in some places different from what occurs in the Rig Veda Sañhita. The Purusha is further described to have two wives, Hrí and Lakshmí, with whom he dwells as the creation.

The subsequent sections afford two other Súktas, one addressed to Prána or life, i. e., the human soul, and the other to Mrityu or death.

The first is called Bhartri Súkhta; it runs as follows: "Itself sustained (by the Deity) it sustains all (organized bodies), becoming the sustainer. Single (by nature) that Deva dwells as manifold (in the bodies of the animated creation). When it becomes tired (lit. drowsy) of sustaining the weight (of bodies),

<sup>\*</sup> For an English translation of this hymn and remarks on it vide Muir's Sanskrit Texts, i. p. 611.

it lays down the weight, and becomes latent (even as it was before the birth of the being in which it is manifest). People call it both death and deathless; they call it both the sustainer and protector. He, who, truthfully entertaining it (in his mind) knows it, will be a sustainer of himself and others, by being sustained and supported by it. It may kill the new born babe, and yet not touch the decrepid; it may kill numbers in a single day; it is ever sleepless: that Deva is always worthy of our prayer. In the person who knows from what cause it has proceeded and what relation it bears to Brahma, it abides even when he is bedridden with decrepitude; it forsakes him not for the period assigned him by his former acts. The waters follow thee,\* even as knowing cows with distended udders follow their calves. Thou enlivenest Agni, the carrier of oblations; thou art the enlivener of Agni, the carrier of oblations; thou art Mataris'vá, the sustainer of animated creation; thou art verily all rites as well as all Soma sacrifices. All the Devas follow thy call. Thou art one alone, though entering (into many bodies thou appearest as) many. Salutation to thee. Mayst thou be gracious to my call. O inspiration and expiration, (Prána and Aprana), who are circulating in my mortal body, salutations to thee. Listen to my prayer, I address thee with a man-Quickly come, ye two ever-youthful beings, and destroy O concurring inspiration and them who are my enemies. expiration, forsake my enemy. Do not associate with his life. Through my mantra grant me, O you two mutually concurring gods, the power to kill him. Thou wast born of the existent which proceeded from the non-existent. Whatever is born. the same becomes thy asylum. Whenever it becomes tired of sustaining weight, it drops the weight, and becomes again latent (as before birth). Whenever thou desirest to enjoy the

<sup>•</sup> The changes from the third to the second person, and from the second to the third, as also from the singular to the plural, are frequent. I have followed them scrupulously, even at the sacrifice of grammar, to preserve the character of the original.

nine devas, (the body or dwelling with nine doors), thou becomest Prana, and enjoyest the pleasures of Prajapati," (p. 344).

The Mrityu Súkta runs thus: "All the gods follow that robber (Hari) who takes away life, who is the lord of the universe, and the chief amongst the intelligent. Well-disposed towards us, he has come to this mantra-established ceremony of ours. Mayst thou abstain from breaking our course. Mayst thou exert thy force (in suppressing our enemies). O Death, hurt us not, nor destroy us, nor deprive us of our vigour, nor allow us to be robbed; hurt not our offspring, O fierce one, (Ugra) nor injure our lives. Thee, renowned among men, we serve with butter. It is for this Death who causes instant horror and trepidation, that men hear; it is through his will that they have repeatedly multiplied. It is through his will that I have got what I had desired; it is from his heart that I have got my heart. Therefore, let all that is dear to me be placed before him. O Death, may you follow thy own special course, apart from the course of the gods (Devayana). O ye of benignant eyes and gracious ears, listen to my prayer; hurt not my offspring, but (overthrow) my heroic enemies. Most cordially bowing and supplicating, I adore Death the first-born of Truth, who came to existence before creation, who gratifies the prayers of all his suppliants, who is the only king of created beings." (p. 352).

The last five sections of the Third Book supply some mantras for the funeral service. These, however, call for no remark.

The Fifth Book is a sort of commentary, explaining the meaning and purport, and pointing out the uses, of the mantras given in the Fourth Book; the two, therefore, may be noticed together. The subject of the two books is the *Pravargya* ceremony, in which an earthen vessel about a span long, wide at the mouth, and narrow at two places about the middle, which gives it the appearance of three chatties put one over the other, occupies the most prominent position. This pot is called *Mahávira*, and the details about preparing

it, and cooking frumenty in it, fill the bulk of the two books. The origin of the ceremony, as usual, is attributed (in the 5th Book p. 590) to the Devas, who first performed it with a view to attain fame. "The gods, desirous of fame, were attending a sacrifice complete in all its parts. They said, 'whatever fame first comes to us, that shall be common to us all.' Kurukshetra was their altar; Khándava was its southern, Túrghna its northern, and Parinah its hinder (lit. waist) The Marus were the earth dug from it. Fame came to the sacrifice derived from Vishnu (Makha and Vaishnava) among their number. This fame he eagerly desired; with it he departed. The gods followed him, seeking to obtain (this) From the left (hand) of him, while thus followed, a bow was produced, and from his right hand arrows. Hence a bow and arrows have a holy origin, for they are sprung from sacri-Though many, they could not overcome him, though he was only one. Therefore many men without bows and arrows cannot overcome one hero who has a bow and arrows. He smiled, 'Though they are many, they have not overcome me who am only one.' Virile strength issued from him as he continued to smile. This the gods put upon the plants. became s'yámáka grain, for they are smilers (smyayákáh). Hence this grain derives its name. Wherefore a person who has been consecrated, should smile with reserve, that he may retain his virility. He stood leaning on his bow. The ants said (to the gods) let us choose a boon; and after that we shall subdue (or kill him). Wherever we dig let us open up water. Hence whenever ants dig, they open up water. For this was the boon they chose. They gnawed his (Vishnus) bowstring. His bow, starting asunder, hurled his head upwards. It travelled through heaven and earth. From its so travelling (prácartata) the pracargya got its name. From its falling with the sound of ghrám, gharma obtained its name. Virile energy (or seed viryam) fell from the mighty one (mahat), hence the Mahavira got its name. From their making a collec-

tion (sambharan) of it from this (earth), the samrat obtains his appellation, (lit. the samratship of the samrat or emperor). The gods divided him when prostrate, into three parts. Agni (took) the morning oblation; Indra the midday oblation, and the Vis'vedevas the third oblation. Sacrificing with this headless sacrifice, they (the gods) neither obtained blessings, nor conquered heaven. The gods said to the As'vins, 'Ye two are physicians, replace this head of the sacrifice.' They said. 'Let us ask a boon, let our graha (libation of Soma) be received here also. (The gods accordingly) received this [libation] to the As'vins for them. [The As'vins] replaced this head of the sacrifice, which is pravargya. Sacrificing with this sacrifice with a head, they obtained blessings, they conquered heaven. When one spreads out the pravargya then he replaces the head of the sacrifice. Sacrificing with this sacrifice with a head, a man obtains blessings and conquers heaven. Hence this pravargya is principally concerned with oblations to the As'vins."\*

The Panchavins's Brahmana of the Sama Veda has a legend similar to this, but not quite so full in details. In the Mahabharata, Dronacharya is described to have leaned with his chin on his bow in overwhelming grief on hearing the news of his son's death, when Dhrishtadyumna cut the string of the bow, which, starting up, pierced the head of the great hero and killed him.

The ceremony of Pravargya homa should be commenced on the day of the new or full moon, or on a day in the wane when the moon is in an auspicious stellar mansion (nakshatra), and continued for either six or twelve days. The first step in the ceremony is of course the lighting of the sacred fire, which, when in a blaze, should receive a supply of thorny fuel upon which, is to be poured an oblation of butter. The first verse of the 2nd section of the 4th Book supplies the mantra for offering the oblation, and the first verse of the 2nd section of the 5th Book, directs that the offering should be made after filling the oblation spoon four times. This being done, the next step

<sup>\*</sup> This translation is taken from Muir's Sanskrit Texts IV., p. 112.

is to collect materials for the most essential requirement of the ceremony—the earthen vessel above alluded to. The earth for it should be dug out with a double-headed hoe made of mimosa wood; but if mimosa wood be not available, the wood of udumbara, Vaikankata, or bamboo may be substituted. homa above described, the hoe should be consecrated by a mantra. A mantra being next addressed to the Brahmá, the hoe, a black antelope skin, a horse, a goat and an ox are to be taken to the spot where the earth has to be dug. The skin being now spread on the ground with the head-side pointing towards the east, and the hair looking towards the north, the digging is to be carried on, the first three strokes being accompanied with mantras, and the last silently without a mantra. The dug earth should be thrown on the antelope skin, and thereon should be put a small quantity of earth dug by the tusk of a hog, as also some earth from an ant hill. The earths being now brought to the altar on the back of the goat, the horse is to be made to Then mixing the earths with a quantity of goat smell them. and antelope hair, and putting into the mixture a few twigs of the Cisalpinia bonducella, some small pebbles, and a quantity of broken potsherds, the whole is to be moistened with hot water, well kneaded, and beaten so as to prepare a good compost of uniform consistence for the making of the vessel. of hair, pebbles and potsherds in preparing clay for a good hard substantial pot, not liable to crack in course of firing, is so obvious, that I need not notice them. The Cisalpinia twigs eviently serve the same purpose, but the Aranyaka (V. 2-9) has a legend to recommend its use and importance. According to it once on a time, "Indra hurled his thunder-bolt for the destruc-But as often as he did so, so often he failed tion of Vritta. to seize (the demon). Thereupon he exerted from before a heap of Cisalpinia (twigs), and caught him. He (Indra) said, 'Thou hast supported my vigour' (úti); hence the Utiká has obtained its power," (p. 596).

The place most appropriate for preparing the Mahávira is an open spot surrounded by a mat fence. Seated within this enclosure, the preparer should work with his face averted so as not to breathe on the clay when it is being modelled, nor allow his shadow to fall on it. The spatula for modelling the pot should be made of bamboo, and not of wood of any other kind, and the same instrument is to be used in scooping out the earth to complete the bowl of the vessel. The proper height of the vessel is a span, but it is not necessary to measure it exactly, to see that it is of the standard height, a slight difference being immaterial. It should, however, have a handle attached to it, so that it may be easily held and moved about.

When the pot or urn is completed, it should be placed on two bits of wood over a fire kindled in a hollow before the Gárhapatya fire, and in that position thoroughly baked, so as to be fit for the purpose of being used as a cooking-vessel. A number of mantras have now to be repeated for taking out the vessel from the fire, for wiping it, for placing it near the altar, for looking at it in that position, as also for certain offerings to the fire; but as they are of no interest to any besides those who are engaged in performing the ceremony, I shall pass them over.

The vessel is required for the cooking of the Pravargya offering. Milk is the most essential element of this offering, and it has to be procured in a systematic manner, reciting mantras at every step. The first step is to take a piece of string, of course duly sanctified by an appropriate mantra, and to go forth for the milch cows. The next step is to call the cows. This should be done first by reciting their ritual, and then their popular, names. The ritual names (devanámáni) are Idá, Adití and Sarasvatí, and the popular names, such as the owner assigns to his pets. When a cow, thus invited, comes to the inviter, she is to be tied, and the calf kept apart. After allowing a sufficient time for secretion of the milk, the calf is to be let loose,

and, addressing it and the cow to yield a plentiful supply, milk is to be drawn in the usual way.

The cooking of the Pravargya next follows. It is a frumenty consisting of milk, butter and rice, which when duly dressed, is to be flavoured with more butter and honey. The details of the offerings to be made with this frumenty and other articles, the various mantras to be recited or chanted by the different officiating priests, and the order in which the ceremony is to be conducted, scarcely call for any notice. Some of the accidents to which it is subject, and the expiations for the same, are, however, not altogether unworthy of note. The first and most likely accident is, the cracking and breaking of the vessel when on the hearth. For this, the most obvious remedy is the substitution of another vessel with an appropriate mantra. the frumenty, however, boil over from excess of heat, the proper course is to throw a little cold water into the pot to allay overboiling; this must, however, be done, as most other operations of the ceremony, while repeating mantras, of which four are prescribed as the most appropriate. The cooking of the Pravargya has to be done twice a day, morning and evening, for either twelve, or six, days, the evening cooking being completed before sun-down; should it, however, be delayed, and it be necessary to keep on boiling even after the sun has set, an expiation has to be gone through. An expiation is also required, should any of the priests eat of the frumenty before the completion of the ceremony,—an accident the possibility of which should appear questionable, unless we think ill of the devotion of the priesthood of the time. But bearing in mind the fact that libations of soma nectar were freely indulged in by the priests during the ceremony, it was by no means impossible. For loss of oblatory articles by theft, imprecations dire against the caitiff was the only resource; but to drive away a wolf prowling about the place of sacrifice, there was a more effectual remedy in a burning brand, flaming at both ends, thrown towards the animal. The same remedy was resorted to for

driving away jackals, owls, donkeys, vultures and other noxious animals, the imprecation accompanying in the case of vultures being, "away, thou blood-besmeared, gory-mouthed messenger of death; thou dog-footed, swift-winged messenger of both Yama and Bhava, away hence to indulge in your coveted carrion (elsewhere)." In the case of noise made by men possessed by devils, or the fall of a vulture, or the dropping of a worm on an oblatory article, or for enemies, imprecations were the only remedy. For the last, three imprecations are given, the first of which should be recited while pouring a red coloured oblation on the fire; it runs as follows: "Even as cooked offering is poured on the fire, so do I truly consign this (enemy) to the jaws of death; may the result be alike! Khan, phan, he is killed," (p. 555). The commentator says the words khan and phan are onomatopoetic of the sound produced by the chewing of the bones of the enemy between the jaws of death. The Tailanga MS. consulted by me, substitutes khat phat for the above. The second imprecation should be repeated after observing Brahmacharya for three nights: it is to this effect:--" I curse thee with a sacred mantra; I curse thee with the curse of Brahma; I look on thee with the frightful eyes of Bhrigu; I reflect on thee with the wrathful mind of Angiras; I pierce thee with the keen edge of sin, mayst thou fall below me!" (p. 556.) The third imprecation has to be repeated when burying, at dusk, a herb called simijávari, in the cattle shed of the enemy. It runs thus: "Mangle him, O Simijávari, mangle him in his bed; O bedborn, cast him on a rock (away from his home); reduce him to nothing in the forest fire; destroy him ere yonder sun rises again in the east—him who envies us, and whom we hate." (p. 557.)

It has been already stated that the fifth Prapáthaka is a kind of commentary explaining the objects and uses, and sometimes the meaning, of the mantras given in the fourth Prapáthaka. To illustrate this, I shall here quote an example

from the 2nd Section of the fifth Prapathaka which explains the 2nd mantra of the 2nd Section of the fourth Prapathaka. The mantra in the latter runs thus: "Impelled by the god Savitá, I seize thee with my arms like the two As'vins, and my hands like Pushan's." The use of this is thus explained in the former: "With the words 'impelled by the god Savita,' &c. the abhri (hoe) is to be taken up for (the) production (of earth for the ceremony). He says, 'with my arms like the two As'vins,' because the Asvins were the Adhvaryus of the gods. He also says, 'with my hands like Pushan's,' to imply earnest application."

The sixth Book\* is devoted to the details of the funeral ceremony, which it describes under the title of *Pitrimedha*, or rites for the welfare of the manes, and gives all the mantras required for the ceremonials of the first ten days after death, leaving the

\* An abstract of this book was published by me in the Journal of the Asiatic Society of Bengal for 1870, (Vol. XXXIX, p. 241, et seq.), and nearly the whole of it is here reprinted, with a view to afford to the reader an analysis of the entire Arapyaka in a collected form.

As the subject is of considerable importance most of the Sútrakáras have treated of it at great length, and I may refer the curious in such matters to the Sútras of Ks'valáyana Bodháyana, Hiranyakesi, Kátyáyana, Bháradvája, Sánkháyana, and Apastumba for details of the ancient ritual. The Smritis of Vishņu, Hárita, Kátyáyana, Parásara and Yájnavalkya, also notice them, but not quite so fully or clearly. Of the Prayogas which explain the rules of the Sútras, the following are the principal: 1 Bodháyana-prayoga-sára, 2, Hiranyakeshyanteshti-prayogamani, by Abhayankara, 3, Antyeshti-paddhati by Náráyana Bhatta, son of Raghunátha Bhatta, 4, Ahitágnerdáha-paddhati, by a disciple of Rámes'vara, 5, Suddhitattva, by Raghunandana, 6, Smriti-kalpa-druma, by Is'varanátha, 7, Asancha-niruaya, 8, Jatamallavilása, 9, Sapindi-karana, 10, Suddhikalá, by Bhavadeva, 11, Smritisára, by Harinátha, 12, Kalidharmasára, by Vis'ves'vara Sarasvati, 13, Dharma-privitti, by Náráyana Pandita, 14. Mumurshu-kritya, 15, Smritisára by Náráyana Bandya, 16, S'uddhimayúkha, by Nilkantha Bhatta, 17, Madana-párijáta, by Madana Ráya, 18, S'údradharma-tattva, by Kamalákara Bhatta, 19, Nirnaya-sindhu, by Kamalákara Bhatta, 20, S'ráddha-paddhati, by Vis'vanátha Bhatta, 21, Trinsachchhlokibháshya, 22, S'rieddha-viveka, by Súlapáni, 23, Hemadri s'ráddha khanda. 24, Apastamba-pitrimedha-bháshya, by Gopála. There are probably others, but I have not yet seen or heard of them.

s'ráddha, or the rites meet for the eleventh day, altogether unnoticed. The mantras are taken mostly from the Rig Veda, and arranged in consecutive order, but without any clue to the particular rituals for which they are intended. The Sútrakáras supply this deficiency, and as they point out several peculiarities not to be found in As'valáyana, I propose to give here a summary of the subject. The bulk of the mantras and the rules are the same as given by As'valáyana; but as that author's work, lately published by the Society, has already been commented upon by Dr. Max Müller,\* it is not necessary to notice it in detail.

The first mantra given refers to the performance of a homa immediately after the death of a man who had always maintained the sacrificial fires in his house. According to Bodháyana, four offerings should be made, while touching the right hand of the dead, to the Gárhapatya fire, with a spoon overflowingly full of clarified butter. Bharadvája prefers the Ahavaniya fire, and is silent as to whether the offering should be fourfold or not. As'valayana recommends the rite to be performed at a subsequent stage of the funeral. All three take it for granted that death has happened within the house, if not near the place where the sacrificial fires are kept, and none has anything to say regarding the taking of the dying to the river-side, or of the ceremony of immersing the lower half of the body in water at the moment of death, (antarjali) which forms so offensive a part of the modern ceremonial in Bengal. and which has been, by a flourish of incisive rhetoric and at a considerable sacrifice of truth, called "ghat murder." Looking to this negative evidence against it, to its total absence in other parts of India, and to the oldest authorities on the subject being the most recent of the Puranas, it may be fairly concluded that it is of modern origin. None of the authorities usually quoted enjoin it as a positive duty, and it has come into gene-

<sup>\*</sup> Zeitschrift der Deutshen morgenlandischen Gesellschaft, IX. Vide passim Grimm's Essay on the Burning of the Dead, and Dr. Roth's article "on Burial in India."

ral practice probably since the date of Raghunandana and his contemporary Smritikáras of the 16th century.\*

After the homa, a cot made of Udumbara wood (Ficus gloma-rata) is to be provided, and, having spread on it a piece of black antelope skin with the hairy side downwards and the head pointing to the south, the corpse is to be laid thereon with the face upwards. A son, brother or other relative, or in his absence whoever takes the lead, should next address the corpse to give up its old clothing, and dress it in a new suit.

\* The authorities usually quoted are the following :-

ग्रुदितचो १६०। मङ्गायां त्यञ्जतः प्राणान् कथयामि वरानने। कर्णे तत्परसं त्रकाददामि सामकं पदं॥ स्कान्दं।

"I shall relate to you, O handsome faced, the merit of giving up life in the Ganges. I give him (who does so) my own rank, and pour in his ears the mantra of the Great Brahma." Skanda Purána, quoted in the S'uddhi-tattva.

१८९ प्रायसिकतको । चर्दै। दके तु जाकवां वियते जाकोन यः । स याति न पुनर्कका प्रश्वायुक्त मेति च ॥ चःग्रेयं । चर्दै। दकं चरका न्नामिपर्यमिति सार्त-वाका १८६ । नाथकार्यतियामां सतानां कापि देखिनां । तस्र तीर्यक्र साथि। नाम कार्यो विचारका ॥ कार्यः ।

"He who fasting dies with half his body immersed in the water of the Jáhnaví (Ganges), is never born again, and attains equality with Brahma." Agni Purána, quoted in the Práyas'chitta-tattva.

"The embodied who dies with his body up to the navel in water, attains the fruit of all the sacred waters, (tirthas). There is no doubt about it." Skanda Puréna.

# क्रियाबीजवारे । जङ्गायां त्यव्यतां देखं भूबी व्यक्त न विद्यते इति १२॥

"After giving up the body in the Ganges there is no second birth." Kriyá-yoga-sára.

# सम्बद्ध देखें ब्रह्मायां ब्रह्माखापि च मृक्षाये॥ ४५ ॥

"Even the crime of Bráhmanicide may be expiated by giving up the body in the Ganges." Kriyá-yoga-sára.

† The mantra for the purpose says :-

चपैतकू प यदिचाविमः पुरा। इष्टापूर्णसमुसम्प्रस्य दक्षिणां यथा ते दशं कड़वा विवश्व ॥ १ ॥

"Give up the cloth thou hast hitherto worn; remember the ishta and purta sacrifices thou hast performed, the fees (to Brahmans thou hast given) and those (gifts thou hast) bestowed on thy friends."

The body is then covered with a piece of unbleached, uncut cloth, having fringes on both sides; the operation being performed while repeating a mantra.\* Then, wrapping it in its bedding or a mat, it is to be borne on its cot to the place of cremation. The removal, according to some authorities, should be made by aged slaves; according to others, on a cart drawn The mantra for the purpose, says, "I harby two bullocks. ness these two bullocks to the cart, for the conveyance of your life, whereby you may repair to the region of Yama—to the place where the virtuous resort,"† clearly indicating that the most ancient custom was to employ a cart, and not men. As valáyana suggests one bullock. Anyhow, the ancient Sútrakáras evince none of the repugnance to the employment of Súdras for the removal of the corpse of a Bráhman which the modern Smarthas entertain on the subject. According to the latter, none but the kith and kin of the dead should perform this duty, and the touch of other than men of one's own caste is pollution, which can be atoned for only by the performance of an expiatory ceremony. ‡ When Sir Cecil Beadon, the late

<sup>\*</sup> इदनवं वसां प्रचर्त न्वामन्॥ २॥

<sup>&</sup>quot;This cloth comes to thee first."

<sup>†</sup> चर्चेनमेतया चासन्या सच तत्तन्येन कटेन वा संवेद्य दासाः प्रवयसे। वचेयुः चर्चेनं चनसा वचन्येकेषां चनचेकुद्यात् ।

इसी युनिक्स ते वक्षी चतुनीचाय वेढिने! याभ्यां यमस्य सादनं सुक्तताचापि मच्चतात्॥ ४॥

<sup>†</sup> This prejudice first manifested itself, though in a mitigated form, in the time of Manu, who says, "Let no kinsman, whilst any of his own class are at hand, cause a deceased Bráhman to be carried out by a Súdra; since the funeral rite, polluted by the touch of a servile man, obstructs his passage to heaven." Chap. V. ver. 104. The following are the subsequent authorities:—

विन्धुः। सतं दिनं न ग्रहेण न च ग्रहं दिनातिना। यसः। यसानयित ग्रहाऽग्निं सणकाष्ठचतिष च। द्वन्यानुः। सग्रहपतितासान्या स्तासेट् दिन-मन्दिरे। ग्रीचं तन प्रवस्थामि मनुना भाषितं यथा। द्वरात्रास्कृति सते मासा-कृते भवेस्कृषिः। द्वाश्यान्तु पतिते ग्रेषं सम्बे मासस्तुद्वयात्। सत्यन्थे वर्क्यये-

Lieutenant-Governor of Bengal, proposed the removal of the Hindu dead of Calcutta by the Mutlah Railway to Gariáh, the strongest opposition was offered by the people, on the ground that it would involve a most serious pollution and loss of caste, to allow a corpse to be touched by other than its own caste men. They quoted a number of texts in support of their opinion, including those given above, and had no doubt custom—a greater authority than written laws—to plead in their favour; but the most revered and most ancient of their S'ástras was opposed to them, for it recommended for the Bráhman dead a bullock cart as the most fitting conveyance, and a S'údra alave as its substitute.

The road from the house to the burning-ground used to be divided into three stages, and at the end of each, the procession used to halt, deposit the body on its cot on the ground, and address a mantra. As'valáyana says nothing about the division of the road into stages, nor of the mantras to be repeated, but recommends the procession to be headed by the eldest member of the family. The first mantra in the Aranyaka runs as follows: "Pushá, who knows the road well, has well-trained animals to carry you, and is the protector of regions, is bearing you away hence; may be translate you hence to the

### द्वेचित्रवेवं नम्पुरत्रवीत्। यसः। दिकास्य सरचे वेद्या विद्याताति दिनवयात्। द्विकेन विचर्मसरिप्रप्रोचकचेपनैः।

"The twice born dead should not be removed by a S'údra, nor a S'údra (dead) by a twice born person. Vishņu.

<sup>&</sup>quot;Whoever causes fire, grass, wood, and ghi to be brought by a S'údra (should perform an expiatory rite). Yama. I shall now relate to you the mode of purification, as ordained by Manu, from the pollution caused by a dog, a S'údra, an outcaste, and the low dying in the house of a Bráhman. Ten nights for a dog, a month for a S'údra, twice that time for an outcaste, and twice that for the low. The house should be forsaken in the case of the lowest, says Manu. Vrihanmanu. A house becomes purified in three days after the death of a Bráhman; the courtyard outside of the house is purified in one day by the touch of fire, washing and smearing with cow dung. Yama.

region of the pitris. May Agni, who knows what is meet for you, bear you away."\* The commentator in explaining the term Anashṭapas'u "well-trained animals," attempts to include in the text the slaves recommended by the Sútrakáras by the remark "the human bearers are two-footed animals, and the two bullocks four-footed animals:" váhakáh manushyáh dvipát-pasavah anadváhau chatuspátpasú. The second and the third mantras are, in substance, very much like the first, and call for no remark.

A most important member of the funeral procession was an animal called anustarant or rajagart. An old cow was recommended as the most appropriate, next a black one, next a black-eyed one, next one with black hairs, and lastly one with black hoofs. If none of these was available, a black tender-hoofed goat was substituted. As valáyana recommends an animal of one colour, or a black kid, and says that it should be brought with a rope tied to the near fore-foot. The animal is to be brought with the mantra, "Protector of regions, this is an offering for thee." An oblation is to be poured on the fire in connexion

\* Mantra to be repeated at the end of the first stage.

पूषा लेतस्थावयतु प्रविद्वाननष्टपग्रभुवनस्य मोपाः । स लेतेभ्यः परिट्दात्-पित्रभोऽग्निर्देवेभ्यः सुविद्वेभ्यः ॥ ॥

Mantra to be repeated at the end of the second stage.

पूर्वमा चामा चन्वेद सर्वाः सा चयां चभवतमेन नेवत्। ससिदा चष्टिकः सर्वेबीरोऽप्रयच्छन् पूर्वत् प्रविदान्॥ १॥

"Pushá knows all these sides; may he bear you away hence by the safest road; may he, who is beneficent, kind to us, and mighty against all, knowing the road well, lead us without obstruction."

Mantra to be repeated at the end of the third stage.

चायुर्विचायुः परिपासित ला पूषा ला पातु प्रपचे पुरस्वात्। वनाऽउसते सुक्षते। यन ते ययुक्तन ला देवः सविता द्धातु ॥ ० ॥

"The life, the life of the world wishes to take charge of you. May Pushá, leading, protect you in the difficult road; may the divine sun, leading you by the way of the virtuous, place you where the pious dwell."

🕇 भ्वमस्य पत इदं इविः॥ 🖙 ॥

with this offering with the idá, or the chamasa, spoon, saying, "May this prove acceptable to wealthy Agni."

According to the Sútrakáras, the cow should be sacrificed, but should any accident happen at the time of the sacrifice, the fore left foot is to be broken, and the wound being dressed with dust, the animal is to be set free. The mantra for the sacrifice says: "Companion of the dead, we have removed the sins of the dead by thee; so that no sin or decrepitude may approach us."† The address after the immolation runs thus: "Companion of the dead, we have made thy life inert; thou attainest the earth by thy body, and the region of the manes by thy life. Pardon us and our children in this world."‡ A third address to the cow follows when her body is being dusted; it is to this effect: "O dear one, say not that I am so killed, for thou art a goddess and virtuous, going to the region of the Pitris, travelling by the adorable sky: keep us well supplied with milk in this and the future world."§

If it be necessary to let loose the cow, she is to be made to walk thrice round the pyre, while the leader repeats a mantra each time, then sanctified by another which simply says, "Mayest thou be a source of satisfaction by thy milk to those who are living (in my family), and those who are dead, and those who are just born, as well as those who may be born hereafter," and, lastly, let loose with the words, "This cow

<sup>\*</sup> चग्नये रिवमते साचा ॥ ८ ॥

<sup>†</sup> पुरम्खा स्थानधेपेर्मानि खन्मचे। यथा नी चन नापरः पुरा जरस चावति ॥ १०॥

<sup>‡</sup> पुरवस्य ध्याविर वि ते प्राव्यतिस्य। सरोरेक् महोनिष्टि स्वथयेषि पिहु-नुपप्रकायाध्यानिषावदः॥११॥

<sup>ँ §</sup> मैनं सार्रें सा प्रियेऽचं देनी सती पिछस्रोकं यदेषि । विश्ववारा नभसा संखय-व्युक्ती नो स्रोकी पयसाऽभ्यावहरस ॥ ११ ॥

<sup>्</sup>री वे जीवा ये च सता ये जाता ये च जनवाः। तेश्यो धतस्य घार्यित् समुदारा सुन्दती॥

is the mother of the Rudras, the daughter of the Vasus, the sister of the Adityas, and the pivot of our happiness; therefore I solemnly say unto all wise men, Kill not this sacred harmless cow. Let her drink water and eat grass. Om! I let her loose."\*

The next operations are to dig a trench; arrange fuel thereon; wash, shave and pare the nails of the corpse; and place it on the pyre along with the wife. They were probably performed without the aid of any mantra, for the Aranyaka does not allude to them. The trench, according to As'valáyana, should be twelve fingers deep, five spanst wide, and as long as the corpse with its hands uplifted. The corpse, in the opinion of some, should be disembowelled, and the cavity filled with ghi. When placed on the pyre, it should have in its hands, if a Bráhman, a bit of gold, if a Kshatríya a bow, if a Vaisya, a jewel. The wife should lie down on the left side of the corpse according to Bodháyana and Sáyana. As'valáyana recommends that she should be placed near the head on the north side. The chief mourner, or he who is to set fire to the pyre, should then address the dead, saying, "O mortal, this woman, (your wife), wishing to be joined to you in a future world, (lit. to obtain the Patiloka, or the region of husbands) is lying by thy corpse; she has always observed the duties of a faithful wife; grant her your permission to abide in this world, and relinquish your wealth to your descendants."; younger brother of the dead, or a disciple, or a servant, should then proceed to the pyre, hold the left hand of the woman, and ask her to come away, saying, "Rise up, wo-

<sup>\*</sup> माता चद्र। शां दुषिता वखना १ स्वसाऽ दित्यानामस्तस्य नाभिः। प्रणु वेश्वं चिकितुषे जनाय मा जामनाजामदितिं विधिष्ठ। पिवतूदकं त्रकान्यणु । श्वामु- त्यजत ॥

<sup>†</sup> Aratni extending from the thumb to the tip of the index finger.

<sup>ा</sup> इयं नारी पतिसोकं द्याना निपद्मत उप ला मर्च्य प्रेतं। विश्वं पुरासमनु-पालयनी तस्यै प्रकां द्रविष्टेष घेषि॥

man, thou liest by the side of the lifeless; come to the world of the living, away from thy husband, and become the wife of him who holds thy hand and is willing to marry thee."\* In a subsequent mantra, she is to be asked to bring away the bit of gold above alluded to, from the hand of the corpse. The words for the purpose are—"For the promotion of thy wealth, and glory as a Bráhman woman, and beauty and power, take the gold from the hand of the dead, (and abide) in this (region); we (shall dwell) here well served and prospering, and overcoming all presumptuous assailants."† The scholiast of Ks'valáyana says the remover of the widow, and not the widow herself, should take the gold, and that in the event of his being a slave, this and the two preceding mantras should be repeated by the chief mourner, and Wilson and Max Müller take it in the same sense; but Sáyana's comment is opposed to this

• उदीर्थं गार्रेनि जीवज्ञोकिसितासुसेतमुपशेष एरि । रस्तपासस्य दिधियोः स्वसेतम्बत्यर्जानिवसिसम्बस्य ॥

हे 'बारि', लं 'इतासुं' मतप्राचं, 'एतं' पतिं, 'खपग्रेचे' खपेत्य श्यमं करे वि, 'खदीनं खात्मात्मित्रभीपादुत्तिष्ठ, 'जीवलोकमिभ' जीवनं प्राविचमूचमिसल्ला, 'रिष्टे खानल्ड। 'लं', 'इस्त्रपामस्य' पाचिमाद्यतः, 'दिधिषे।' पुनर्विवादे को। 'पत्युः', 'शतत्', 'जनिलं' जायालं, 'अभिसम्मभूव' खाभिमुख्येन सम्यक् प्रामुद्धि॥

The Rig Vedic reading of this verse will be noticed further on.

† सुवर्षप्र प्रसादाददाना सतसा त्रिये त्रश्चासे तेळाचे वसाय। सर्वेव लिस्स वर्ष्ट्र सुद्रोता विचाः सुप्रेश समिनातीर्जयेग ॥

This verse does not occur in the 10th Mandala of the Rig Veda, but the counterpart of it, in connexion with the bow, occurs with a different reading, thus—

श्रमुद्देखादाददाने। सतस्राक्षे चनाय वर्षमे बलाय। वर्षेत निमद वयं सुनीरा विद्याः सुधी विभागतीर्जयेम ।

Dr. Max Müller renders the last as follows: "I take the bow from the hand of the dead, to be, to us, help, glory, and strength. Thou art there, we are still here, with our brave sons; may we conquer all enemies that attack us." Dr. Wilson's version is slightly different in words, but is in substance the same. "Taking his bow from the hand of the dead that it may be to us for help, for strength, for fame, (I say) here verily art thou, and here are we: accompanied by our valiant descendants may we overcome all arrogant adversaries."—Jour. R. As. Soc., XVI. p. 202.

interpretation.\* The words to be addressed to a Kshatriya or a Vaisya woman, are the same, the words bow and jewel being respectively substituted for gold, and Kshatriya and Vaisya respectively for Bráhmana. Under any circumstance the removal of the widow and the articles is completed. The Krányaka contemplates no alternative, and the Sútrakáras are silent on the subject, shewing clearly that when the Kranyaka was compiled, the inhuman practice of burning the living wife with her dead husband, had not obtained currency in the country.

The sacrificial vessels which the defunct used to employ in his ceremonial rites, are now to be placed on the different parts of his body; the Agni-hotra-havani, filled with butter and curds, on the mouth; the sruva spoon, broken into two, on the nostrils; two bits of gold or the butter spoon, (ájyas'ruva) broken into two, on the eyes; the prásitra-harana, broken into two, on the ears; the kapála pot, broken into fragments, on the head; a pot-sherd on the forehead; and, the chamasa spoon on the head. The mantra for the purpose consists of a prayer to Agni not to injure the chamasa spoon. † As'valáyana arranges the sacrificial vessels differently; he places the juhu on the right hand, the upabhrit on the left hand, the sphya, sacrificial knife, on the right side, the Agnihotra-havani on the left side, the gravna on the teeth, the kapakas on the head, the dhruva on the breast, the s'ruva on the nostrils, the prásitra-harana on the nostrils, the chamasa and the pátri on the belly, the

<sup>\*</sup> हे नारि लं " त्रिये" सम्पर्द्यं, "त्रह्यत्ते" त्राह्यत्त्रव्यं, "ते जाते" कान्यर्थं, "वलायं" प्ररोदवलायं, "स्तत्स्" पृष्वस्य, "हसात्" "सुवर्षः" "ह्याद्दाना" सती, 'ह्यावें लोके तिष्ठ । 'वयं' ह्यपि 'इह्ह' लोके, 'तुप्रेवाः' सुखं स्वमानाः सनाः, 'ख्यूह्यः' ह्याक्याभिः सह सार्वमानाः (विद्याः' 'ह्याभातीः' सर्व्यान् प्रवृत्त् 'क्योभ'।

<sup>†</sup> इसमग्रे अपनं मा विकीकरः प्रिया देवामामुत स्थानां। एव दश्यमसी देवपानस्वित्ति देवा अस्ता मादयनां॥

<sup>&</sup>quot;Destroy not, Agni, this spoon; it is dear to the Devas and the performers of the Soma rites. This spoon is the drinking vessel of the Devas; may the immortal Devas therefore make us happy."

sami on the genitals, the pestle and mortar on the lower part of the thighs, the arani on the upper part of the thighs, the surpa on the feet, and other vessels on the body as convenient. says, further, that the fat of the slaughtered cow should be placed on the head and on the eyes with the mantra, "Agni" &c. and her kidneys on the hands with the mantra "Ati" &c., her heart on the cardiac region, and her flesh and organs on other parts of the body; and that, in the event of the cow being let loose, imitations of her organs made with rice and barley meal, should be placed on the parts mentioned; the fat being The Aranyaka says nothing about these replaced by cakes. offerings, nor recognises any substitute. Possibly Bodháyana and Bharadvája have provided for them; but I have not the necessary MSS. at hand to ascertain it. The Aranyaka, after arranging the sacrificial vessels, gives the mantra for covering the corpse with the raw hide of the cow, which should be entire with head, hair and feet, the hairy side being kept uppermost. The mantra for the purpose is addressed to the hide; "Cuirass, carefully protect this body from the light of Agni; envelope it with thy thick fat, and marrow; holding this impudent Agni, desirous of seeing and consuming it by his vigour, allow him not to go astray."\*

The pile is now ready to be lighted, and a fire should be applied to it with the prayer: "Agni, consume not this body to cinders; nor give it pain; nor scatter around its skin or limbs! O Játavedas, when the body is fairly burnt, convey the spirit to its ancestors." A second prayer to the same divinity is due when the fire is in full blaze, but its purport is not very different. It is followed by an address to the organs of the dead. It says, "May thy organ of vision proceed to the sun;

<sup>\*</sup> चर्चेर्वर्ते परि नेशिक्वेयसमीर्जुम नेदचा पीवचा च। नेत्ना धन्तुर्घरचा कर्चवाके दमहिषकान पर्वश्वामी ॥

<sup>†</sup> सेनसग्ने विद्यो नाऽभिन्ने।यो नाऽस्य नयं यिखियो सा मरीरं । यदा ध्रतं करवा जातवेदोऽयेमेनं प्रविकृतात् पिक्रमः॥

may thy vital air merge in the atmosphere; mayest thou proceed, according to thy virtuous deeds, to heaven or earth or the region of water, whichever place is beneficial to thee; mayest thou there, provided with food, exist in corporeal existence."\*

If instead of a cow, a goat is brought with the corpse, it is to be tied with a weak string near the fire, so that it may break its bond, and escape. The chief mourner should then offer twelve oblations to the fire with a spoon made of palása wood, for which the Aranyaka supplies the necessary mantras. Nine prayers next follow, of which the first four are addressed to Agni, the fifth to Yama, the sixth to the messengers of death, and the last three for a good region for the deceased. The one addressed to Yama describes him as having two cerberi for warders at his gate. "King Yama, place this spirit under the eare of thy two four-eyed dogs which guard the roads and your mansion, and whom men avoid: keep it in ease and free from disease." † The dogs are the offspring of Saramá; long-snouted, self-satisfied, and exceedingly powerful; they are the messengers of Yama, and roam about in search of men. three prayers I shall give entire. "1. Some purify the Soma juice, others worship with clarified butter, others again follow true knowledge (madhu vidyá) in quest of felicity; may this spirit attain the same (reward). 2. May the reward of those who fight in the battle-field, and of heroes who sacrifice their lives, and of virtuous men who grant a thousand gifts, await this spirit. 3. May the reward of those who in penance pass a blameless life, and of those who are gone to heaven by their penance, and of those who have performed most rigorous austerities await this spirit.":

- \* सूर्य ते चचुर्गच्तु वातमाता याच गच्च प्रत्येवीं च धर्मका। चपा वा गच्च् यदि तव ते कितमावधीम प्रतितिष्ठा गरीरैः॥
- † यो ते सानी यम र्यक्षतारी चतुरची पियरचो कचचचा। ताश्याष्ट्र राजन् परिदेश्वेनष्ट्र सस्ति चास्रा चनमीवस घेचि॥
- ‡ मेाम एकेभ्यः पवते छतमेक खपासते। येभ्या मधुप्रभावति ताष्ट्रियदेवापि अच्चतात॥

After this, leaving the funeral pyre to smoulder, the chief mourner excavates three trenches to the north of the pyre, and lining them with pebbles and sand, fills them with water brought in an odd number of jars. The people who had followed the procession are then requested to purify themselves by bathing in them; which being done, a yoke is put up with three palása branches stuck in the ground and tied at the top with a piece of weak string, and they are made to pass under it. The chief mourner passes last, and then, plucking out the yoke, offers a prayer to the sun. Thereupon, the party proceed to the nearest stream, and without looking at each other, purify themselves by bathing and a prayer to Prajápati. As valáyana says nothing of the three trenches, but takes the people at once to the river to bathe, where "they immerse themselves, and on rising throw a handful of water into the air while they pronounce the name of the deceased, and that of his family. They then get out of the water, put on dry clothes, and after once wringing those that they had on before, they spread them out towards the north, and sit down there themselves till the stars According to others, they do not go home before Then the young ones walk first, and the old ones sunrise. last, and when they arrive at their home, they touch, by way of purifying themselves, "the stone, the fire, cow-dung, grain, (tila seed,) oil and water before they step in."\* This part of the ceremony and the mourning which follows, have been described by Manu, Yájnavalkya and others, and need not be fur-The Aranyaka is entirely silent on the subject. ther noticed.

For the ceremony of burial, the first operation is, the collection of the half-burnt bones. This should be done according to

से युधको प्रधनेषु ग्रारामे। ये तनुत्यजः। ये वा सत्तवदक्षिणासाष्ट्रसिदेवापि क्ष्मतात ॥

तपसा वे श्वनाश्रधासपसा वे सुवर्गताः। तपो वे श्वितरे मसत् ता श्रीसदेवापि वश्वतात्॥

Journal Royal As. Soc. xvi, 213.

As'valayana on the 11th, 13th or 15th day of the wane; Bodhayana enjoins the 3rd, 5th or 7th from the day of cremation. The dates tritiyá, panchamí and saptamí are given in the feminine gender in the text, and cannot imply day, as in ordinary acceptance they indicate the age of the moon. As the ceremonies, however, of the tenth day are given in a subsequent part of the work, and the Prayoga noticed above, names days, it is probable, that the morning of the 3rd, 5th or 7th day is meant, the elipse in the sútra being supplied by the word tithi in the sense of a day. The first act is to sprinkle milk and water on the cinders, and to strike on the heap with an udumvara staff to separate the bones. This is done while repeating five man-The cinders are then collected and thrown towards the south side, leaving the bones behind. Three oblations are next offered to Agni with a sruva spoon. Thereupon the senior wife is to come forward, and, with two bits of red and blue strings to which a stone is tied, to draw out the bones with her left hand, saying: "Arise hence, and assume a (new) shape. Leave none of your members or your body behind. Repair to whichever place you wish: may Savitá establish you there. one of your bones, be joined with the third (other bones) in glory; having joined all the bones, be handsome in person; be beloved of the gods in a noble place."\* The bones should then be washed and deposited in an urn, or tied up in a piece of black antelope skin. The urn, or bundle, is then to be hung from the branch of a sami or palása tree. Should the bones belong to a person who had performed a Soma sacrifice, they should be burnt again; otherwise they should be buried. the latter purpose, an urn is absolutely necessary, and after placing the bones into it, it should be filled up with curds mixed with honey, and then covered over with grass.

<sup>\*</sup> जपतिष्ठाः तस्तमुन् स्थारसं मेच मानमन्ता मा करीरं। यन भूती दक्षे तन मच्च तन सा देवः पविता दचातु। इदन रकम्पर कत रकं हतीयेन च्योतिषा संविक्रसः। संवेक्षनसम्बे चावरेषि प्रियो देवानां परमे समस्ये॥

yana recommends an urn with a spout for females and one without it for males. Two mantras are given, one for pouring the mixture, and the other to be addressed to its droppings.

Subsequently a proper place having been selected, a funeral procession should proceed to it in the morning, and the chief mourner should begin the operations of the day by sweeping the spot with a piece of leather, or a broom of palása or sami Then, yoking a pair of bullocks to a plough, he should dig six furrows running from east to west, and, saluting them with a mantra, deposit the urn in the central furrow. The bullocks should now be let loose by the south side, and water sprinkled over the place with an udumvara branch, or from a The covering of the urn is then removed, some aromatic herbs, sareaushadhi, are put into the urn, and subsequently closed with pebbles and sand; each of the operations being performed while repeating an appropriate mantra. A mantra should likewise be pronounced for every one of the operations which follow, and these include, first, the putting of bricks around the urn; 2nd, the throwing thereon some sesamum seed and fried barley; 3rd, placing some butter on an unbaked plate on the south side; 4th, spreading there some darbha grass; 5th, surrounding the tumulus with a palisade of palása branches, and 6th, crowning the whole by sticking on the top of it a flowering head of the nala reed-Arundo karka. The operator then anoints his body with old ghi, and, without looking at the urn, places it on the spread grass, invokes the manes, wipes the urn with a bit of old rag, sprinkles some water with an udumvara branch, or from a jar, having covered his own person with an old cloth, and then buries the urn with bricks laid over it.

Some charu rice is then cooked, sanctified by a mantra, and, while the chief mourner repeats five others, is put on the five sides of the urn. Sesamum seed and barley are now scattered around, some herbs put on the mound, and more bricks added. Water should subsequently be sprinkled on the place, a prayer should be addressed to the gods, a branch of the varuna tree

and a lot of brick-bats, a sami branch and some barley, should be placed on the mound, and the dead be invoked to translate himself to whichever region he likes. "Go to the earth, go to the void above, go to the sky, go to the quarters, go to heaven; go, go to heaven, go to the quarters, go to the sky, go to the void above, go to the earth, or go to the waters, wherever embodied thou canst live with the good and in peace."\*

A few holes being now dug round the mound, the ceremony of burial is completed. The operations, it will be seen, though oft-repeated and tedious, are of the simplest kind possible; the prayers are throughout addressed for the sensuous enjoyment and ease of the dead, and no where is any indication given of a desire for spiritual benefit, liberation from the wheel of transmigration, salvation, or beatitude. Even sin is lightly looked upon, and the prayer for redemption from it, is slight and casual. The whole ceremony is of the most primitive type, and bespeaks an epoch of remote antiquity. It is worthy of note also that the double ceremonial of first incineration and subsequent burial, was common among the Greeks, Romans and other ancient Aryan races, and that the remains of Das'aratha in the Rámáyana and of S'ákya Buddha were disposed of in the same way.

The last ceremony I have to notice is called s'ántikarma or rites for the well-being of the living. It should be performed on the morning following the ninth night after death, i. e., on the tenth day. This is an addition to the shaving and paring of nails and bathing, which are enjoined by mediæval and modern Smritikáras, and are still current. As valáyana recommends that this should be performed on the burning-ground on the 15th of the wane, i. e., on the day of the new moon. But our text fixes the day, and leaves it optional with the

<sup>\*</sup> प्रधिवीं मच्छानारियां मच्छ दिवं मच्छ दिशो मच्छ सुवर्गेच्छ दिशो मच्छ दिवं मच्छानारियां मच्छ प्रधिवीं मच्छापे। वा मच्छ यदि तन ते सितसे।वधोषु प्रतितिष्ठा सरीरेः॥

mourners to select any place out of a town, whether it be a burning-ground or not, that may be convenient. The relatives by blood, both male and female, having assembled, a fire should be lighted, and they should be requested to sit down on a bullock-hide of a red colour spread on the ground, with its neck-side facing the east, and its hairs directed towards the The request should be made in the following words: "Ascend on this life-giving (skin), as you wish to live to a decrepit old age. According to your seniority attempt carefully to abide on it. May the well-born and well-adorned fire of this ceremony bestow long life on you. Even as days follow days, and seasons are attached to seasons; even as the young forsake not their elders, may Dhátá so prolong the life of these (people) according to their age."\* The assembly being thereupon seated, the chief mourner offers four oblations to the fire with a spoon made of varuna wood. The relatives then rise up, and, placing themselves to the north of the fire, facing the east, recite a mantra, while touching a red bull. women are then requested to put on collyrium with these words -" Let these women, who are not widowed, who have good husbands, apply the collyrious butter (to their eyes); without tears, without disease, worthy of every attention, let these wives enter the house first." † The collyrium should be made of a substance called traikakuda which is brought from the Trikakut or triple humped peak of the Himalaya, meaning evidently the sulphuret of antimony or surmá of the Indian bazars. should be applied with the three central unexpanded leaves of the kús'a grass, which are thin, pliant, and pointed, like a

<sup>\*</sup> शारोष्डतायुर्करसं स्टबाना चनुपूर्वं यतमाना यतिह। इत्र लहा सुजनिमा सुरत्ना दीर्घमायः करतु जीवसे वः॥

वजाऽदान्यनुपूर्वे भविना यथर्भव ऋतुमिर्थिना क्षृप्ताः । वया न पूर्वमपरा अदात्येवा धानरायू एवि कस्परेवां॥

<sup>†</sup> इसा नारीरविधवाः सुपत्नीराञ्चनेन , पर्पिषा समुग्रन्तां। खनत्रवे। खनसीवाः सुग्रेवा खारीचन् जनवे। वेनिमग्रे।

camel hair brush, and answer the purpose better than the iron or stone style or bodkin which up-country women now use. The leaves being afterwards thrown away on a bundle of that grass, while repeating a mantra, the party proceed towards the east, leading the bull, and saying—"These men, forsaking the dead, are returning. This day we invoke the gods for our good, for success over enemies, and for our merriment. We proceed eastward, having well-sustained long lives."\*

The last of the party, who is the chief mourner, should then recite another mantra, and with a sami branch efface the footmarks of the bull that precedes the party. On the departure of the last man, the Adhvaryu should place a circle of stones behind him as a wall to prevent death overtaking those that have gone forward, praying—"I place this circle (of stones) for the living; may we and others not go beyond it in mid-life; may we all live a hundred autumns, driving death away by this heap."† The party then repair to the house of the chief mourner, and feast on kid and barley cooked for the purpose. Separate mantras are given for the eating of the two articles.

The most important of all the mantras above quoted, is the one which is intended as a direction to women to put on collyrium. It was first translated by Colebrooke, in 1795, as "the only Vaidik authority for the rite of Sati." Before him the compiler of the twenty-eight Smritis had quoted it for the

# इसे कीवा वि सतैरावविषयमुद्धका देवक्रतिनै। च्या । प्राच्चे। आसा क्राये इसाय काषीय चायुः प्रतर्रा द्धानाः ॥

This verse, in the original, occurs a little before the one about the application of the collyrium. I have displaced it for the sake of consistency.

† इसं जीवेभ्यः परिधि दघानि मा ने। नुगद्परी खर्बमेतं। मतं जीवन्तु मरदः पुरूषीसिरो सत्युं दच्चचे पर्वतं न

The mantras quoted above occur most in the 10th Mandala of the Rig Veda, but their readings there are different, and they do not appear in the same order. Wilson's translations thereof do not, therefore, in many essential particulars, correspond with what I have given above. Vide Journal R. As. Soc. XVI, 201-2.

same purpose, and no doubt thousands over thousands of deluded women, in the moment of their greatest grief, have been sent to the blazing pyre with this miserable passport to heaven. Dr. Wilson was the first to suspect, in 1856, in a paper published in the Journal of the Royal Asiatic Society (Vol. xvi, p. 201), that "it had reference to some procession, one possibly accompanying the corpse, but had nothing whatever to do with consigning live females to the fire;" and, for a guess, it was as close as it well could be. The late Sir Rájá Rádhákánta Deva wrote a reply to this paper, in 1858, and in 1867, in a foot-note about three times larger than the paper to which it is attached, a writer, in the same periodical, (Vol. II, N. S. pp. 114-191,) entered into an elaborate verbal and punctilious criticism, but the ceremony for which the stanza was intended or to which it was applied, was left undetermined. In Rájá Rádhákánta's letter to Dr. Wilson, a quotation was given from the Sútras of Bharadvája which gave the real clue to it, but none noticed it at the time. The true bearing is now made manifest, for, I believe, few will venture to question the authority of Bodháyana in such a matter. His words areathaitáh patnayo nayane sarpishá sammris'anti: "Now these women smear their eyes with butter." Bharadvája says, strinám anjalishu sampátánavanayatímánáríriti: "For placing of the sampata in the hands of the women the mantra Imá nárih, &c." According to As'valayana, the verse should be repeated by the chief mourner when looking at the women after they have applied the collyrium; imá náríravidhaváh supatnirityanjáná iksheta. This difference is due evidently to the authors belonging to different sákhás. Anyhow, it is abundantly clear that the verse was not intended to recommend self-immolation, nor to be addressed to the widow, but to female mourners, wives of kinsmen, having their husbands living, to put on collyrium, or to be recited when looking at them after the operation. The Prayogakára says, tatah sampátapátramádáya sabhatrikastrinám anjalishu sampátam avanayati, "then taking the sampáta

pátra he places it on the hands of the women tho have husbands with the mantra imáh, &c."

The reading of the stanza appears differently in different recensions. According to Raghunandana, as given in the Serampur edition of his works, and in my MS. it is as follows:—

# इसा नारीरविषवाः सपत्नीराञ्चनेन सर्पेषा संविधन्तु । सनसरोऽनसीरा सुरता सारोक्तन् सस्योगनस्ये॥

Colebrooke's version, apparently taken down from hearsay, has-

इमा नारीर् चिविधवाः सपत्नीर् चञ्चनेन सर्पिना संविधन्तु विभावसं चनसरोनारिराः सरता चारोचन् जलयोनिम् चग्ने ।

Professor Wilson's reading, quoted from the tenth Mandala of the Rig Veda, differs materially from these; it runs thus:

इना नारीरविषयाः सुपत्नीरांजनेन सर्पेषा संविधन्तु चनत्रवोऽनमीवाः सुरताराचन्तु जनया योनिमग्रे।

Dr. Max Müller accepts this reading, correcting only suratnárohantu into suratná á rohantu. My text, founded upon six manuscripts and the concurrent testimony of the Sútrakáras, differs in one important particular. It replaces the last word of the first line, sañvis'antu, usually translated "let them enter," by sammris'antám, "let them smear." It changes also suratná "well ornamented," into sus'évá "well served" or "worthy of every attention."

With such differences in the text, it is not to be wondered at that the English renderings which have been, from time to time, published, should be markedly different. Colebrooke was the first to take the stanza in hand, and he translated it into—"Om. Let these women, not to be widowed, good wives, adorned with collyrium, holding clarified butter, consign themselves to the fire. Immortal, not childless, nor husbandless, well adorned with gems, let them pass into fire, whose original is water." Ward, Macnaughten, Rámamohana Ráya and others have adopted this reading, and given translations more

<sup>\*</sup> As. Researches, IV, p. 213.

or less different from each other. But as the reading itself has not yet been traced to any authentic MS. of the Vedas, its English rendering may be dismissed without further notice.

Wilson's translation runs thus: "May these women, who are not widows, who have good husbands, who are mothers, enter with unguents and clarified butter: without tears, without sorrow, let them first go up into the dwelling." Max Müller's rendering is nearly the same. He writes—

"Es treten ein die Frau'n, mit Oel und Butter, Nicht Witwen sie, nein, stolz auf edle Männer. Die Mütter gehn zuerst hinauf zur Stätte, In schönem Schmuck und ohne Leid und Thränen."

The writer of the foot-note above alluded to, adopts Max Müller's reading but attempts to improve upon his translation by the following:—"Let these women, unwidowed, having good husbands, and with anointing butter on their eyes, enter their houses. Let the mothers, untearful, unmiserable, possessed of excellent wealth, go up to the house first." He adds "I have here followed Sáyana, save in not rendering with by "approach," where the save in the

The most material error in the above translations is due to Sáyana. That great commentator, when he took up the Rig Veda though generally very faithfully reliant on the Sútrakáras, did not always carefully compare the Kalpas of the Rig with those of the Yajúr Veda, and hence many discrepancies are to be met with between his interpretations and those of the ancient Sútrakáras, and sometimes in his own interpretations of the same verse in the Rig, the Yajur and the Sáma Vedas. Nowhere is this more prominently apparent than in his commentary on the stanza under notice, in the Rig and the Yajur Vedas. When he met with it in the former, he wrote:

Journal R. As. Soc. XVI, p. 202.

<sup>†</sup> Zeitschrift, Band, IX, p. XXV.

<sup>‡</sup> Journal R. As. Soc., N. S., Vol. III, p. 185.

द्मा नारीरित । खिवधवाः घवः पितः खिवमपितकाः जीवद्वर्धका द्यार्थः । सुपत्नीः ग्रोभनपितकाः दमा नारीः नार्यं खाञ्चनेन सर्वतोऽञ्चनसाधनेन सर्पेषा मृतेन खन्ननेवाः सत्यः संविधन्तु स्वय्हान् प्रविधन्तु । तथा खनववः खनु-विज्ञताः खबद्त्यः खनमीवाः खभीवा रोजसङ्क्जिता मानसदःखविज्ञता द्राव्यः । सुरताः ग्रोभनधनसहिताः । जनयः जनयन्त्यपत्यमिति जनये। भार्याः । ता खपे सर्वेषां प्रयमत स्व योनिं ग्रदं खारोहन्तु खामक्त्नु । देवरादिकः प्रेता-पत्नीमुदीर्षं नारीत्यमया भक्षस्वामानुत्यापयेत् स्वितस्व ॥

Subsequently, with the light of Bobháyana, Bharadvája and Hiranyakes'í, he perceived the true bearing of the stanza, and then interpreted it thus:—

'द्रमा नारीः' एतास्त्रियः, 'खविधवाः' वैधयर्डिताः, 'सुपत्तीः' श्रोभनपति-युक्ताः चत्यः, 'खाञ्चनेन' खञ्चनडेतुना, 'सर्पेषा', 'सम्ख्यम्नां' चचुषी मंस्यूयन्तु । 'खनत्रवः' खत्रुरिताः, 'खनमीवाः' रोमर्डिताः, 'सुग्रेवाः' सुष्ठु सेवितुं योग्याः 'खनयः' जायाः 'खपे' दतः परं, 'योनिं' सस्थानं, 'खारोड्नु' प्राप्नवन्तु ॥

That the last is the most consistent rendering may be accepted without hesitation.

The meaning of the stanza, word for word, would be imáh "these," náríh irregular plural nominative of nárí, "woman," alluding to the ladies of the kinsmen who have assembled at the ceremony; the regular form is náryah. The women have for predicates, avidhaváh "not widows," or "unwidowed" and supatní, "having good husbands." (supati). Those who apply the stanza to concremation explain the first word by "not to be widowed," a meaning which it cannot be made to bear, there being neither any rule nor analogy to support it. next word ánjanena is an adjective qualifying sarpishá, both in the instrumental case, meaning "with collyrious butter." verb necessary for these elements should be one which means "applying" or "smearing," and this is what we have in sammris'antám, "let smear," from the root mris' "to smear." The Rig Vedic reading sanvis' antu, from the root vis' "to enter," can have no relation to the instrumental, except as entering with the butter applied to the eye, in which case the ordinary plan would be to convert the two words in the instrumental into one epithet, serving as an adjective to the nominative, women. It is, therefore, probable that the root vis' had, in ancient times, the meaning of decorating or putting on, as we have now the same root used to indicate "dressing," ves'a, whence ves'yá, "a woman who lives by her dress,—a harlot." Yáska adopts this meaning when he includes ves'-ati among the verbs for ornamentation, kántikarma. Sáyana, not perceiving this when he commented on the Rig Veda, took the word in its ordinary signification, and so interpreted the stanza as to make the women first enter their own houses—sagrihán privis'antu, and subsequently the house, 'yoni,' of the chief mourner; in so doing he had to supply what he supposed was an elipse, and thereby entirely to mislead his readers. The new reading of the word in the Aranyaka now leaves no doubt on the subject.

The words of the second line anas'raváh "tearless," anamiváh "diseaseless" or free from pain either of body or mind, (it has been loosely rendered in one of the above quotations by "not miserable,") sus'eváh "well served," all refer to, and are epithets of janayah "wives," which follows. In the Rig Veda, the last epithet is changed to suratnáh "well ornamented" without in any way altering the construction. The verb is árohantu "let ascend" or "proceed," and agrees with the nominative janayah "wives." The dative is yonim "to house" in the singular, the house of the chief mourner, where they are to partake of a feast, and not that of the females. The last word agre, "first or foremost" is an adverb qualifying the verb árohantu.

The words ánjanena sarpishá have confounded all the European translators. Wilson has rendered them into "unguents and butter," and Max Müller into "oel und butter." One has dropt the word ánjanena and used only "butter;" he is particular in reminding his readers that he has followed Sáyana, but his assurance must be received with some reservation, for the scholiast neither omits the first word nor is remiss in explaining it; his words are anjana-sádhanena sarpishá "with butter for making collyrium" or anjanahetuná sarpishá "with butter the source of collyrium" that is, as I have rendered,

"with collyrious butter," or collyrium made of butter, the other element of the unguent being, as stated in a subsequent mantra, a mineral of the name of traikakuda, which I guess to be sulphuret of antimony or surmá. The object of the mantra is to prohibit the use of the ordinary collyrium, which is differently made. The usual practice to this day is to smear a little butter or oil in the bowl of a spoon, and to hold it over a lamp, so that a quantity of lamp-black may be deposited on it, and when the two are mixed together with the fingers, they constitute the collyrium. The sulphuret is still used in the North-West Provinces.

The second mantra to which I wish to draw the attention of the reader is the one with which a brother, student, or servant, of the deceased is to remove the widow from the pyre; inasmuch as it clearly shows that the widow at the time was not burnt, but taken to abide in the land of the living, and to marry if she liked. That the removal was positive and final, and not nominal, is evident from the rules of the Sútrakáras. Bodhávana says, "He who approaches her, should, holding her by the left hand, take her up," tañ pratigatah savye pánávabhipádyotthápayati. This is done after obtaining the permission of the deceased by a formal mantra, ante, p. 40, and on the 3rd, 5th or 7th day after the cremation, the widow, or the eldest widow, if there should happen to be more than one, is expected to go to the burning-ground and collect the bones of the dead with her left hand. As'valayana is equally precise, and adds that, should the widow be removed by an old servant. the chief mourner should repeat the mantra, (Karttá vrishale japet, Sútra, 4, 2, 19). The author of the Prayoga, it is true, takes this direction to apply to pregnant women only who should not be burnt alive, but his authority in such a case is of little value, when opposed to that of the oldest Sútrakáras, and the evident purport of the mantra. It may be also observed that the widow is to take away the gold, bow and jewel, which are put into the hands of the Brahman, Kshetriya and Vaisya dead respectively—with which, according to a subsequent mantra, she is to live in wealth, splendour and glory in the society of the remover, in this world, and this she could not do, if she were immolated.

This mantra, as given in our text, page 652, is slightly different from a similar stanza in the second S'ukta of the second. Anuváka of the 10th Mandala of the Rig Veda, and quoted by Wilson and Max Müller in the papers above alluded to; the words itásu and abhisambabhúva of our text being replaced by gatásu and abhisambabhútha. The words, however, are synonymous, and therefore the difference is of no moment. The second word, a verb, is, in the Rig Veda, in the second person, dual, irregular, having for its nominative tvañ "thou," understood, and in our text it is in the third person singular, both may therefore be taken as Vedic peculiarities.

The most important word in the mantra is didhishu, which Sáyana, when commenting on the Rig Veda, took to imply impregnation didhishoh garbhasya nidhátoh. In the Aranyaka he accepts it in its ordinary well-established dictionary meaning of a man "who marries a widow" or "the second husband of a woman twice married," as Wilson gives it. The result is a material difference in the meaning. The version given by Wilson is as follows:—"Rise up, woman, come to the world of living beings, thou sleepest nigh unto the lifeless. Come: thou hast been associated with maternity through the husband by whom thy hand was formerly taken." Max Müller's reading is closely similar. He writes—

"Steh auf, o Weib! Komm zu der Welt des Lebens!
Du schläfst bei einem Todten—Komm hernieder!
Du bist genug jetzt Gattin ihm gewesen,
Ihm, der Dich wählte und zur Mutter machte.†"

In our version, following Sáyana's second and more recent commentary, we take the word hastagrábhasya "of him who

<sup>\*</sup> Journal, R. As. Soc., XVI, p. 202. † Zeitschrift, IX, p. vi.

holds thy hand," and the other predicates in the present tense, and the didhishu in its crude sense, and apply them to the party who holds the widow's hand while lying on the pyre. This appears the most consistent and in keeping with the whole ceremony, and therefore preferable to referring them to the dead. The only objection to this rendering is to be found in the fact that the verb is in the past perfect tense, but seeing that Pánini has laid down more than one special rule for the use of the past for the imperative (Linarthe let 3, 4, 7, &c.), and Sayana has accepted the same, it is perfectly immaterial. In a pamphlet on the impropriety of widow marriage, lately published by some of the Professors of the Benares Sanskrit College, the word jivalokam "the world of living beings" has been rendered by martyalokát anyam, "other than the region of mortals," but such a meaning is not admissible either by any positive rule or by analogy. Sáyana renders it, in one place, by—"the region of the living sons and grandsons," jívánám putrapautrádínám lokam, and in another, by "aiming at the region of the living creatures," jirantam pránisamúhamabhilakshya. Other interpretations of the Professors are equally open to question, but it is not necessary to notice them. That the re-marriage of widows in Vedic times was a national custom can be easily established by a variety of proofs and arguments; the two facts of the Sanskrit language having, from ancient times, such words as didhishu, "a man that has married a widow," parapúrvá "a woman that has taken a second husband," paunarbhava, "son of a woman by her second husband," and the Civil Code providing for the division of heritage when such persons are present, are enough to establish it; but it would be foreign to the subject of this Indroduction to enter into it here.

Books 7th, 8th and 9th constitute, as already stated, the Taittiriya Upanishad. The first of these has the special title of S'ikshá Valli, the second, Brahmánanda Valli, and the third Bhrigu Valli. Anquetil Duperron has published a

Latin translation of these three books in his Oupnik'hat, and Dr. Roer, an English version in a preceding volume of this series. A German translation of the 8th and the 9th, by Professor Weber, has appeared in the second volume of the Indische Studien, and an English one of the 9th by Colebrooke, in his essay on the Vedánta (Essays, I, pp. 76-78). unnecessary, therefore, to supply here an analysis of these books; suffice it to say, that they are designed to inculcute the doctrine of Brahma as the sole cause of the universe, and his adoration, the only means of salvation. The 7th opens with a resolution to teach the S'iksha, or the science of Vedic phonology, but the subject actually taught, is not phonology strictly so called, but the course of mental and moral training necessary for preparing the student for a knowledge of Brahma, the technical terms of Sikhá being occasionally used by way of metaphors, allegories, or parables, to impress the doctrines firmly on his mind. "The meditation on certain words which symbolically express the truth of the doctrine, and prepare the mind for its comprehension,—the meditation on the term "Om," the most sacred of all syllables, embracing as it does the real sense of the Vedas,—the meditation on Brahma in his relation to the individual soul to the material creation, and to the different deities, and the necessity of ceremonial work, of the daily reading of the Vedas, and of a virtuous life in accordance with the precepts of the S'astras,"\* are the duties it insists upon as necessary for preparing the mind for the reception of the highest knowledge.

The next book, according to Professor Weber, "is to be divided into four sections, of which the first (anuv. 1-5) treats the degrees of succession in the development of nature; the second (anuv. 6 and 7) the origin of the creation generally; and the third (anuv. 8), especially the Ananda, that is to say, the happiness of him who knows the identity of the individual and the universal soul, which has given the whole

<sup>\*</sup> Roer's translation of the Trittiriya Upanishad, p. 1.

book the title of Ananda Valli; the fourth lastly (anuv. 8 and 9) specifies the reward of him who knows all the preceding truths."\*

The third illustrates the teachings of the second by a legend in which Varuna inculcates, on his son Bhrigu, the importance of austerity in acquiring a knowledge of Brahma, and utilizing it so as to purify the mind for salvation. In short, it is a resumé of the teaching of the preceding two books, given in a narrative form, with a leaning in favor of austerity, which, however, is elsewhere described to consist in controlling the passions, and directing the mind to turn towards the Deity to the exclusion of all mundane enjoyments, and not to the performance of penance by privation of food and voluntary scourging of the flesh, by the assumption of particular attitudes, and exposure of oneself to the inclemencies of the weather.

The Tenth Book of the Aranyaka professedly follows the doctrine of the preceding three books; but it differs materially from them in adopting a very narrow, sectarian and altogether purile view of the whole question. The grand conception of God in all, and above all, and in Himself all, one alone without a second, doubtless forms its major premiss, as of the other authentic Upanishads; but its arguments and conclusions are different. It is steadfast in its belief in the unity of the Divinity; yet it cannot do without a number of divine manifestations or subordinate deities to complete the course of Brahma worship. The other Upanishads maintain that the adoration of the Supreme Soul is an intellectual function, which needs no formulas and priestly rituals; and this does not question the general principle, but it nevertheless provides mantras and set forms for the purification of lumps of earth for rubbing on the body before bathing; for repetition when the bather is severally knee deep and navel deep and breast deep in water, when he has dived under water, and when he lifts his head above water; for utterance before and after meal, and when

stroking the chest after a hearty collation; for address to the five mouths of Mahádeva, to Durgá, Vinayáka, Nandi, Garuḍa, Nárasinha, and a number of other gods. The sacred Gáyatrí, the great first cause of the Gopatha Bráhmana of the Atharva Veda, which according to the other Upanishads and the Vedas generally, is sufficient for all purposes of Bráhmic adoration, is quietly and insensibly, but nevertheless for certain, made to yield its absolute preeminence, and to take its place along with other and new forms of mystic symbols, which claim equal rank, if they do not actually set it aside. The Om, too, is no longer by itself the sole emblem, but a part, an integral and very important, but still a part only, of other symbols or vijamantras. should perceive in this change the ascendancy which mysticism was gaining on the Indo-Aryan mind,—the old speculations, rationalism and freedom of thought in matters transcendental yielding to forms, set phrases and mummery, and the sacred idea of the unity of the Deity passing into polytheism,—in short, the religion of the ancient Aryan world disintegrating into the Tantric form of worship which now enthrals the religious instinct of the Hindus, or an attempt to reconstruct a system of pure theism out of the polythestical jungle which had already covered the land with such rank luxuriance as to render its utter extermination impracticable, and a compromise was the only safe and practicable course left open, is an enquiry which does not rightly fall within the scope of this Introduction. Suffice it to say that the speculations of this Upanishad lack the vigour. originality and freedom of mind of the authentic Upanishads, and afford notable instances of how dwarfs handling the tools of giants, result in pigmies and monstrous deformity.

As an Upanishad the Book opens with a benedictory or S'ánti mantra taken from the Taittiriya Upanishad, and runs as follows:

"Om! May He protect us two (teacher and pupil). May He support us. May we two be enabled to put forth our power (for the acquisition of knowledge). May our knowledge prove

resplendent. May we envy none. Om. Peace! Peace! Peace! Hari, Om!"

The subject is opened with a description of Brahma in a lofty style of transcendentalism.

- 1. "He, who is greater than the greatest beyond the ocean," greater than the greatest on the earth,† greater even than the greatest in heaven,‡ enters the intellectual powers as their light. He\u00e8 pervades the interior of the universal egg in the form of Prajapati.
- 2. "That great first cause whence this universe proceeds, in whom it merges, on whom all the Devas, even the greatest, rest for support, is the past universe; He is that which is to come; He is this (existing universe). He exists in space and eternity.
- 3. "By Him is enveloped the sky, the heaven and the earth; by Him propelled the sun shines with his glory and his diffusive light; Him the wise weave as the warf and the west of this ocean like universe, and knowing Him to abide in space and eternity, they multiply mankind.
- 4. "The creation of the universe is effected by His conception. He created all animated beings on the earth with water (and the other elements). Through the form of annuals as food He permeates men, animals, and the creation at large, both moveable and immovable.
- 5. "There is nothing greater or more difficult to conceive than He. He is nobler than the noblest, and greater than the greatest; He is alone, undefined; beyond the reach of human organs of perceptions, the sempeternal dweller beyond all darkness.¶
  - \* The Lokáloka mountain, says the commentator.
  - + Mountain Meru and the like.
  - Indra, Váyu, Agni, and the other great gods, according to Sáyana.
  - § The unmanifest original cause in the neuter gender.
- || Lit. "It" throughout. We have preferred the use of the masculine pronoun.
  - ¶ As an equivalent of Tamasa darkness, Sáyana gives Ajnána ignorance.

- 6. "The sages say He is verity; He is for certain the truth. The great Brahma of those who know the Vedas, is likewise He. He is all Vedic rites; He is all virtuous acts; as the nave of this universal wheel He upholds the multifold worlds, past, present and future.
- 7. "He is Agni, He is Váyu, He is the sun, He is the moon; verily He is the light giving bodies of the heaven, and immortality. He is Brahma, He is water, He is Prajápati.
- 8. "All twinklings proceeded from that lightning-like male; (various other measures of time such as) kalá, muhúrta, kástha, day, night, (9) fortnight, months, seasons and years likewise proceeded from Him. He created the aqueous world; He, likewise, created yonder sky and the heaven.
- 10. "No one can behold Him erect, or aslant or (enclosed as) in the middle (of a room); none can render Him subject to perception. His name is *Mahadyasah*, "divine glory."
- 11. "His form is not visible; no one can see Him by his eye. He can be grasped only by the knowing intellect which abides in the heart. Those who know this become immortal.
- 12. "From the water was produced Hiranyagarbha" and the like eight (verses.)\*
- 13. Verily that divine being pervades all the ten quarters of the globe; He of a truth was the first born; the verily He dwells in the womb of the universe. He is born now, as Devas, men and animals; He will be born [as such in future]. He is the internal chief. He abides with his months on every side.:
- \* This is a reference to Prapáthaka III. Sec. III. (p. 340) by its initial words, as also to the IV Book, Chap. 1 of the Sanhitá.
- † He first manifested himself in the form of Hiranyagarbha, or Prajápati, who sprung from the navel of Vishnu according to Pauránic theogovy. Whether the Upanishad alludes to this, or simply means that He existed before the universe, is of course a matter of open question.
  - i. e. as the mouths, noses, eyes, ears, &c., of the created beings.

- 14. "His eyes are on every side; so are His mouths; and so His hands: verily He is everywhere. He controls the earth and the sky with his arms, having created them with perishable elements.—He is the only god.
- 15-16. "A Gandharva of the name of Vena, who well knew the created worlds, perceiving that only One in which the universe abides as in a nest, whence it proceeds, and wherein it merges,—that essence which constitutes the warp and the weft of the creation,—and understanding that immortal object which dwells in the cavity of the heart, said (to his disciples): 'He dwells in three forms in the cavity of the heart. Whoever knows this, becomes the father of his own parent.'
- 17. "He is our friend; He is our creator; He is our artificer: He knows all the regions and worlds, even the third where the Devas, having drunk of nectar, flourish.
- 18. "They among men who know Him, forthwith pervade the sky and the earth; they pervade all regions, all sides and heaven. Ascertaining the expanse of Truth's network, they behold it, and (themselves) become it.
- 19. Pervading the regions, pervading the created beings, pervading all quarters and intermediate quarters, Prajápati, the first-born of Truth, by his soul attained that Soul."

This description is left to speak for itself, and to stand by itself as a sort of confession of faith, to be borne in mind in every condition of life, but it is in no way to govern or interfere with the rituals and prayers which are to follow. With a view to secure supernatural aid in the acquisition of the knowledge of Brahma, the section, immediately after the above, supplies some prayers for wisdom, long life, thriving cattle, &c. thus: "I have attained the lord of the suffering world, the wonderful, the adored of Indra, and dear to all, the giver of rewards and wisdom. O thou gastric fire,\* enliven me, destroying my evil genius, (Nirriti, vice); grant me numerous herds, and

<sup>\*</sup> Lit. Játavedáh. Sáyana gives an alternative meaning "he who knows the fate of created beings."

bestow on me long life, and (appropriate) dwellings. O thou gastric fire, permit not my evil genius to hurt my kine and horses, my dependants and worldly effects. O Agni, forgetting my faults, approach, and increase my prosperity," (p. 768.)

The usual practice in the present day after prayer is to meditate, with the eyes closed, upon the form and attributes of some appropriate divinity, and for this purpose a dozen mantras are given in the names of as many divinities. These are all imitations of the Gayatri, whose language and style they slavishly copy. The first is addressed to Rudra and runs thus: "We know the identity of that male; we meditate upon that thousand-eyed great god, (Mahádeva). May that Rudra impel us on."\* The second is similar to the first except that it omits the epithet "thousand-eyed." The next is in the name of Danti, i. e., Ganes'a, who is described as "crooked-mouthed," (vakra-tunda). Nandi, the goblin attendant of S'iva, is invoked next, and he is addressed as "wheelmouthed" (chakra-tunda). Kártika appears as "six-faced," and "master of a mighty army;" Garuda as "golden-winged;" Brahmá as "born of the golden egg," and "the soul of the Vedas;" Vishņu as "Narayana son of Vasudeva;" Narasinha as "sharp-tusked and adamantine-clawed;" Aditya as "the great lightmaker;" Agni as "flaming;" Durgi as "the begotten of Kárttya," and "the virgin-destroyer of evil"—kanyakumárí. The last is evidently a form of the modern goddess Durgá, who, in the mystic system of the Tantras, is described variously as the mother, the daughter, and the wife of Rudra alias S'iva.

A series of mantras now follows for bathing: one has to be repeated when putting a few wisps of dúrvá grass and a lump of earth on the head when getting into the water; another for sanctifying a lump of earth to be rubbed on the body; another to be recited when the bather has got into the water up to his

Dhiyo y onah prachodayát, "May he irradiate our understanding," of the Gáyatri has been converted here into tanno rudrah prachodayát.

navel; another when rubbing the sanctified earth on the body; another to salute the Devas; another to invite all the sacred rivers to come to the spot and purify the water; another for diving, and so on.

All the subsequent sections are, in the same way, made up entirely of mantras intended for various ceremonial rites to be observed with a view to prepare the body for the acquisition and retention of true knowledge, or the Vedánta. The divinity for whose acquisition these rites and observances are recommended is thus described in Section X.: "Minutest among the minute, and the greatest among the great, that Soul abides hidden in the (cardiac) cavity of created beings. Becoming divested of grief, through the grace of the Creator, man can behold that Great Lord who is actionless. From Him proeeed the seven vital airs, the seven faculties,\* and their objects, the seven tongues (of Agni); these seven regions wherein dwell diverse living beings. Diverse other sevenfold (objects) have proceeded from that Dweller in the cavity. From Him (have come into being) these oceans and mountains; from Him flow all these many-formed rivers; from Him (come) all food, all herbs, all flavours, whereby the inner soul remains attached to matter. He is Brahmá among the gods; the Poet among poets, the Sage among Bráhmans, the buffaloe among beasts, the eagle among vultures, the axe among trees. Sanctified by mantra, He, becoming the soma juice, pervades all that is pure.

"One uncreate (female) produces many and diverse beings, red, white and black like unto herself. One uncreate (male) dwells enjoying; another uncreate (male) rejects these objects of enjoyment.†

"The ever-moving (sun) that shines in the sky, the wind

<sup>\*</sup> i. e. of the 2 ears, 2 nostrils 2 eyes and 1 mouth.

<sup>†</sup> i. e. of the two uncreated eternal souls the individual soul creates beings, and, dwelling in them, enjoys the pleasures of the world; while the supreme or divine soul rejects those enjoyments.

(vasu) that pervades all space, the fires that reign in our altars, the beggar who roams about, the men who thrive, the pilgrims who dwell in holy places, the good that results from truth, the objects that shine in the firmament, the earth-born, the cowproduced, the truth-born, and the mountain-born, are all the great Truth. Created objects are not apart from Him; there is nothing beside Him; He pervades all regions and all beings: the Lord of creation, having created this, abides in it; He radiates as the threefold light, (sun, moon and fire); He is absolute.\*

"We invite that Donor of (intellectual) wealth who bestows on us such treasure, the irradiator of our understanding and the eye of mankind.

"O Divine Irradiator, grant us, your subjects, this day the wealth of wisdom, and dispel all doubtful thoughts. Dispel, O Irradiator, all evils; send us all that is good. Let the winds blow gently,† and rivers flow mildly; let, all cereals prove sweet, and the nights and mornings be delightful; let the dust of the earth be pleasant, and our Father in heaven be gracious. Let trees yield us tasteful fruits; the sun be gracious to us, and let our kine be full of sweets. Oblations of butter have been offered; butter is thy source; (O Agni) in butter thou abidest, and butter is thy home; do bring (the gods) to these offerings of ours, and entertain them: O great one, carry this butter (to them).

"From that ocean (-like-Brahma) arise the delightful waves (of creation). By the slow recitation of that self-resplendant (syllable Om), which is the tongue of the gods and the pivot of salvation, immortality arises. We recite the name of that self-resplendent (syllable) in this ceremony (of enquiry about Brahma); we cherish it in our minds with salutation.

<sup>#</sup> Lit. sixteen parts complete.

<sup>†</sup> The ephithet madhu "honey" is the predicate in every instance; for obvious reasons we have rendered it differently in the different clauses.

This (inquiry about Brahma) bepraised by us and by one and all, about us, is established by the bright and four-horned\*
(Om). It has four horns (the letters constituting Om), three feet,† two heads,‡ seven hands.§ Tied threefold that great one (Om), penetrating gods and mortals, establishes (the pre-eminence of the Brahma knowledge). God-like sages, through the language of the Vedas, know that self-resplendent triple conditioned (Om), the extreme object of the laudators. From his soul Indra produced one condition (the waking condition), Surya one (the dreaming condition), and the unmanifest one (the sleeping condition).

"He the great one, the Rudra (i. e. he who is cognizable only through the Vedas, says Sáyaṇa) (first) beheld Hiranyagarbha, the foremost among the gods, and the first born. May that Deva keap us engaged with diligence and stedfast memory (in the study of Brahma knowledge). Than whom there is nothing greater, nor less; than whom there is nothing smaller nor larger; who, like a tree, remains alone unmoved in heaven,—from that Being, (has proceeded) all this in its entirety. Neither by works, nor by dependants, nor by wealth (can it be obtained); some few attain it by abstinence from them all. That which is obtained by Yatis, shines above the heaven, lodged in the cavity (of the heart). All those Yatis who have a thorough knowledge in the Vedánta doctrine, and whose minds are purified by the Sannyása Yoga, attain after death, liberation from crude nature, in the Bráhmaloka.

<sup>\*</sup> Formed of the four letters a u v and m.

<sup>†</sup> They are of two kinds, intellectual, adhyátma, and celestial, adhidaiva; the former comprising universe, pervading light and knowledge, and the latter virát, mundane egg, and nature.

<sup>1</sup> Intelligence and ignorance.

<sup>§</sup> The seven regions.

<sup>||</sup> Lit. from Vena. Indra and Surya are in the nominative, but Vena in the ablative. Om being made with their souls, all those should be in the same case nominative.

"In that small, stainless lotus within the body, which is the abode of the Great One, there is a griefless vacuum; whatever is in the middle of it the same should be adored. He is the great God who is the object of that word, (Om), which is described in the Vedas, established in the Vedanta, and identified with nature," (p. 800 et seq.).

The next section continues the subject, but converts the abstract idea of the deity into the concrete, and, instead of ingenious trifling, round-about periphrasis, and negative and indirect epithets to indicate it, at once assumes it to be an individual with a name and form, and endowed with substantial and tangible personal attributes, thus: "Let Him be meditated upon who has a thousand heads, who is the eye of the world, who is the source of the world's happiness, who is the universe, who is the sleeper on the primeval waters (Náráyana), who is the Deity eternal, supreme and lord,—who is greater than the universe, who is sempeternal, who is the universe (itself), who is Náráyana, who is the destroyer of sin. This universe is that being. He enjoys this universe. He is the great master of the universe, the lord of animated creatures, the sempeternal, the beneficent, the undecaying, the sleeper on the primeval waters, the great object of knowledge, the soul of creation, the supreme abode. Náráyana is the great light, he is the great soul, (paramátmá), he is the great Brahma, he is the great object of enquiry, he is the great thinker, and he is the great thought. He exists, pervading and permeating everything in the universe that is seen or heard of. Him who has no end and no decay, who is omniscient, who is merged in the ocean (of the universe), who is the source of worldly happiness. Like the eye of the lotus, He is an aperture, but (unlike the lotus-eye this aperture is) downward looking. Below the neck, and a span above the navel, His dwelling, the abode of the universe, appears enveloped in net-work. Surrounded by arteries, like the filaments of the lotus, it hangs downwards, and within it is a small cavity, and therein exists everything.

Within (that cavity) there is a fierce fire of many flames and many mouths. (That fire,) the first eater (of food,) circulates the food (all over the body) without digesting it itself,—the omniscient, spreading on every side. It heats the whole body from the sole of the foot to the head. Within that fire is an extremely minute flame rising upwards, refulgent as a streak of lightning on a blue cloud, slender as the beard of the nivára grain, unrivelled in its golden lustre. In the middle of that flame dwells the Great Soul; He is Brahmá, He is S'iva, He is Hari, He is Indra, He is the undecaying great king," (p. 821).

The subsequent sections are very short, consisting mostly of one mantra each, and the mantras are of the smallest possible interest, being designed for salutation before or after prayers, for tasting water before a meal, for offering small portions of one's food to the vital airs, for stroking on the chest after a meal, and for other purposes which call for no remark. Sections XXII to XXXI, supply the mantras for performing the midday prayer or sandhyá. The first act of the ceremony is the purification of a little water by repeating over it a mantra, which says—"Verily, all this is water; these created objects are waters; all living beings are waters; all animals are waters; food is water; the immortals are waters; the great king (Samrát—Hiranyagarbha) is water; the being who represents the universe (virát) is water; the self-resplendent (svarát) is water; the measures (of the Vedas) are waters; the luminaries of the sky are waters; the unmeasured verses (Yajur verses) are waters; truth is water; all the Devas are waters; the earth, the sky and the heaven are waters; Om!" (p. 842). A few drops of the water thus purified is to be next thrown into the mouth, and when doing so, the adorer is to repeat; "May the waters purify the earth; may the purified earth purify me; may the waters purify the teacher, and may the purified teacher purify me; may the waters purify me of all sins that I may have contracted by whatever remnants of others' food I may have

taken, by whatever forbidden food I may have consumed, by whatever evil acts I may have performed, and by whatever gifts I may have accepted from improper persons: may this be well drunk," (p. 844). At the morning and the evening sandhyás, the mantra for purifying the water is the same, but that for drinking is different, and Sections XXIV and XXV, supply them. This drinking is apparently no other than the áchamana, or washing of the face, recommended in modern rituals. After this drink, the Gayatri, personified as a beauteous lady, should be invited to appear in the mind of the worshipper. This is done by the address, "May the goddess, the giver of blessings, the indestructible, the certain Brahma, appear in our minds; may Gáyatri, the mother of the Vedas, make the knowledge of Brahma manifest in our minds. art vigour, thou art courage, thou art strength, thou art divine glory. The greatness of the Devas is but another name of thine. Thou art the universe and the life of the universe; and the life of all living beings: Om, for the removal of all my sins I invite the Gáyatri," (p. 847). It is to be presumed that the Gáyatri thus invited, will make herself manifest in the mind of the worshipper, whereupon he is to meditate upon the divinity while he repeats, at option, one of three mantras of which the sacred Gáyatri verse is the most important element, regulating at the same time his breath by first closing the right nostril with the thumb, and drawing in the breath by the left, then closing both nostrils with the thumb and the middle finger, and then exhale the breath through the right nostril by withdrawing the thumb from it. This is sandhyá proper, and on its completion, the personified Gáyatrí is to be desired to return at her ease from the mind of the Brahman adorer to her abode on the highest crest of a mountain on earth. The worshipper then contemplates the glory of the Divinity with the mantra; "Om dwells within the mind of the created beings of the universe. Thou (Om) art all rites, thou art Vishnu; thou art the mantras for offering oblations; thou art Rudra, thou art Brahma, thou art Prajápati"

(p. 851). This completes the Vedic sandhyá, but in the present day it is followed by what is technically called áhnika, a Tantric form of adoration, in course of which the divinity elect of the worshipper has to be meditated upon, an appropriate gáyatrí repeated ten or more times, and a Vija mantra, or mystic charm, muttered a greater number of times. The ritual, though substantially the same, is marked by peculiarities to indicate the character of the divinity selected for adoration.

Section LXII lays down certain rules of conduct for observance by Sannyásis, and these are illustrated in the subsequent section by a legend in which Prajápati recommends their observance to his son, Aruni. As the legend gives a fair idea of the kind of life which Sannyásis were expected to lead, I shall quote it entire. "Aruni, the son of Prajápati, by Suparná, repaired to his father, (and said): 'What do good men call the noblest?' To him said (his father): 'Through truth the wind moves in its course; through truth the sun sheds its light from the sky; through truth speech attains its fixity; everything abides in truth; therefore they describe truth to be the noblest.

"Through penance the Devas obtained their divinity; through penance the sages attained heaven; through penance we overcome our enemies; everything abides in penance; therefore they describe penance to be the noblest.

"Through self-restraint the chaste destroy their sins; through self-restraint Bramacháris attain heaven; self-restraint is difficult of attainment by created beings; every thing abides in self-restraint; therefore they say self-restraint is the noblest.

"Through tranquillity of mind ascetics effect felicitous works; through tranquillity of mind sages attain heaven; tranquillity of mind is difficult of attainment by created beings; everything abides in tranquillity of mind; therefore they say tranquillity of mind is the noblest.

"Charity, as it assumes the shape of fee at a ceremony, is the most important of all rites; in this world all creatures live by the charity of donors; by gifts are fees destroyed; by gifts

enemies become friends; everything abides in charity; therefore they say charity is the noblest.

- "Virtuous works are the asylum of the world; people always repair to the virtuous; by virtuous works are sins destroyed; everything abides in virtuous works; therefore they describe virtuous works to be the noblest.
- "Procreation is stability; in this world good people, by spreading the thread of descendants, repay their debts to their ancestors; therefore they describe procreation to be the noblest.
- "The (sacred) fires are the threefold knowledge; the road they form leads to the gods; the Gárhapatya fire belongs to the Rik; the earthy Ráthántara and the Anváhárya-pachana fires belong to the Yajus; the celestial Vámadevya and the Khavaníya fires belong to the Sáma, the great heavenly fires; therefore they say fires are the noblest.
- "The morning and the evening agnihotra rites are the prices which householders pay (for the safety of their houses); they constitute all cooked offerings as well as homa offerings; they are the overtures to all Yajñas; they are the glories of heaven; therefore they say agnihotra is the noblest.
- "Now for Yajñas or ceremonies; through ceremonies the Devas repaired to heaven; through ceremonies they overcame the Asúras; through ceremonies the inimical become friendly; everything abides in ceremonies; therefore they describe ceremonies to be the noblest.
- "Intellectual worship is the sacred Prájápatya rite; through intellectual worship pure people perceive the present, the past and the future; through intellectual worship the sages created mankind; everything abides in intellectual worship; therefore they say intellectual worship is the noblest.
- "Wise men say that Sannyása (Vedic) is the means of attaining Brahmá.
- "He who is Brahmá, is the universe; he is felicity, the selfborn Prajápati, and the year.
  - "He who is the year, (i. e. time), is the sun Aditya, and the

being who abides in the sun, is the greatest good, the Supreme Soul.

"Whatever the sun heats by its rays, the same the clouds rain down. By the clouds are herbs and trees produced; food is produced by herbs and trees; by food life; by life strength; by strength penance; by penance desire; by desire intelligence; by intelligence intellectual disposition; by intellectual disposition reflection about the great truth; by reflection tranquillity; by tranquillity reasoning; by reasoning memory; by memory constant presence of mind; by constant presence of mind true knowledge; and by true knowledge is the soul known. Hence it is that by the gift of food everything is given; for from food proceed living beings, from the life of creatures presence of mind, and from presence of mind knowledge, and from knowledge felicity, the source of Brahma. Verily, the man (who knows this) becomes five-fold, and possessed of all the five-fold souls by which this earth, yonder sky, and heaven, the quarters, and the intermediate quarters, are strung together. He verily is all this universe, as well as the past and the future. Having acquired this knowledge by enquiry, he becomes truth-born, and wealthy in faith and truth, refulgent, and predominant over darkness. (O Kruni) knowing the soul through reasoning and your heart, you will never again be born. Hence it is that of all these duties, Sannyása is said to be the greatest.

"Thou, O Lord, art my adviser in (the secret of the most valued) treasure; Thou treatest me to the breath of life; Thou art Brahma; Thou pervadest the whole creation; Thou makest the fire to give light; Thou art the giver of effulgence to the sun; Thou art the source of the light of the moon; Thou art the receiver of the soma offerings on earth. I adore Thee, O Brahma, O Great One. He, the Brahma, should be linked with Om.

"This is the great Upanishad, the greatest secret even among the gods. Whoever knows this attains—verily attains—the glory of Brahma." (p. 885.) The last section commented upon by Sáyana, according to my MSS. is the sixty-fourth. In it the life of a Sannyási is typified with a Yajña, and absolute liberation from ignorance, the cause of birth, is assigned to him as his reward. The subsequent sections, which have no commentary, are made up of mantras for salutations on different occasions and other purposes; but they are of no importance, and call for no remark, particularly as their authenticity is more than questionable.

In preparing this edition of the Aranyaka for the press, the following MSS. have been used:—

- A. An old MS. in the puthi form, comprising, in two bundles, 72 folia, each measuring 12 by 4 inches, and having ten lines on each page, written in a cramped hand, but most carefully corrected. It contains the text accented, but no commentary. It was given me by the late Pandit S'akharama S'astri, who had learnt the work by rote from it, and corrected it according to the instructions of his tutor. He told me that his father had also got the work by-heart from this MS., and had made a good many corrections.
- B. From the Library of the Asiatic Society of Bengal, No. 38. A bound volume containing the text without accents. Carelessly written, and incorrect.
- C. From the Library of Queen's College, Benares; 21 folia, each 7 inches long, and having 10 lines on each page. Dated 1871, Samvat. It contains the text of the 1st Prapáthaka. Badly written, but generally correct. Included in the bundle are two MSS. of the commentary, one 68 folia and the other 27 folia in extent, each 11½ inches long, and containing 14 lines on each page. Without date and uncorrected.
- D. From the Library of the Asiatic Society of Bengal, No. 726. Each leaf measures 15 by 6 inches. Written in the trivalli form, but the space in the middle of each page for the text has not been filled up. It contains the whole of the commentary on the V. Prapáthaka, and nine Anuvákas of the text. The marginal notes in this MS. have been introduced by a

pandit in my employ to indicate the variae lectiones taken from the Tailinga MS. described next.

- E. Tailinga MS. in 4to. book form, containing the text and commentary of the Taittiriya Sanhitá, Brahmana, and Aranyaka, copied under the superintendence of Sir Walter Elliott of Madras for the Asiatic Society of Bengal. A second Tailinga MS. of the text on palm leaf was obtained by me from Madras, but it offered no reading worthy of note.
- F. Purchased at Benares; 126 folia of 14 lines to the page. Text and commentary, the former without accents. No date, but apparently very old, and remarkably correct.
- G. From Dr. George Buhler of Bombay, 57 folia, 7½ by 3½ inches, having 9 to 11 lines on each page. Text accented, incomplete, but generally correct.
- H. From ditto, on slips of foolscap 8½ by 3½ inches. Commentary from the 3rd book to end of the Aranyaka. No date, and inaccurate.
- I. From ditto, 101 fol. each 6 by 4 inches, 10 lines to the page, containing the text of the first six books. No date, generally correct.
- J. From ditto, 132 fol., each 7½ inches long. First two leaves wanting; dated Sambat, 1848. Text complete with the Upanishads; correct.
- K. From ditto, 21 folia, each 9 inches long, and having 10 lines on each page. No date, writing neat and of medium size; commentary of the 6th book only; tolerably correct.
- L and M. From ditto, commentary of the 10th book, tolerably correct.
- N. Purchased at Benares, 136 folia, each 10 by 41 inches, rotten and defaced. Text complete with accents; correct.
- O. From the late Bábu Sitalaprasáda of Benares, 20 folia, each 7½ by 4½ inches. Text of the 10th book with accents; correct.
  - P. Purchased at Benares, 30 folia, written in a crabbed bad

hand. It contains the text and the commentary of the 10th book, carefully corrected by different parties.

Q. Ditto ditto, 46 folia; 15 lines on each page. Text of the 10th book, generally correct.

Of the above, by far the most valuable and correct MS. is A. and I have most scrupulously followed it throughout. Next to it is one of the Bombay series, for which I am indebted to the kind aid of Dr. Buhler. The best is G., but the others are also generally correct, and have proved of great use in checking the Bengal texts. The Tailinga MS. has also been of much service. Making allowances for a few obvious copyist's errors, the text of the first 9 books of the work, is identically the same in all the MSS, even to the smallest accent. The chapters of the 10th book, however, are differently arranged in different MSS. of the text, and those of the commentary the different codices give differently according to orders of their own. peculiarities, noticed on page 910 et seq., are perhaps due to the same causes which have given different numbers of sections to the work in the different provinces of Southern India; but whatever the cause, the MSS. afford convincing proofs of the corruptions having crept into the text from a very early period, long before the time of Sáyana. The MSS. of the commentary give many variæ lectiones, but they are generally unimportant, and do not much affect the meaning of the text.

Mániktollah, 26th September, 1872.

• <del>.</del> . •

## ERRATA.

```
Page 40 line 19 for स्त्यां इत्याचार्याः read सञ्चानमञ्जिति ।
      306
                 1
                         जनानापू सर्वाता।
                                                जनाना १। सर्वाता
      334
                  4
                         ये के चैाभदायतः।
                                                ये के चे।भदायतः।
      344
                  2
  "
            "
                                            "
      350
                  3
  32
      351
                  4
                      "
                                                11 🗲 11
                                            "
      372
                12
                         जाजत।
                      22
                                                वायत।
      373
                21
                         'शिवाशक्स'
                      ,,
                                                'सिवानासस्य'
                                            ,,
      377
                13
                         विस्वयो
                                                चिवित्रक्षे
      380
                 8
                         र च । २ म०
  "
            ,,
                13
                         "यञ्जपुरक्तरियात्।
       "
                                                "यञ्चपदरकरियात ।
                15
       "
                         ₹ स० ।
                                                8 स ।
                                            "
      381
                15
                                                ध स॰।
                                            ,,
      382
                13
                                                ∢ स०।
                18
       "
                                                षभीदान
  99
                21
                          ५ स०।
  "
       "
      383
                10
                 15
                          € स॰ ।
       "
                                                € स॰।
      384
                10
                                                ९० स॰।
                 13
       "
            "
                          पुष्प्रशासक
  22
      385
                  4
  ,,
            22
                                                ११ म॰।
                  7
                                                ११ म॰।
                10
                                                ११ म॰।
                13
  "
       "
                                                १४ स॰।
                21
  22
       "
      386
                 9
                         ११ म॰।
  92
                16
                         १६ सः
       "
      387
                  3
                          १४ स॰ ।
                  в
                          १५ स॰।
  ,,
       "
            22
                                                १८ म॰।
      388
                 7
            ,,
                         चमटकार'
                                                चं वमढकार"
      388
                  8
                          १ इ स० ।
      389
                  7
                          १० म ।
                                               ११ मा ।
                13
                          १० म०।
       ,,
                                               १९ म ।
                                           ,,
                20
                         चे।अथत । कतिं
       ,,
                                               चे। अभवत । चाक्रवीत्। कति
                      "
  "
      390
                  1
                          चग्रिया
                                               (१४) चग्निचा
```

```
Page 390
            line
                    3 for १९ म ।
                                              read ? T TO 1
       391
                    8
                            २० स० ।
                                                    २४ म०।
   ,,
                        ,,
                  12
                                                    २४ म० ।
                            २१ स॰ ।
   "
        "
              27
                  17
                            द्यवाजिनम् ।
                                                    क्रयाजिनेन।
                        "
   "
        ,,
              ,,
                            ष्टताः",
                                                    चुताः",
                  19
              ,,
   ,,
        "
       392
                    3
                                                    २६ म०।
                            ११ स॰।
   "
                   13
                                                    २० म० ।
                            १९ म०।
        ,,
              "
   "
                    2
       393
                        ,,
   "
                    8
                            १४ म०।
                                                    १८ सः।
        "
                  19
                                                    २८ स० ।
                        "
        ,,
   ,,
                    4
       394
                            इति ॥
                                                   इति (५ प्र॰ २ च॰ ३० व०।
                    8
                            २६ म०।
                                                   २१ स०।
        "
              ,,
   ,,
                  16
                            १० म॰।
                                                    २२ म॰।
   ,,
        ,,
              "
                        "
       395
                    2
                            १८ मः।
                    7
                            १८ म॰।
        ,,
                        ,,
   "
                  17
                            २ च । ३ म ।
                                                   ३ च॰ । २ स॰ ।
   "
        ,,
              "
                  22
                            वादित्यं
                                                   चादित्यं।
              "
                        ,,
                                               ,,
        ,,
                            चियुद्धिं
                    4
                                                   खुदि।
       398
              "
   "
                    5
                            सावाः
                                                   स्रोकाः ।
                        "
        ,,
              "
                                               ,,
                    7
                            ভৰি
                                                   কৰি।
                        ,,
              "
                                                   नुत्रविं ।
                            वियुद्धिं
                    9
                        "
   "
        "
                            चिंदते
                                                   पदिति ।
                  18
        ,,
              "
   22
                                                   बन्दाष्ट्रीय ।
                            बन्दार्थ सीति
                  10
       402
       403
                   5
                            वादकाशीदः
                                                   वावकाभीकः ।
       405
                    6
                            তর্ম
                                                   कर्ध ।
                        "
       421
                    5
                            वावन
                                                    वाव त।
   "
       445
                    9
                            चाद्येष
                                                   षा द्वोष ।
   "
                            रायस्थापेष
       454
                  14
                                                   रायसोषेस्।
                        ,,
                                               ,,
   ,,
       481
                            चनुवां
                   4
                                                   चनुवां।
                        "
   "
                                               ,,
       497
                                                   षायन्यां ।
                  10
                            चायकां
              ••
                        ,,
                                               ,,
   ,,
                  21
                            Omit the whole.
        ,,
                    3
       549
                            दतः
                                                   चूतः।
   ,,
                  12
       586
                            ⊙ स• 1
                                                   रू स॰ ।
                                                   चुर्चिः ।
       657
                    1
                            <u>च</u> चिंः
   ,,
                                                    तदे। चे।
       765
                    1
                            तदा चे
```

```
Page 781 line 2 Transfer figure 56 to end of line 3, and alter all consecutive figures of mantras accordingly, both in the text and commentary, to end of the section (p. 791).
```

| "  | 819 | "  | 2  | for      | विशेषसाचा न् | read विशेषनाधान्  | 1 |
|----|-----|----|----|----------|--------------|-------------------|---|
| "  | 821 | ,, | 4  | ,,       | देव          | ,, देवं।          |   |
| ,, | 824 | ,, | 2  | ,,       | परः (४)।     | " परः।            |   |
| "  | ,,  | "  | 3  | "        | परः।         | ,, पंरः (४)।      |   |
| "  | 825 | ,, | 3  | <u>،</u> | व्यालमास्रा  | ,, जासमासा।       |   |
| "  | 831 | "  | 1  | ,,       | <u>ज</u> ाको | ,, स्टोको।        |   |
| "  | 838 | ,, | 17 | ,,       | भक्तामयचाय   | ,, भक्तानुप्रदाय। |   |
| 99 | 839 | 29 | 18 |          | वकङ्कती      | , विकक्तो।        |   |

#### CONTENTS.

| Page | 14 | line | 8  | for | teaching.                | read      | reading.                       |
|------|----|------|----|-----|--------------------------|-----------|--------------------------------|
| "    | ,, | ,,   | 10 | "   | teaching.                | "         | reading.                       |
| "    | ,, | ,,   | 14 | ,,  | teaching.                | ,,        | reading.                       |
| >>   | "  | "    | 18 | ,,  | teach.                   | "         | read.                          |
| >>   | "  | ,,   | 21 | "   | teach.                   | "         | read.                          |
| "    | "  | "    | 31 | "   | teaching.                | "         | reading.                       |
| "    | 15 | ,,   | 1  | "   | Sages Sauch<br>and Khney | <b>a.</b> | Sage Saucha Ahneya recommends. |
|      |    |      |    |     | recommend                | 1.        |                                |

#### Introduction.

Page 16, line 5 for their power? whence their read his power? whence his.

| ,, | 25 | ,, | 21 | " | Apráņa          | ,, | Apána.     |
|----|----|----|----|---|-----------------|----|------------|
| ,, | 29 | ,, | 28 | " | its             | ,, | their.     |
| 99 | 33 | ,, | 17 | " | to the          | ,, | the.       |
| •• | 34 | 99 | 33 | " | <b>Dewtshen</b> | "  | Deutschen. |
| •• | 63 |    |    |   | months          | 99 | mouths.    |



# CONTENTS

#### OF THE

# TAITTIRIYA ARANYAKA.

## FIRST BOOK.

Collection of the Arunaketuka Fire.

# SECTION I.

| Propitiation of the                                                  | : Easter           | n Altar.—     | Uttara V                    | edi.   |     |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------|-----------------------------|--------|-----|
| 1-2.—Propitiatory mantras imaginary watery bri the actual placing sh | cks in the         | he pit of the | e <i>Utara</i><br>while rep | Vedi;  |     |
| the Pranava,                                                         | ···                | ···           | •••                         |        | 3   |
| 3 to 7.—Mantras to be repeat                                         |                    |               | iot water                   | tnere- | _   |
| into,                                                                | •••                | •••           | •••                         | •••    | 4   |
| 8.—Mantra to be repeated by                                          |                    | hvaryu aft    | er receivii                 | ng the |     |
| water steeped in herb                                                | 98,                | •••           | •••                         | •••    | 8   |
| 9.—Ditto for placing the afo                                         | resaid w           | ater on the   | earth, in                   | front, | ib. |
|                                                                      |                    | _             |                             |        |     |
|                                                                      | SECTION            | ı II.         |                             |        |     |
| Mantras for 1                                                        | placing l          | ricks on th   | e Altar.                    |        |     |
| 1 to 8.—Mantras for placing                                          | bricks o           | n the altar   | ,                           | •••    | 9   |
| 9 to 11.—Rig and Brahman                                             | a mantra           | s in suppo    | rt of the a                 | bove,  | 14  |
|                                                                      | ٠                  |               |                             |        |     |
|                                                                      | ~                  | ***           |                             |        |     |
|                                                                      | Section            | 111.          |                             |        |     |
| Mantras for placing i                                                | b <b>ricks o</b> n | the Altar     | —(contine                   | ued).  |     |
| 1 to 11Mantras to be repe                                            | ated who           | n placing t   | he bricks                   | before |     |
| the altar,                                                           | •••                | •••           | •••                         | •••    | 17  |
| 12.—The authority of the                                             | Bráhm              | ana quoted    | to sho                      | w the  |     |
| advantage of the above                                               |                    | •••           | •••                         | •••    | 24  |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Page      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Section IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _         |
| Mantras for placing bricks on the Altar—(continued).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| 1 to 6.—Mantras to be repeated when placing bricks on the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| altar,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>25</b> |
| 7.—Authority of the Brahmana in regard to the above,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 28        |
| 8.—Authority of the Rig Veda quoted,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ib.       |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| SECTION V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| Propitiatory mantras for the above.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| 1 to 4.—Propitiatory mantras to be repeated before and after                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| placing the bricks on the altar,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 29        |
| 5.—Bráhmana quoted in support of the above,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 31        |
| National Property and Control of |           |
| SECTION VI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| Mantras for placing bricks on the Altar.—(continued.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| 1 to 3.—Mantras to be repeated when placing the three ritu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| mandala bricks,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 33        |
| 4.—Authority and advantages thereof from the Brahmana,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 35        |
| 5.—A Rig verse on the subject,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 36        |
| 6.—Praise of the subject from the Brahmana,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 37        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
| SECTION VII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
| Mantras for placing bricks on the Altar—(concluded).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| 1.—Mantra for placing bricks named after the seven suns                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| Aroga, &c.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 39        |
| 2.—Ditto ditto the eighth ditto named Kas'yapa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ib.       |
| 3.—A Rig verse quoted on the subject,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 40        |
| 4.—The seven suns Aroga &c. are included in the creation of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ib.       |
| the eighth, 5.—The seven suns typified differently by different authors, .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 41        |
| 6.—The two Rishis who had seen the seven suns, but not the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 41        |
| nimbéh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 42        |
| eighth,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - 14      |

| No. of Mantras.                                           |        | Pag       |
|-----------------------------------------------------------|--------|-----------|
| 7.—The Rishi who had seen the eighth sun, and the w       |        | ·         |
| see the same,                                             | • •••  | 48        |
| 8.—The way to go to Meru to see some of the eight sur     | ıs,    | ib        |
| 9.—Rig verse quoted in support thereof,                   | •••    | 44        |
| 10.—The seven suns typified by the seven officiating prie | sts,   | 45        |
| 11.—A Rig verse alluding to the same,                     | •••    | ib        |
| 12.—A Rig verse detailing the same, and typifying the     | seven  |           |
| suns with the seven quarters,                             | •••    | ib.       |
| 13.—Explanation how the suns typify the quarters,         | •••    | 46        |
| 14.—A rhetorical proof of the multiplicity of suns,       | •••    | ib.       |
| 15.—A Rig verse in proof of the same,                     | •••    | 47        |
| 16.—A logical argument in support of the same,            | •••    | ib.       |
| 17.—The doubt how Kas'yapa can be the eighth sun          | when   |           |
| there are many suns explained,                            | •••    | 48        |
| 18.—Proof of there being eight suns,                      | •••    | ib.       |
| 19.—A Rig verse quoted in support of the explanation,     | •••    | ib.       |
|                                                           |        |           |
| SECTION VIII.                                             |        |           |
| Mantras to be repeated after placing the bricks on the    | Altar. |           |
| 1.—Mantra to be repeated in front of the altar,           |        | 49        |
| 2.—Queries about it,                                      | •••    | 50        |
| 8-4.—Replies to the questions propounded above,           | •••    | ib.       |
| 5 to 9.—Mantras regarding questions and answers to Vi     | shnu,  |           |
| his creation, &c.,                                        | •••    | <b>52</b> |
| 10 to 13.—Questions and answers regarding Mrityu—dea      | th,    | 55        |
| 14 to 17.—Ditto regarding the region of Yama where        | the    |           |
| vicious are condemned,                                    | •••    | 57        |
| 18:—A Bráhmana verse quoted to prove the advanta          | ge of  |           |
| knowing the above,                                        | •••    | 59        |
| 19.—A Rig verse referred to in support of the above,      | •••    | 60        |
| 20.—The same quoted,                                      | •••    | ib.       |
| 21.—A Bráhmana quoted in praise of the above,             | •••    | 61        |
| 22.—Praise of the eight-formed Agni,                      | •••    | ib.       |
| 23.—A Rig verse quoted in reference to the above. (Al     | l the  |           |
| shove to be repeated after placing the bricks).           |        | ib.       |

|                               | 4                 |             |            |         |       |
|-------------------------------|-------------------|-------------|------------|---------|-------|
| No. of Mantras.               |                   |             |            |         | Pag   |
| ·                             | Section           | IX.         |            |         |       |
| On the placing of bricks on t | he Altar          | in the nar  | nes of Agn | i, Váyı | , &c. |
| 1.—The eight names of         |                   |             |            | -       |       |
| placed,                       |                   |             |            | •••     | 6     |
| 2.—A Bráhmana quoted to s     | hew that          | the color   | of Agni cl | anges   |       |
| according to seasons,         |                   |             | -          | _       |       |
| accordingly,                  |                   | • • •       | •••        | •       | 6     |
| 3.—The eleven male and el     |                   |             |            |         |       |
| names of each of which        |                   |             | -          | •••     | ė     |
| 4.—The eleven names of Va     |                   | •••         |            | •••     | i     |
| 5.—The advantage of know      | • •               |             | •••        | •••     | 6     |
| 6.—The hardship of death      | _                 | •           | •••        | •••     | i     |
| 7.—That hardship obviated     |                   | •           |            |         | 6     |
| 8.—On the placing of brick    | •                 | •           |            |         |       |
| <b>v</b> as,                  | •••               | •••         | •••        | •••     | i     |
| 9.—Their names,               | •••               | •.•         | •••        | •••     | i     |
| 10.—Their praises,            | •••               | •••         | •••        |         | -i    |
| 11.—The advantage of know     | ving the          |             | •••        | •••     | 6     |
| 12.—The mantra for placi      | _                 | -           | names (    | of the  |       |
| above,                        | •••               | •••         | •••        | •••     | i     |
| 13.—The object of the above   | э,                | •••         | •••        | •••     | i     |
| 14.—On the the placing of b   | ricks in t        | he name     | s of the   | seven   |       |
| winds known under the         |                   |             |            |         | 6     |
| 15.—Those winds described,    | ••                | •••         | •••        | •••     | i     |
| 16.—Their praise,             | •••               | •••         | •••        | •••     | 6     |
| 17.—A Rig verse in support    | thereof,          | •••         | ***        | •••     | 6     |
| 18 to 20.—Three mantras on    | the subje         | ect accord  | ling to B  | audhá-  |       |
| yana,                         | •••               | •••         | •••        |         | ž     |
| 21.—A Bráhmana quoted,        | •••               | • •         | •••        | • •     | •     |
| - '                           |                   | _           |            |         |       |
|                               |                   | _           |            |         |       |
|                               | Section           |             |            |         |       |
| On the placing of bricks on t | the <b>Al</b> tar | in the no   | mes of the | two A   | vine. |
| 1.—The As'vins praised as     | two horse         | e <b>s,</b> | •••        | •••     | 7     |
| 2.—Ditto ditto as a couple    |                   |             |            |         | i     |

| No. of Mantras.                   |               |            |        | Page |
|-----------------------------------|---------------|------------|--------|------|
| 3.—The As'vins praised as night   | and day,      | • •        |        | 74   |
| 4.—Ditto ditto as two friends,    | •••           | • •        | •••    | 75   |
| 5.—Ditto ditto as water and clou  | ıd,           | •••        | •••    | ib.  |
| 6.—Ditto ditto as three clouds,   | •••           | • •        |        | 76   |
| 7Ditto ditto as the S'ambara      | cloud,        | •••        | •••    | 77   |
| 8.—Ditto ditto as the roaring clo | •             | water,     | •••    | ib.  |
| 9.—Ditto ditto as the sun,        |               | • •        | •••    | 78   |
| 10.—Ditto ditto as the cloud form |               | ın,        | •••    | 79   |
| 11 to 14.—Bráhmana verses quote   | -             | •          |        | 80   |
| 15.—The night and her son Adity   |               |            | •••    | 81   |
| 16.—The advantage of knowing t    |               | • •••      | •••    | 82   |
| 17.—The object of the section bri |               | d,         | •••    | ib.  |
| -                                 |               | ·          |        |      |
| Snow                              | ION XI.       |            |        |      |
| On the placin                     |               | g.         |        |      |
|                                   | -             | _          |        |      |
| 1 to 4.—Four propitiatory mant    | ras for placi | ng bricks  | on the |      |
| north side,                       |               | •••        | •••    | 83   |
| 5.—A Bráhmana quoted,             |               | •••        | •••    | 85   |
| 6 to 12.—Seven ditto for placin   | g bricks in t | he middle  | of the |      |
| altar,                            |               | •••        | •••    | 86   |
| 13 to 17.—Five ditto for placing  | bricks on the | north side | ,      | 91   |
| 18.—A Bráhmana quoted,            | •••           | •••        | •••    | 95   |
| 19 to 21.—Three propitiatory ma   | ntras for the | same purp  | ose,   | ib.  |
|                                   |               |            |        |      |
| Snam                              | on XII.       |            |        |      |
| On the place                      |               | laa        |        |      |
| _                                 |               | g·c.       |        |      |
| 1 to 4.—Mantras addressed to I    |               |            | •••    | 98   |
| 5.—Mantra for the Yajamana w      | _             | a brick,   | •••    | 100  |
| 6 to 8.—Addresses to Indra,       |               | •••        | •••    | ib.  |
| 9 to 12.—Addresses to Agni,       |               | •••        | •••    | 102  |
| 13.—The initial words of a Rig v  | erse quoted i | in support | of the |      |
| last of the above four man        |               | •••        | •••    | 105  |
| 14.—Four mantras addressed to b   | ricks when pl | acing them | above  |      |
| the altar,                        |               | ·.·        | •••    | ib.  |

| No. of Mantras.                                                 | Page |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| Section XIII.                                                   |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1 to 8.—Mantras addressed to the eight quarters,                | 106  |
| 9.—A Bráhmaṇa verse quoted in support of the above,             | 110  |
| 10.—Addresses to the quarters,                                  | ib.  |
| 11.—Initial words of four mantras for the offerings of a golden |      |
| figure, a lotus leaf, a bit of gold, and a tortoise,            | ib.  |
| 12.—A Bráhmana quoted in support of the above,                  | 111  |
| SECTION XIV.                                                    |      |
|                                                                 |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1 to 12.—Addresses to Aditya,                                   | 111  |
|                                                                 |      |
| SECTION XV.                                                     |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1 to 10.—Addresses to the eight personifications of Kditya,     | 116  |
| SECTION XVI.                                                    |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1 to 8.—Another set of mantras for the above eight personifi-   |      |
| cations,                                                        | 119  |
|                                                                 |      |
| Section XVII.                                                   |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1 and 2.—Addresses to the eleven Adityas as the eleven Ru-      |      |
| dras and their wives,                                           | 120  |
| ·                                                               |      |
| SECTION XVIII.                                                  |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1 and 2.—Addresses to the eight Agnis with reference to the     |      |
| . eight sides,                                                  | 122  |
|                                                                 |      |

| No. of Mantras.                                                                                                                             |         | Page       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------|
| SECTION XIX.                                                                                                                                |         |            |
| On the placing of bricks, &c.                                                                                                               |         |            |
| 1 to 4.—Addresses to the bricks to save the adorer from four hells of the four sides, 5.—Initial words of two mantras on the above subject, | a the   | 124<br>125 |
| Section XX.                                                                                                                                 |         |            |
| On the placing of bricks, &c.                                                                                                               |         |            |
| 1.—Addresses to the bricks to bestow on the adorer the g                                                                                    | goods   |            |
| of the sides,                                                                                                                               | •••     | 126        |
| 2.—Ditto ditto with reference to the sun, Nakshatras, &                                                                                     | c       | ib.        |
| 3.—Ditto to Agni,                                                                                                                           | •••     | 127        |
|                                                                                                                                             |         |            |
| Comment VVI                                                                                                                                 |         |            |
| Section XXI.                                                                                                                                |         |            |
| On the placing of bricks, &o.                                                                                                               |         |            |
| 1.—Addresses quoted from the 1st section, for a conclu                                                                                      | sion,   | 127        |
|                                                                                                                                             |         |            |
| SECTION XXII.                                                                                                                               |         |            |
| On the Brahmana verses relating to the placing of brick                                                                                     | ks, &c. |            |
| 1 to 9.—Praises of the waters in connexion with their diffe                                                                                 |         |            |
| sources,                                                                                                                                    | •••     | 129        |
| 10.—The waters praised in another way,                                                                                                      | •••     | 135        |
| 11.—Meaning of the mantra beginning with apañ,                                                                                              | •••     | 136        |
| 12.—The mode of preparing the altar for receiving the Ar                                                                                    | ·uṇa-   |            |
| ketuka fire,                                                                                                                                | •••     | ib.        |
| 13.—The reason why the bricks are placed after the lighte                                                                                   | ning    |            |
| of the fire,                                                                                                                                | •••     | ib.        |
| 14.—For what sacrifices the above fire is in need,                                                                                          | •••     | 137        |
| 15 to 21.—Seven questions and answers on the merits of                                                                                      | the     | 100        |
| said fire,                                                                                                                                  | •••     | 138        |
| 22.—Praise of the union of the Aruna-ketuka fire with water                                                                                 | er,     | 140        |

| No. of Mantras.             |            |                |            | i       | Page |
|-----------------------------|------------|----------------|------------|---------|------|
| Sı                          | ection X   | XIII.          |            |         |      |
| Praise of the Aruna-ke      | etuka fire | and water      | united to  | gether. |      |
| 1.—Anecdote of Prajápat     | i wishin   | g to crea      | te the un  | iverse  |      |
| with the first creation     | 1,         | •••            | •••        | •••     | 141  |
| 2.—A Rig verse quoted on    | the subj   | ec <b>t,</b> . | •••        | •••     | 142  |
| 3.—The advantage of kn      | nowing t   | he praise      | of the or  | gin of  |      |
| will,                       | •••        | •••            | •••        | •••     | 143  |
| 4.—Creation proceeding from | om the w   | ill,           |            | •••     | ib.  |
| 5.—Dialogue between Praj    | ápati and  | the first      | created to | rtoise, | 144  |
| 6.—The creation of the eas  | t by the   | tortoise,      | •••        | •••     | 145  |
| 7.—The creation of the oth  | er sides a | and the go     | ds,        | ••      | ib.  |
| 8.—The creation of the As   | 'uras,     | •••            | •••        | •••     | 146  |
| 9.—A proof adduced,         | •••        | •••            | •••        | •••     | 147  |
| 10.—A Rig verse quoted,     | •••        | •••            | •••        | •••     | ib.  |
| 11.—Creation of the univers | e proved   | by analog      | y,         | •••     | 148  |
| 12.—How the creation obtain | ins substa | intiality of   | r hardness | ,       | ib.  |
| 13.—A proof adduced,        | •••        | •••            | •••        | •••     | 149  |
| 14.—A Rig verse quoted,     | •••        | •••            | •••        | •••     | ib.  |
| 15.—The fruit of knowing t  | he above   | ,              | •••        | ••      | íð.  |
| -                           |            |                |            |         |      |
|                             |            |                |            |         |      |
| 8                           | ECTION X   | XXIV.          |            |         |      |
| Details to be               | observed   | in placing     | bricks.    |         |      |
| 1Four kinds of water to     | be taken   | : the reas     | on thereof |         | 150  |
| 2.—The character of the f   |            |                |            | •       |      |
| to the sun                  | •••        |                | •••        | •••     | 151  |
| 3.—The character of the se  | cond kin   | d of wate      | r.—well v  | rater   | ið.  |
| 4.—The character of the t   |            |                |            |         |      |
| abyss in a river,           | •••        | •••            |            | •••     | 152  |
| 5.—The character of the fo  |            |                | water      | from a  |      |
| current,                    | •••        | •••            | ***        | •••     | ib.  |
| 6.—The character of the     |            | of water       | :-water    |         |      |
| jar kept at home (th        |            |                |            |         | 153  |
| 7.—The character of the si  |            |                |            |         |      |
| tank or lake that ne        |            |                | ,          | •••     | ib.  |
| THE PARTY TARREST TO        |            | •••            | •••        | •••     | ***  |

| No. of Mantras.             |                   |             |                 |           | Page  |
|-----------------------------|-------------------|-------------|-----------------|-----------|-------|
| 8.—The advantage of place   | ing the s         | bove wat    | ers on the al   | tar,      | 154   |
| 9.—The reason why the       |                   |             |                 |           |       |
| ketuka,                     | •••               | •••         | •••             | •••       | ib.   |
| 10.—Proof thereof,          | •••               | •••         | •••             |           | ib.   |
| 11.—A Rig verse quoted,     |                   | •••         | •••             |           | ib.   |
| 12.—The advantage of this   |                   | the cerem   | ony,            | •••       | 155   |
| ,                           | •                 |             | • •             |           |       |
|                             |                   | -           |                 |           |       |
|                             | Section           | XXV.        |                 |           |       |
| Placing of lot              | us leaf or        | er the wat  | ery bricks.     |           |       |
| 1.—Digging of the easte     | rn altar          | (vedi).     | It is to be     | knee-     |       |
| deep, having water          |                   |             |                 | •••       | 156   |
| 2.—The same to be covered   |                   | -           |                 |           | ib.   |
| 3The offering of pure       |                   |             | -               | nopá-     |       |
| dhána,                      |                   |             |                 | -<br>     | ib.   |
| 4.—Allusions to mantras     | for the pla       | acing of th | ne aqueous l    | oricks,   | ib.   |
| 5.—A particular mantra re   | ecited,           | •••         | •••             | •••       | 157   |
| 6.—Repetition of a mantre   |                   |             | ore,            | •••       | ib.   |
| 7.—The placing of water,    | leaves, &         | c., to be r | epeated five    | -fold,    |       |
| so as to complete the       |                   |             | •••             | •••       | ib.   |
| 8.—Special mantra for the   | offering          | of the sec  | ond layer,      | •••       | 158   |
| 9The advantage thereof      |                   | ••          | •••             | •••       | ib.   |
| -                           |                   |             |                 |           |       |
|                             |                   |             |                 |           |       |
| ç                           | Section 3         | XXVI.       |                 |           |       |
|                             |                   |             | a in conner     | ion eniti | h tha |
| Particular advantages of po | articular<br>abov |             | SE TIE COIEIECL | W16 W101  |       |
| 1.—The object of repeatin   | g in this         | section, d  | irections al    | ready     |       |
| given,                      |                   | •••         |                 | ***       | 159   |
| 2.—Two opinions on the      | question          | as to whe   | ther the K      | ruņa-     |       |
| ketuka is a part of t       | he Sávitr         | a ceremon   | ny or not,      | •••       | 160   |
| 3.—The different merits     | of the            | above fir   | res explaine    | ed in     |       |
| detail,                     | •••               | •••         |                 | •••       | ib.   |
| 4.—Impropriety of mixing    | the two           | different   | fires,          | •••       | 161   |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Page |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 5.—An exception to the above rule,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 162  |
| 6 to 11.—Eight different objects in collecting the Krun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 18-  |
| batuba fina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ib.  |
| 12.—A special rule to be observed by those who collect t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 164  |
| 13.—Other especial rules, (not to void certain secretions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| water),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ib.  |
| 14.—Ditto ditto (not to tread on gold or lotus leaf),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 165  |
| 15.—Ditto ditto (not to eat tortoise and fish),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.  |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| SECTION XXVII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| Addresses for the protection of the place of sacrifice.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| 1 to 3.—Mantras addressed to Indra on the subject,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 166  |
| 4 to 20.—Seventeen prayers to avert evils,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ib.  |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| Market Production (Control of Control of Con |      |
| SECTIONS XXVIII., XXIX., XXX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| 1, 2.—Addresses to Agni to drive away evils from the pla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ce · |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 176  |
| 1 to 3.—Ditto to Parjanya to drive away evils from the pla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ce   |
| of sacrifice,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 177  |
| 1 to 3.—Ditto ditto for the same purpose,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 179  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Section XXXI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| The Vais'ravana ceremony.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| 1 to 4.—Mantras addressed to Kuvera for preventing acciden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ts   |
| to the Vais ravana sacrifice,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 181  |
| 5.—The repetition of the above mantras ordained,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 183  |
| 6.—Mantra to be repeated when the bali is lost,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.  |
| 7.—Salutation to Vais ravana,— Upasthána mantra,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 184  |
| 8.—Placing of the fire on the ground,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ib.  |
| 9.—Mantra for the above operation,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ib.  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |

| No. of Mantras.                                   |                       | Page          |
|---------------------------------------------------|-----------------------|---------------|
| 10.—Placing fuel on the fire,                     |                       | 185           |
| 11.—Mantras for the above operation,              | •                     | ib.           |
| 12.—Time meet for the Vais ravana Yajua           |                       | ib.           |
| 13.—Especial rule for teaching this ceremo        | •                     | 186           |
| 14.—Mantra for the offering of meat to Va         | • -                   | ib.           |
| 15.—Salutation after the offering,                | • •••                 | 187           |
| • •                                               |                       |               |
| · ·                                               |                       |               |
| Section XXXII.                                    |                       |               |
| Preparatory austerities for collecting            | the Aru <u>n</u> a-ke | tuka fire.    |
| 1.—The time during which the austerities          | s are to be p         | erformed, 188 |
| 2.—Meaning of the word Vrata—austerity            | y,                    | ib.           |
| 3.—The same in detail,                            | • •••                 | ib.           |
| 4.—Rules to be observed in reading this           | Aranyaka,             | 190           |
| ************                                      |                       |               |
| SECOND PRAPATH                                    | AKA.                  |               |
| Bráhmanic Educat                                  | ion.                  |               |
| · .                                               |                       |               |
| Section I.                                        |                       |               |
| The Investiture of the sacr                       | ificial cord.         |               |
| I An anecdote on the subject, shewing he          | w the Devas           | and the       |
| Asuras of yore had, in rivalry, perform           | rmed a sacrif         | ice, one      |
| regularly and the other irregularly,              | •••                   | 193           |
| 2.—The distinction between the performance        | ce of rites re        | gnlarly       |
| and irregularly, i. $\epsilon$ ., with or without | t the sacrifici       | al cord, 194  |
| 3.—The assumption of the cord should p            | recede the            | reading       |
| of the Vedas,                                     | •••                   | 195           |
| 4.—Article necessary for the sacrificial co       | rd; black a           | ntelope       |
| leather or cotton thread,                         |                       | ib.           |
| 5. The three ways of wearing the sacrific         | ial cord,             | ib.           |
|                                                   |                       |               |

| No. of Mantras.             |                   |                   |            |         | Page        |
|-----------------------------|-------------------|-------------------|------------|---------|-------------|
| •                           | Section :         | II.               |            |         | _           |
| Sand                        | lhyá cerem        | onies.            |            |         |             |
| 1.—An anecdote on the sub   | ject,             | •••               | •••        | •••     | 196         |
| 2.—The arghya to be offered | d at the n        | norning           | Sandhyá s  | should  |             |
| be with water,              | •••               | •••               | •••        | •••     | 197         |
| 3.—Circumambulation afte    | r the <i>argh</i> | ya,               | •••        | •••     | 198         |
| 4.—The meditation approp    | riate at th       | e time,           | •••        | •••     | ib.         |
| 5.—The merit of knowing     | the above,        | •••               | •••        | •••     | 199         |
| Section                     | s III., IV        | 7 V., V           | Ί.         |         |             |
| Mantras o                   |                   |                   |            |         |             |
| 1 to 21.—Mantras of the Ku  | -                 |                   |            | for the |             |
| expiation of sins,          |                   |                   |            |         | 199         |
| 1 to 13.—Rig ditto ditto,   | •••               | •••               | •••        | •••     | 205         |
| 1 to 17.—Ditto ditto,       | •••               | •••               | •••        | •••     | 210         |
| 1 to 23.—Ditto ditto,       | •••               | •••               | •••        | •••     | 219         |
| ·                           |                   |                   |            |         |             |
| 1                           | Section V         | /π.               |            |         |             |
| Origin o                    | f the Kusi        | hmá <u>n</u> da H | Toma.      |         |             |
| 1.—An anecdote on the       | subject.          | The Vá            | taras 'aná | rishis  |             |
| entered the Kushma          | -                 |                   |            | -       |             |
| them and then disclo        |                   |                   | •••        | •••     | 228         |
| 2.—Conversation between t   |                   |                   |            | hers.   | 229         |
| 3.—They ordain the Home     |                   | •••               | •••        | •••     | ib.         |
| 4.—Account of some other    |                   | ••                | •••        | •••     | 230         |
| 5.—The fruit of this Home   | a,                | •••               | •••        | •       | ib.         |
|                             |                   | _                 |            |         |             |
|                             | Section V         | III.              |            |         |             |
| The time to be deve         | oled to the       | above-na          | med Home   | a &c.   |             |
| 1.—He who thinks himself    |                   |                   |            | -       |             |
| purify himself, should      |                   | •                 |            |         | <b>2</b> 31 |
|                             | -                 |                   |            | •       |             |

| No. of Mantras.                                              | Page |
|--------------------------------------------------------------|------|
| 2.—Men guilty of any of the Mahapatakas, or heinous          |      |
| crimes, i. s. homicide, fœticide, robbing gold, &c., should  |      |
| perform the Kushmanda Homa,                                  | 231  |
| 3.—Thereby they purify themselves,                           | ib.  |
| 4.—The time of the Homa to be regulated by the nature of     |      |
| the guilt to be expiated,                                    | 232  |
| 5.—For grave sins the Homa is to be performed every day for  |      |
| a year, abstaining from the use of flesh,                    | ib.  |
| 6.—For minor sins the time of the Homa may be reduced to     |      |
| a month, twenty-four nights, twelve nights, six nights,      |      |
| or three nights,                                             | 233  |
| 7.—Restrictions to be observed during the Dikshá; absti-     |      |
| nence from flesh meat, women, bedsteads, and falsehood,      | ib.  |
| 8.—Different aliment for different castes during the Dikshá; |      |
| milk for Bráhmans; wheat for Kshátríyas; cheese for          |      |
| Vaisyas,                                                     | ib.  |
| 9.—These restrictions should also be observed during the     |      |
| Kushmanda Homa and at the Somayaga,                          | ib.  |
| 10.—Relaxation in favour of incapable people as regards the  |      |
| rule laid down for aliment,                                  | 234  |
|                                                              |      |
| · · ·                                                        |      |
| Section IX.                                                  |      |
| Study of the Vedas.                                          |      |
| 1.—Anecdote of Brahmá on the subject,                        | 235  |
| 2.—The study of the Vedas typifies a Yajna,                  | 236  |
| -                                                            |      |
|                                                              |      |
| SECTION X.                                                   |      |
| The five great ceremonies—Panchamaháyajnas.                  |      |
| 1.—The five great ceremonies to be performed every day in    |      |
| honor respectively of the Devas, Pitris, animals, men,       |      |
| and Bráhmans,                                                | 238  |
| 2.—Ceremony to the Devas defined; oblations to be thrown     |      |
| on the fire in their names,                                  | ib.  |
| ·                                                            |      |

| No. of Mantras.                                                    | Page  |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| 3.—Ceremony to the Pitris defined; offerings of pinda or water     | •     |
| in the name of any of the Pitris,                                  | 239   |
| 4.—Ceremony to animals defined; offerings made to crows,           |       |
| &c., as after the Vais'vadeva ceremony,                            | ib.   |
| 5 —Ceremony to men defined; offerings to beggars, Brahmans,        |       |
| &c.,                                                               | ib.   |
| 6.—Ceremony to Brahmans, Brahma Yajna, defined; teaching           |       |
| of that branch of the Vedas which relates to one's family,         |       |
| 7.—Praise of teaching the Vedas; how it satisfies the Pitris,      |       |
| 8.—Do. how it satisfies the Devas,                                 | ib.   |
|                                                                    |       |
| Section XI.                                                        |       |
| <del></del>                                                        |       |
| Directions for performing the ceremony to Brahmans.                |       |
| 1.—The teacher to go beyond the town, and perform certain          |       |
| ablutions at sunrise,                                              | 242   |
| 2.—Praise of the ablutions,                                        | 243   |
| 3.—He is then to sit on a mat made of Darbha grass, and,           |       |
| facing the east, teach that branch of the Vedas which              |       |
| belongs to him,                                                    | ib.   |
| 4.—The position in which he is to sit, and how he is to keep       |       |
| his hands, and the advantage of beginning to teach by              |       |
| repeating the Pranava,                                             | 244   |
| 5.—A Rig verse quoted in proof of the above,                       | 245   |
| 6.—The Pranava is the substitute of the three Vedas,               | ib.   |
| 7.—The Vyáhriti is to be then repeated,                            | 247   |
| 8.—Then the Gayatri is to be recited three times in three          |       |
| different ways,                                                    | ib.   |
|                                                                    |       |
| Section XII.                                                       |       |
| An alternative for those who cannot adhere to the rules above laid |       |
| -                                                                  | aown. |
| 1.—Those who cannot go out of the town may perform the             |       |
| ceremony in town, and those who cannot begin teaching              |       |
| at sunrise, may do so during the day,                              | 249   |

| No. of Maniras.                                               |               |         | Page        |
|---------------------------------------------------------------|---------------|---------|-------------|
| 2.—The sages Saucha and Ahneya recommend t                    | he latte      | r to be | v           |
| the ordinary right form,                                      | •••           | •••     | <b>24</b> 9 |
| 3.—Other alternatives during illness, &c.,                    | •••           | • •     | ib.         |
| 4.—A mantra on the subject,                                   | •••           | •••     | 250         |
|                                                               |               |         |             |
| SECTION XIII.                                                 |               |         |             |
| Other peculiarities of the Brahma Yajı                        | ia cerem      | ony.    |             |
| 1.—The reading in the middle of the day shoul                 | d be in       | a verv  |             |
| loud voice,                                                   | •••           | •••     | 251         |
| 2.—A Rig verse quoted on the subject,                         | •••           | •••     | ĕb.         |
| 3.—Unlike other ceremonies this is always to                  | be con        | cluded  |             |
| on the day it is commenced,                                   | •••           | •••     | 252         |
| 4.—A particular mantra to be read at the concl                | usion,        | •••     | <b>₽</b> Ъ. |
| 5 The Dakshina or fee at the conclusion,                      | •••           | •••     | <b>2</b> 53 |
| -                                                             |               |         |             |
| SECTION XIV.                                                  |               |         |             |
| Ordinary preventives to reading of the Vedo the Brahma Yajna. | us not he     | eded at |             |
| 1Eclipse, lightning, thunder and other pr                     | eventive      | es not  |             |
| to be attended to,                                            | •••           | •••     | 253         |
| 2.—The advantage of the above rule,                           | •••           | •••     | 254         |
| 3.—The fruit of performing the ceremony,                      | •••           | •••     | $ib\cdot$   |
|                                                               |               |         |             |
|                                                               |               |         |             |
| Section XV.                                                   |               |         |             |
| Preventives to reading the Vedas at the ce                    | remony        | , &c.   |             |
| 1Impurity of the body and of the place when                   | re the re     | eading  |             |
| is to take place, are the only preventives,                   | •••           | •••     | 256         |
| 2No article of offering required at the ceremo                | on <b>y</b> , | •••     | ib.         |
| 3.—The merit of the ceremony,                                 | •••           | •••     | ib.         |
| .4—A Rig verse quoted on the subject,                         | •••           | •••     | 257         |
| 5.—The ceremony is not liable to be vitiated,                 | ***           | ••      | 258         |

| No. of Mantras.                                                                 | Page       |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 6.—Rig verse quoted on the impropriety of neglecting the                        |            |
| ceremony,                                                                       | 259        |
| 7.—The advantage of the ceremony,                                               | 261        |
| 8.—A Rig verse quoted on the subject,                                           | 263        |
| 9.—Object of the above verse,                                                   | <b>264</b> |
|                                                                                 |            |
| Section XVI.                                                                    |            |
| Expiation for officiating at a sacrifice instituted by, or receiving            | a a        |
| gift from, an improper person.                                                  | ,          |
| 1.—He who, from covetousness, officiates for, or receives a gift                |            |
| from, an improper person, should, fasting, thrice read                          |            |
| the Shákhá to which he belongs,                                                 | <b>265</b> |
| 2.—Those who are unable to do as above directed, should re-                     |            |
| peat the Gáyatri for three days, observing a strict fast,                       | ib.        |
| 3.—An excellent cow is the most appropriate Dakshiná, or fee,                   |            |
| to a good Brahman for either of the above expiations,                           | 266        |
|                                                                                 |            |
|                                                                                 |            |
| Section XVII.                                                                   |            |
| Expiation of the sin of officiating for an improper person, while difficulties. | under      |
| 1.—Such person should repeat, in a desert, all the mantras of                   |            |
| the ceremony at which he officiated,                                            | 267        |
| 2.—The ceremony typified in the reading,                                        | ib.        |
|                                                                                 |            |
| G <b>7</b> 77777                                                                |            |
| Section XVIII.                                                                  |            |
| Expiations for minor faults during Brahmacharya.                                |            |
| 1.—The evils of incontinence during Brahmacharya,                               | 269        |
| 2.— The expiation for the same; two offerings to be made                        |            |
| with clarified butter,                                                          | ib.        |
| 3.—The guilty is then to repeat a mantra with folded hands,                     | 270        |
| 4.—The mantra for the above,                                                    | ib.        |

| No. of Mantras.                                                                    |                 | Page  |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------|
| 5.—The fruit of reciting the above mantra,                                         | •••             | 271   |
| 6.—The mantra to be repeated thrice,                                               | •••             | ib.   |
| 7.—Even he who only suspects himself to be guilty o                                | f some          |       |
| fault, should submit to the aforesaid expiation,                                   | •••             | 272   |
| 8.—A Dakshiná or fee is to be given in either case,                                | •••             | ib.   |
|                                                                                    |                 |       |
| SECTION XIX.                                                                       |                 |       |
| Mantras for the adoration of the Parabrahma after the p<br>of the evening Sandhyá. | erfo <b>rma</b> | nce   |
| 1.—Mantra for the adoration of the great Brahma,                                   | • •             | 272   |
| 2.—At the time of repeating the above, the great Brah                              | ma is           |       |
| to be reflected upon as a porpoise,                                                | •••             | 273   |
| 3.—The porpoise described,                                                         | •••             | 274   |
| 4.—The fruit of reflecting on the Brahma as the porpoi                             | ве,             | 275   |
| 5.—Salutation to the Brahma as the porpoise,                                       | •••             | ib.   |
|                                                                                    |                 |       |
| Section XX.                                                                        |                 |       |
| Salutations after the above.                                                       |                 |       |
| 1.—Salutations to the ten quarters,                                                | • •             | 276   |
| 2.—Salutations to the sages,                                                       | •••             | 277   |
|                                                                                    |                 |       |
| THIRD PRAPATHAKA.                                                                  |                 |       |
| Mantras of the Chaturhotra-chiti.*                                                 |                 |       |
|                                                                                    |                 |       |
| Section I.                                                                         |                 |       |
| Typification of the Utensils.                                                      |                 |       |
| 1.—The utensils and the articles of the sacrifice iden                             | atified         |       |
| with mind, speech, knowledge, &c.,                                                 | •••             | 280   |
| 2.—Graha or the concluding portion of the mantra,                                  | •••             | 282   |
| * For the details of this sacrifice vide the third book of                         | the Brá         | maņa, |
| section xii 3                                                                      |                 |       |

| No. of Mantras.                                            |             |             | •        | Page   |
|------------------------------------------------------------|-------------|-------------|----------|--------|
| Section :                                                  | II.         |             |          | _      |
| Chaturhotri n                                              | rantras.    |             |          |        |
| 1.—Identification of the officiating prie                  | sts, wit    | h the regio | ns, &c., | 284    |
| 2.—Graha or the concluding mantra,                         |             | •••         | •••      | ib.    |
| Section I                                                  | 11.         |             |          |        |
| Pa <u>n</u> cha <b>h</b> ot <b>ṛi</b> n                    | rantras.    | •           |          |        |
| 1.—Identification of the officiating pr                    | iests w     | ith Agņi,   | the two  |        |
| As'vins, &c.,                                              | •••         | •••         | •••      | 285    |
| 2.—Graha er the concluding mantra,                         | •••         | •••         | ***      | ib.    |
| SECTION I                                                  |             |             |          |        |
| Shadhotri ma                                               | intras.     |             |          |        |
| 1.—Identification of the sacrificial                       | anim        | als with    | Súrya,   |        |
| Váyu, and other gods,                                      | •••         | •••         | •••      | 286    |
| 2.—Graha or the concluding mantra,                         | •••         | •••         | •••      | 287    |
|                                                            | •           |             |          |        |
| SECTION                                                    | v.          |             |          |        |
| Saptahotri ma                                              |             |             |          |        |
| 1.—The seven hotas typified in the ar                      |             | f offering, | •••      | 289    |
| 2.—Graha or the concluding mantra,                         | •••         | •••         | •••      | ib.    |
| Section V                                                  | 7 <b>I.</b> |             |          |        |
| A second set of Shad                                       | hotri m     | antras.     |          |        |
| 1.—The bodily functions of the Yaj                         | -           |             | l with   |        |
| the officiating priests, &c.,                              | •••         | •••         | •••      | 290    |
| 2.—The Graha or the concluding man                         | ntra,       |             | •••      | 291    |
| to administration                                          |             |             |          |        |
| Section V                                                  | TT          |             |          |        |
| Mantras to be muttered after the mantra b                  | eginnin     |             |          | , &c., |
| in the Chaturmaeya yaga, aft<br>1 to 10.—The mantras, &c., | er snea     |             | •••      | 292    |

| No. of Mantres.                           |               |          | Page |
|-------------------------------------------|---------------|----------|------|
| Section VIII.                             |               |          |      |
| Sambhára Yajur mantra                     | <b>B</b> i    |          |      |
| I to 21.—Twenty-one Yajur mantras,        | •••           | on:      | 296  |
|                                           | ٠.            |          |      |
| Section IX.                               |               |          |      |
| Devapatní mantras.                        |               |          |      |
| I to 26.—Mantras as above,                | 444           | •••      | 297  |
| ,                                         | •••           |          |      |
|                                           |               |          |      |
| SECTION X.                                |               |          |      |
| Pratigraha mantras.                       |               |          |      |
| 1.—Sixteen mantras for accepting gifts,   | •••           | •••      | 291  |
| 2-3.—Mantra for accepting a car,          | •••           | •••      | ib.  |
| <del></del> .                             |               |          | •    |
| Section XI.                               |               |          |      |
| Hotri-hridaya mantras                     | •             |          |      |
| 1.—Das'a-hotri hridaya mantras,           | •••           | •••      | 303  |
| 2 to 4.—Chatur-hotri hridaya mantras,     | •••           | •••      | 306  |
| 5 to 7.—Pancha-hotri hridaya mantras,     | •••           | ••       | 309  |
| 8 to 10.—Sadhotri hridaya mantras,        | •••           | •••      | 311  |
| 11 to 34.—Sapta-hotrī hridaya mantras,    | •••           | •••      | ib.  |
| authorities                               |               |          |      |
| Section XII.                              |               |          |      |
| Purusha Súkta, otherwise called Nárá      | uana Anund    | Оca.     |      |
| I to 18.—The Purusha Súkta explained,     |               |          | 327  |
|                                           | •••           | •••      |      |
|                                           |               |          |      |
| Section XIII.                             | ••            | e        |      |
| Uttara-Náráyana Anuváka, or the conclu    | iding portion | n of the |      |
| Purueha Súkta.                            | _             |          |      |
| 1 to 5.—The Uttara-Narayana Sukta explain |               | •••      | 340  |
| 6.—A Yajar mantra describing the two      |               |          |      |
| Lakshmi of the Purusha, and identify      | ing the Pu    | rusha    | 0/0  |
| with the creation,                        | •••           | •••      | 343  |

|      | No. of Mantras.                         |                |             | •           |          | Page       |
|------|-----------------------------------------|----------------|-------------|-------------|----------|------------|
|      |                                         | Section        | XIV.        |             |          |            |
|      | The                                     | Bhartri Súk    | ta explair  | red.        |          |            |
| •••• | 1 to 10 Mantras to be                   | repeated at    | the Up      | homa afte   | r the    |            |
|      | Naristha offering                       | to death: tl   | he offerin  | g is to be  | a cow    |            |
|      | that has miscarrie                      |                |             |             |          | 344        |
|      |                                         |                | _           |             |          |            |
|      |                                         | ~              | ****        |             |          |            |
|      | ·                                       |                | n XV.       | _           |          |            |
|      |                                         | e Mritu Sük    | -           |             |          |            |
|      | 1 to 6.—The Mritu Sukt                  | a to be repea  | ted at the  | Brahma-r    | nedha    |            |
|      | sacrifice,                              | •••            | •••         | •••         | •••      | <b>352</b> |
|      |                                         |                | -           |             |          |            |
|      |                                         | Section 2      | vvr ·       |             |          |            |
|      | ···                                     | intra for invi |             |             |          |            |
|      |                                         | nara jor inci  | ving Bury   | <b>.</b>    |          | 856        |
|      | 1.—Mantra for, &c.,                     | •••            | •••         | •••         | •••      | 000        |
|      |                                         |                |             |             |          |            |
|      |                                         | Section :      | XVII.       |             |          |            |
|      |                                         | Funeral m      |             |             |          |            |
|      | 1.—Funeral mantra to                    | be repeated    | when s      | prinkling   | water    |            |
|      | on the excavation                       | _              |             | -           |          | 357        |
|      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                |             | ,,,,        | •••      |            |
|      | • •                                     | . —            | -           |             |          |            |
|      |                                         | Section X      |             |             |          |            |
|      | Mantr                                   | a fur bathing  | g after fur | reral.      |          |            |
|      | 1.—Mantra for bathin                    | g, &c.,        | •••         | ••          | •••      | 358        |
|      |                                         |                | <del></del> |             |          |            |
|      |                                         | Section        | VIV         |             |          |            |
|      |                                         |                |             |             |          |            |
|      | Mantra to be a                          |                | •           | · a cremati | on.      |            |
|      | 1.—A mantra to be add                   | lressed, &c.,  | •••         | •••         | •••      | 359        |
|      |                                         |                | _           |             |          |            |
|      |                                         | SECTION        | XX.         |             |          |            |
|      | Mantras for offering of                 | blations to th | e twelve I  | Devas of th | e region | of         |
|      | - · · · ·                               | a who inflict  |             | -           | •        | •          |
|      | 1 to 12.—Mantras for o                  | •              |             | -           |          | 360        |
|      | T AO TWO TOTAL DE UNITED TOT (          | muning, wo,    | 440         | ***         | •••      | OUU        |

| No. of Mantras.                                              | Page |
|--------------------------------------------------------------|------|
| Section XXI.                                                 | •    |
| Mantras for offering oblation in the Rújagaviya Homa.        |      |
| 1.—Nine Mantras, &c.,                                        | 361  |
|                                                              |      |
| FOURTH PRAPATHAKA.                                           |      |
| Pravargya mantras.                                           |      |
| Section I.                                                   |      |
| Propitiatory mantras.                                        |      |
| 1.—Salutation to Devas and Rishis,                           | 364  |
| 2.—Object of the salutation,                                 | 366  |
| 3.—A Rig verse quoted in support of the prayer to the Devas, | ib.  |
| 4.—The object of the second mantra fully developed,          | 867  |
| 5.—Prayer before beginning the Pravargya Homa,               | ib.  |
| 6.—Address to life not to forsake the body,                  | 368  |
| 7.—The object of the above address,                          | ib.  |
| 8.—Thinking on the Great Soul by the aid of the Pranava,     |      |
| the word s'ánti is to be repeated three times to overcome    |      |
| the three-fold evil,                                         | 369  |
|                                                              |      |
| Section II.                                                  |      |
| On the construction of the Mahávíra.                         |      |
| 1.—Thorny fuel to be put on the Pravargya fire,              | 370  |
| 2.—Mantra for taking up the instrument called Abhri, a       |      |
| double-headed hoe of the wood of the mimosa catechu,         | 381  |
| 8.—Mantra to be repeated over the Abhri,                     | 383  |
| 4.—Mantra to be addressed to the Brahmá,                     | ib.  |
| 5.—Mantra for carrying the skin of a black antelope, a goat, |      |
| a horse and an ox to the place where the earth is dug,       | 384  |
| 6.—Mantra for spreading the antelope skin with the head      |      |
| towards the east, and the hair looking towards the north,    | 385  |
| 7.—Mantras for striking the Abhri, into the earth and        |      |
| drawing it inwards,                                          | 386  |
| 8.—Ditto for lifting it and throwing the earth on the ante-  |      |
| lope skin,                                                   | ib.  |
| 9.—Mantra for lifting some earth dug by the tusks of a hog   |      |
| -a requirement of the ceremony,                              | 387  |

| No. of Mantras.                                                    | Page       |
|--------------------------------------------------------------------|------------|
| 10 —Mantra for bringing the above,                                 | 387        |
| 11.—Ditto to be repeated on earth thrown up by white-ants,         | 388        |
| 12.—Ditto for bringing the above earth,                            | 389        |
| 13.—Ditto to be addressed to the Putika tree Casalpinia            |            |
| bonducella,                                                        | ib.        |
| 14.—Ditto do. after spreading the hairs of a goat and a black      |            |
| antelope,                                                          | 390        |
| 15.—Ditto for making the horse smell the offering,                 | 391        |
| 16.—Ditto for sprinkling hot water on the offering,                | 393        |
| 17.—Ditto for pounding earth and making balls thereof,             | 396        |
| 18.—Ditto for stamping the balls with the two thumbs,              | 397        |
| 19.—Ditto for making a figure of Mahávíra,—a pot about a           |            |
| span high contracted in the middle and bulging above               |            |
| and below,                                                         | ıö.        |
| <u> </u>                                                           |            |
| O TIT                                                              |            |
| Section III.                                                       |            |
| Sanctification of the Mahávira.                                    |            |
| 1.—Mantra for heating the Mahavira placed on the two sapha         | 405        |
| woods,                                                             | 401        |
| 2.—The Mahavira to be placed on some burning wood placed           | 401        |
| in an excavation before the Garhapatya fire,                       | 401        |
| 3.—Two mantras to be repeated over the Mahavira,                   | 402        |
| 4.—Mantra for wiping the ashes from the body of the                |            |
| Mahávíra,                                                          | 404        |
| 5.—Ditto for lifting the Mahavira from the excavation,             | 404        |
| 6.—Ditto for placing it on sand on the north side,                 | 405        |
| 7.—Ditto for looking at it,                                        | 405        |
| 8.—Ditto for fixing it on the place,                               | 406        |
| 9.—Sprinkling of goat's milk on it,                                | 407        |
| 10.—Tying it in a skin of the black antelope,                      | <b>409</b> |
|                                                                    |            |
| Section IV.                                                        |            |
| Exhortation in connexion with the sanctification of the Mahavi     |            |
| The state of the contraction with the sunctification of the manual | ra.        |
| 1.—Exhortation to the Brahmá,                                      | ra.<br>410 |

| No. of Mantras.                                                                | Page        |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Section V.                                                                     | •           |
| Placing of the Mahávíra on burning coals.                                      |             |
| 1.—An alternative reading in the exhortative mantra given                      |             |
| in the preceding section,                                                      | 412         |
| 2.—Throwing of the sacrifical utensils on the fire,                            | 413         |
| 3.—Seven or eleven oblations to be poured with the Sruva                       |             |
| on the Ahavaniya fire,                                                         | 416         |
| 4.—The Mahávíra to be anointed with ghi,                                       | ib.         |
| 5.—A bit of bright gold to be thrown on a separate fire,                       | 417         |
| 6.—Mantra for placing bundles of munja grass on the gold,                      | ib.         |
| 7.—Mantra for putting in its place the Mahávíra,                               | <b>4</b> 19 |
| 8.—Ditto for pouring ghi with a ladle (sruva) on the                           |             |
| Mahávíra,                                                                      | ib.         |
| 9.—Prayer to be repeated by the Yajamana, holding a slip of                    |             |
| kus'a grass on the top of the Mahávíra,                                        | 420         |
| 10.—Mantra for touching the earth,                                             | 422         |
| 11.—Throwing of the charcoal by the north from the Gár-                        | 400         |
| hapatya fire,                                                                  | 423         |
| 12.—Ditto ditto after turning it round the Mahávíra,                           | 424         |
| 13.—Addresses to be repeated while touching a sacrificial wood called paridhi, | 425         |
| 14. Placing of cold on the Makerine                                            | 425         |
| 15 to 17 Constituium the name has asset as                                     | 428         |
| 10 Mantan fan talden a fan                                                     | 430         |
| 10 Distriction to a 1 C                                                        | 431         |
| 19.—Ditto for fanning the fire to blaze it up,                                 | 101         |
|                                                                                |             |
| SECTION VI.                                                                    |             |
|                                                                                |             |
| Sanctification of the Mahavira by mantras.                                     |             |
| 1.—Mantra to be repeated on the Mahávíra by the Addhvaryu,                     | 438         |
| 2-3.—Five Yajur mantras to be repeated with reference to the                   | 404         |
| five sides,                                                                    | 434         |
| 4 to 7.—Four other Yajur mantras to be repeated over the                       | 100 0=      |
| Mahávíra,                                                                      | 136-37      |

| No. of Mantras.     |            |             |          |             |        | Pag |
|---------------------|------------|-------------|----------|-------------|--------|-----|
|                     | \$         | SECTION V   | II.      |             |        |     |
|                     | On look    | ing at the  | Mahíví   | ra.         |        |     |
| 1.—Mantra for loo   | king at th | ie Mahávíi  | a, and   | praising it | as the |     |
| protector,          |            | •••         | • • • •  | •••         | •••    | 439 |
| 2.—Ditto ditto as   | the sprin  | g season,   | •••      | •••         | •••    | 448 |
| 3Ditto ditto as     | _          | _           | •••      | •••         | ***    | 446 |
| 4Ditto ditto di     |            | ••          | ••       | ••          | •••    | 447 |
| 5 —Ditto ditto as   |            | season,     | •••      | ***         |        | ib  |
| 6Ditto ditto as     |            |             | •••      | •••         | • •    | 448 |
| 7.—Ditto ditto as   |            | -           | •••      | •••         | •••    | 449 |
| 8.—Ditto ditto as   |            | -           | •••      | •••         | •••    | ib  |
| 9 to 17.—Ditto di   | -          |             |          |             | •••    | 450 |
| 18.—An address to   |            | •••         | •••      | ****        | •••    | 453 |
| 19.—Mantra to be    | • .        |             |          | Yajamána    |        |     |
| she has looke       |            |             |          | ***         | •••    | 454 |
|                     |            |             |          | •••         |        |     |
|                     | ~          |             |          |             |        |     |
|                     |            | ECTION V    |          |             |        |     |
| j                   | Pouring n  | rilk on the | Mahá     | vira.       |        |     |
| 1Taking of a ro     | pe,        | •••         | •••      | •••         | •••    | 460 |
| 2Purifying it by    | a mantr    | a,          |          | •••         | •••    | ib. |
| 3Calling the mil    | ch cows b  | y their rit | ual nan  | nes,        | •••    | 461 |
| 4.—Ditto by their   | ordinary   | names,      | •••      | •••         | • • •  | ib. |
| 5.—Tying of the ca  |            | •••         | •••      | • •         | •••    | 462 |
| 6Tying of the ca    | alves,     | •••         | •••      | •••         | •••    | ib. |
| 7Untying of the     |            | •••         | •••      | •••         | •••    | ib. |
| 8.—Address to the   |            | •••         | •••      | •••         | •••    | 463 |
| 9.—Ditto to the ca  |            | •••         | •••      | • •         | • •    | 464 |
| 10.—Ditto to the co |            | w the milk  | er to co | me near,    | •••    | ib. |
| 11.—Ditto ditto to  |            |             |          |             | •••    | 465 |
| 12Ditto ditto to    |            |             |          | •••         | •••    | 466 |
| 13.—Ditto to the Sc |            |             | -        | ds,         | •••    | 467 |
| 14.—Ditto to the m  | _          |             | •••      | •••         | •••    | ib. |
| 5.—Ditto to Indra   | •          | wo As'vin   |          | •••         | •••    | 468 |
| 16.—Mantra for offe |            |             |          | of the sur  | ı,     | 470 |
|                     |            |             |          |             |        |     |

| No. of Mantras.                          |          |              |           | Page  |
|------------------------------------------|----------|--------------|-----------|-------|
| 17Address to the milk of the goat,       | •••      | •••          | •••       | 470   |
| 18 Address to the light of the sun,      | •••      | •••          | •••       | 471   |
| 19.—Taking of the Mahavira by the tw     | o Sapl   | a woods,     | •••       | ib.   |
| 20Dusting away ashes from its body       | ·,       | •••          |           | ib.   |
| 21.—Lifting of the Mahavira,             | •••      | •••          | •••       | 472   |
| -                                        |          |              |           |       |
| Section I                                | Χ.       |              |           |       |
| Offerings to the Aho                     | vaniya   | fire.        |           |       |
| 1.—Thirteen mantras for the offering     | of sacri | ficial artic | les on    |       |
| the Ahavaniya fire,                      |          | •••          | •••       | 474   |
| 2.—Mantra to be recited when circu       |          |              |           |       |
| , . C .                                  |          | •••          | •••       | 478   |
| 3.—Ditto when looking at the hota,       |          | •••          | •••       | ib.   |
| 4.—Ditto for sanctifying the sacrificial |          | 8,           | •••       | 479   |
| 5, 6Mantras for offering the oblatio     | ns on t  | he fire,     | •••       | ib.   |
| 7.—Prayer after the offering,            | •••      | •••          | •••       | 482   |
|                                          |          |              |           |       |
| C V                                      |          |              |           |       |
| Section X                                |          |              | 7 .       |       |
| Agnihotra homa to be performed with the  |          |              | e articie | s jor |
| the homa described in the p              |          | -            |           |       |
| 1.—Mantra to be repeated on the rema     | -        | •            | •••       | 484   |
| 2.—Mantras to be addressed to the Pr     |          | a with refe  | rence     | 400   |
| to the four quarters,                    |          | •••          | •••       | 486   |
| 3.—Mantra for replacing the Mahávíra     |          | •••          | •••       | 487   |
| 4.—Maledictory mantra against enemie     | -        | •••          | •••       | 488   |
| 5.—Mantra for offering certain woods t   |          |              | •••       | ib.   |
| 6.—Ditto for throwing a piece of woo     | d behi   | nd the p     | riest's   | 400   |
| <u> </u>                                 |          |              | •••       | 490   |
| 7.—Ditto for the oblation to be off      | ered by  | y the Pat    | ipras-    | 40-   |
| thátá,                                   |          |              | •••       | 491   |
| 8.—Ditto for morning and evening offe    | _        | •            | •••       | ib.   |
| 9.—Ditto for morning and evening obla    | •        |              | •••       | 492   |
| 10.—Ditto for offering prickly wood aft  | er touc  | hing water   | ·,        | 493   |
| 4                                        |          |              |           |       |

| No. of Mantras.                                                    | Page       |
|--------------------------------------------------------------------|------------|
| 11.—Ditto to be repeated after eating the remnant of the offering, | 494        |
| 12.—Ditto to be repeated when filling the sacrificial vessels      |            |
| for morning and evening offerings, before the Aha-                 |            |
| vaniya fire,                                                       | 497        |
|                                                                    |            |
| SECTION XI.                                                        |            |
| On the taking down of the Pravargya.                               |            |
| 1.—Adhvaryu to make an offering, while the Pratiprasthata,         |            |
| having lighted one of three splinters of pointed wood,             |            |
| holds it high near the face,                                       | 499        |
| 2.—Ditto ditto while a lighted wood is successively held near      |            |
| the navel and the knee,                                            | ib.        |
| 8.—Throwing of the splinters into the Khavaniya fire, (2)          |            |
| mantra for bringing the wife of the Yajamana,                      | 500        |
| 4 to 6.—Addresses to be repeated at the three parts into which     |            |
| the way by which the Pravargya is to be carried to its             |            |
| place, is to be divided,                                           | <b>504</b> |
| 7.—Ditto for Adhvaryu to circumambulate the Uttara Vedi            |            |
| thrice from the right side while sprinkling water from a           |            |
| jar which he is to carry,                                          | 505        |
| 8.—Ditto ditto to circumambulate again without the jar,            | 506        |
| 9.—Ditto for touching the Uttara Vedi,                             | ib.        |
| 10.—Ditto for cleaning the Uttara Vedi,                            | 507        |
| 11.—Ditto for overcoming enemies,                                  | ib.        |
| 12.—Ditto for filling up certain cups with curd mixed with honey   | , ib.      |
| 13 to 20.—Addresses to Pravargya recited while standing be-        |            |
| fore it,                                                           | 508        |
| 21.—A subsequent address,                                          | 515        |
| 22.—Ditto to be repeated when turning the Pravargya round          |            |
| the fire from the right side,                                      | ib.        |
| 23.—Ditto for cleaning the Pravargya,                              | 517        |
| 24.—Initial words of three mantras for offering the homa           |            |
| oblation, and inviting the sun,                                    | 518        |
| 25.—Mantra for making an offering to the Ahavaniya fire,           | 519        |
|                                                                    |            |

| No. of Mantras.           |                        |             |                      |            | Page       |
|---------------------------|------------------------|-------------|----------------------|------------|------------|
|                           | Section                | XII.        |                      |            | -          |
| Three mantras for pouring | certain sac            | rificial ar | t <b>icles in</b> to | the Maha   | ívira.     |
| 1.—Mantra for pouring r   | nilk into th           | ne Maháví   | ra,                  | •••        | <b>525</b> |
| 2.—Ditto honey,           | •••                    | •••         | ••                   | •••        | ib.        |
| 3.—Ditto curd,            | •••                    | ***         | •••                  | •••        | ib.        |
|                           |                        |             |                      |            |            |
|                           | Section                | XIII.       |                      |            |            |
| Expiations for defects i  | n the perfor<br>Mahávi | -           | he sacrific          | e with the | he         |
| 1, 2.—Mantras for expiati | ng the evil            | effects of  | f any acci           | dental     |            |
| overflowing of any        | sacrificial            | article,    | • •                  | ••         | <b>526</b> |
|                           |                        |             |                      |            |            |
|                           | Section :              | XIV.        |                      |            |            |
|                           | Expiation              | s, & c.     |                      |            |            |
| 1Mantra for expiating     | -                      |             | •                    | strik-     |            |
| • ing on the east side    | _                      | e sacrifice | ,                    | •••        | 527        |
| 2 to 4.—Ditto on the oth  | er sides,              | •••         | •••                  | •••        | ib.        |
|                           |                        | _           |                      |            |            |
| SE                        | CTIONS XV              | •           |                      |            |            |
|                           | Expiation              |             | •                    |            |            |
| Mantras for expiating evi | ils proceed            | ing from    | accidents            | to the     | 700        |
| oblatory articles,        | •••                    | •••         | •••                  | •••        | <b>528</b> |
|                           |                        | _           |                      |            |            |
|                           | Section X              |             | _                    |            |            |
|                           | he placing o           | of hot bric | ks.                  |            |            |
| 1.—Mantra for ditto,      | •••                    | •••         | •••                  | . •••      | 530        |
|                           |                        | _           |                      |            |            |
|                           | Section X              |             | _                    |            |            |
| Consecration              |                        |             | •                    |            |            |
| 1.—Mantra addressed to    | Agni to abi            | de in the   | fuel,                | •••        | 532        |

| No. of Mantras.             |          |               |            |        | Page       |
|-----------------------------|----------|---------------|------------|--------|------------|
| 8                           | ECTION   | XIX.          |            |        |            |
| Prayer to 2                 | lgni by  | the Adhva     | ryu.       |        |            |
| 1.—Mantra for the same,     |          | •••           | •••        | •••    | 538        |
|                             |          |               |            |        |            |
| 8                           | SECTION  | XX.           |            |        |            |
|                             | Expiat   | ions.         |            |        |            |
| 1.—A general expiation for  | all def  | ects,         | •••        | •••    | 535        |
| 2.—Expiation for an accide  | ntal fal | l of the Ma   | hávíra,    | •••    | ib.        |
| 3Ditto for the accidenta    | l break  | ing of ditto  | ,          | •••    | ib.        |
| 4.—Ditto for ditto cracking | ditto,   | •••           | •••        | •••    | <b>589</b> |
| 5Ditto for not turning or   | stirring | g the conten  | ts of the  | Mahá-  |            |
| víra,                       |          | •••           | •••        | •••    | 537        |
| 6 to 9-Ditto for the obla   | tion b   | oiling over   | the Ma     | hávíra |            |
| pot,                        | •••      | •••           | •••        | •••    | ib.        |
| 10.—Ditto if the sun show   | ald set  | before the    | cooking    | of the |            |
| oblation is completed,      | •••      | •••           | •••        | •••    | 539        |
|                             |          |               |            |        |            |
| S                           | ECTION   | XXI.          |            |        |            |
|                             | Expiat   | ions.         |            |        |            |
| 1.—Mantra to be repeated    | should t | the priest w  | ish to eat | of the |            |
| cooked oblatory articl      |          |               |            |        | 540        |
| ,                           | ,        | •••           | •••        | •••    | 010        |
| -                           |          |               |            |        |            |
| Section                     | ONS XX   | II, XXIII     | •          |        |            |
| Addresses to Ag             | ni as th | e fierce-bodi | ed. (541   | .)     |            |
|                             |          |               |            |        |            |
| SECTIO                      | NS XX    | IV. XXV.      |            |        |            |

Naming of the cooking pans. (544.)

# SECTION XXVI.

Expiation, should the Mahávira or the oblatory articles be stolen by a thief. (545.)

| No. of Mantras |  |
|----------------|--|
|----------------|--|

Page

| SECTION X | $\mathbf{x}$ | V | 1 | I. |
|-----------|--------------|---|---|----|
|-----------|--------------|---|---|----|

# Certain imprecatory phrases. (546.)

# SECTION XXVIII.

| E              | xpiations j | or a wolf   | seen when   | cooking.  |        |             |
|----------------|-------------|-------------|-------------|-----------|--------|-------------|
| 1.—Mantra to l | oe repeated | l, should a | wolf be     | seen when | cook-  |             |
| ing the o      | blatory art | icle,       | •••         | • •       | •••    | 547         |
| 2.—A flambeau  | lighted at  | t both end  | s to be thr | own towai | ds the |             |
| wolf,          | • •         | •••         | • •         | •••       | •••    | ib.         |
| 3.—Salutation  | after the a | bove,       | :           | •••       | •••    | <b>54</b> 8 |
|                |             |             |             |           |        |             |

# SECTION XXIX.

Expiation for the approach of a vulture. (549.)

### SECTION XXX.

Expiation for the approach of a jackal. (550.)

# SECTION XXXI.

Expiation for the approach of a ram with intent to attack the priests. (551.)

# SECTION XXXII.

Expiation for the braying of a she ass or the cawing of a she crow on the right side. (551.)

# SECTION XXXIII.

Expiation for the approach of a black-faced owl. (552.)

# SECTION XXXIV.

Expiation for noise made by a man possessed by a devil. (553.)

| No. of Mantras.                                                   | Page |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| 11 to 14.—Ditto ditto (5) for bringing the skin of a black        | •    |
| antelope, as also a horse, a boar, a goat, &c., (384)             | 595  |
| 15.—Ditto ditto (6) after spreading the antelope skin, (385)      | ib.  |
| 16.—Ditto ditto (7) for digging, (386)                            | ib.  |
| 17.—Ditto ditto (8) for throwing the dug earth on the ante-       |      |
| lope skin, (386)                                                  | ib.  |
| 18.—The digging to be done four times—the fourth time             |      |
| silently without repeating the mantra, (386)                      | ib.  |
| 19.—In collecting sacrificial objects—the collection of earth by  |      |
| digging is to be made first, (887)                                | 596  |
| 20.—Object of the mantras (9, 10) for purifying the earth dug     |      |
| with a boar's tusk, (388)                                         | ib.  |
| 21.—The collection of earth from an ant-hill, (11-12) (389)       | ib.  |
| 22.—The same praised, ib.                                         | ib.  |
| 23.—Anecdote in praise of the putiká (ossalpinia bonducella,) the |      |
| wood of which is to be collected, (13) ib.                        | ib.  |
| 24.—Object of the mantra (14) for purifying the hair of the       |      |
| goat and the black antelope, (391)                                | ib.  |
| 25.—Praise of the five objects above-named, ib.                   | 597  |
| 26.—The above five objects to be put on the skin of the black     |      |
| antelope, (392)                                                   | ib.  |
| 27.—The hairy side of the skin to be used, ib.                    | ib.  |
| 28.—The mode of arranging the articles near the altar, (393)      | ib.  |
| 29.—The pouring of hot water on the articles, ib.                 | ib.  |
| 80.—The object thereof, (394)                                     | ib.  |
| 31.—An old potsherd to be added to the articles, ib.              | ib.  |
| 32.—Also some pebbles, ib.                                        | ib.  |
| 83.—Also some goat's hair, (395)                                  | 598  |
| 34.—Also some black antelope's hair,                              | ib.  |
| ·                                                                 | •    |
|                                                                   |      |
| Section III.                                                      |      |
| Details of preparing the Mahavira pot.                            |      |
| 1.—The proper place for preparing the Mahavira—a place            |      |
| enclosed by mats,                                                 | 395  |

| No. of Mantras.                                               |            |         |
|---------------------------------------------------------------|------------|---------|
| 2.—At the time of preparing it, the mouth sh                  | ould be t  | urned   |
| aside so as not to breathe towards it,                        | •••        | •••     |
| 3.—The preparer should so sit as not to throw                 | his shad   | low on  |
| it,                                                           | •••        | •••     |
| 4.—The operations which the ordinary potter                   | r accomp   | lishes  |
| with wood should be performed with a pi                       | iece of ba | mboo,   |
| 5.—Object of the 17th mantra of the 4th Prap                  | áthaka,    | •••     |
| 6.—Ditto 18th ditto ditto,                                    | •••        | •••     |
| 7.—Ditto 19th ditto ditto,                                    | •••        | •••     |
| 8.—The shape of the Mahávíra should be                        | like thre  | e pots  |
| placed one over another,                                      | •••        | •••     |
| 9.—Mantras in the Gáyatrí and other meters                    | to be re   | peated  |
| while making the Mahavira pot,                                | •••        | •••     |
| 10.—The hollow of the Mahavira pot to be                      | effected v | with a  |
| piece of bamboo,                                              | •••        | •••     |
| 11.—The Mahavira to be a span high,                           | •••        | •••     |
| 12, 13.—The measure praised,                                  | •••        | •••     |
| 14.—It may be made without measuring,                         | •••        | •••     |
| 15.—It should have a ring by which it may be                  | held,      | •••     |
| f 16. Object of the $f 22$ nd mantra of the $f 4$ th $f Prag$ | páthaka,   | •••     |
| 17.—Ditto of the 1st ditto of Section iii, Prap               | áthaka I   | V, for  |
| heating the pot,                                              | •••        | •••     |
| 18.—Ditto of the word as'va in ditto,                         | •••        | •••     |
| 19.—Ditto of the 2nd mantra of ditto ditto,                   | •••        | •••     |
| 20.—Ditto 4th ditto ditto,                                    | •••        | •••     |
| 21.—Ditto 5th ditto ditto,                                    | •••        | •••     |
| 22, 23.—Ditto 6th ditto,                                      | •••        | •••     |
| 24, 25.—Ditto 7th ditto ditto,                                |            | •••     |
| 26.—Ditto 8th ditto ditto,                                    | •••        | •••     |
| 27.—Portions of the mantra not to be recited                  | by Ksha    | itriyas |
| and Vaisyas,                                                  | •••        | •••     |
| 28.—Object of the 9th mantra of ditto ditto,                  | •••        | •••     |
| 29.—The sprinkling enjoined in the mantra to                  | be done    | with    |
| goat's milk,                                                  | •••        | •••     |
| 30.—The mantra to be used in the sprinkling,                  | •••        | •••     |
| 31—.Praise of certain words in the mantra,                    | •••        | •••     |
| 5                                                             |            |         |

Page

No. of Mantras.

| 32.—Object of certain words in the aforesaid mantra,           | 409   |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| 83.—Object of the 10th mantra of ditto ditto,                  | · ib. |
|                                                                |       |
| -                                                              |       |
| SECTION IV.                                                    |       |
| Application of the Mantras for the placing of the Mahavir      | a.    |
| 1.—Object of the word Brahman in the 1st mantra of Section     |       |
| v, of the 4th Prapathaka,                                      | 412   |
| 2.—Object of the address to Yama, Makha, &c. in the 2nd        |       |
| mantra of ditto,                                               | 413   |
| 3.—The Mahávíra pot to be sprinkled with hot water,            | ib.   |
| 4.—Mode of procedure,                                          | ib.   |
| 5.—Sprinkling to be repeated three times,                      | ib.   |
| 6.—Mantras to be repeated by the Hotá,                         | 414   |
| 7.—The above to be repeated without a break in the breath,     | ib.   |
| 8.—The above Rig mantras to have the character of the          | ı     |
| Gáyatrí,                                                       | ib.   |
| 9.—The mantras to be repeated one after another without        | ,     |
| being interrupted by any other speech,                         | 415   |
| 10.—Many Rig verses to be repeated,                            | ib.   |
| 11.—A broom to be made with munja grass,                       | ib.   |
| 12.—The homas indicated by the 3rd mantra Section v,           | 416   |
| 13.—The number thereof to be seven, and why,                   | ib.   |
| 14.—Advantage to the Yajamana in pouring ghi into the Ma-      |       |
| hávíra pot as directed in mantra 4, Section v,                 | 417   |
| 15.—Object of the 5th mantra of Section v,                     | ib.   |
| 16Throwing of a bundle of burning munja gross on a piece       |       |
| of gold,                                                       | ib.   |
| 17.—A peculiarity in putting on the munja pointed out,         | 418   |
| 18.—Object of the 6th mantra of Section v,                     | ib.   |
| 19.—Object of using the word Mahat in the 7th mantra of        |       |
| Section V,                                                     | 419   |
| 20.—Discussion on the subject of the 8th mantra of Section v,  | 421   |
| 21.—The advantages of repeating that mantra,                   | ib.   |
| 22.—Those advantages described with reference to the quarters, | 422   |

| No. of Mantras.                               |                                        |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------|
| 23.—Mantra for touching the earth,            | •••                                    |
| 24.—Object of the word máhinsi in the         |                                        |
| Section v,                                    | ************************************** |
| 25.—Object of the first part of the 12th man  |                                        |
| 26.—Ditto of the second part of ditto,        | ••••                                   |
| 27.—The wood to be used in making the par     |                                        |
| 28.—The number of paridhis to be prepared,    |                                        |
| 29.—An additional piece enjoined,             |                                        |
| 80.— Object of the word antardhi in the       | · ·                                    |
| Section v,                                    | -                                      |
| 31.—Application of the mantra for the place   |                                        |
| gold on the Mahávíra pot,                     |                                        |
| 32.—The description of the Mahávíra as hold   |                                        |
| &c., are meant to be mere praise,             | ••••                                   |
| 33.—Fan to be taken up for the Mahávíra,      | •••                                    |
| 34.—The fire to be fanned,                    | •••                                    |
| 35.—Three fannings ordained,                  |                                        |
| 36.—Another three fannings and the object t   |                                        |
| 37.—Three other fannings ordered,             |                                        |
| 88.—Fourth repetition forbidden,              | •••                                    |
| 39.—The Adhvaryu, the Pratiprasthata and      |                                        |
| fan separately,                               | _                                      |
| 40.—The fanning to be made in a sitting por   | otuva                                  |
| 41.—The fanning to be from above,             |                                        |
| 42.—The fanning may be from all sides,        | •••                                    |
| ,                                             | •••                                    |
|                                               |                                        |
| C W                                           |                                        |
| Section V.                                    |                                        |
| Application of the Mantras of the 4           | th Prapáthako.                         |
| 1.—The brilliance of the fire inherent in it, |                                        |
| 2, 3.—The word rochayatu in the 2nd, 3rd,     | 4th, 5th, and 6th,                     |
| mantras of Section vi, should be acc          | cepted as benedic-                     |
| tory,                                         | •••                                    |
| 4.—Object of the 4th mantra of ditto ditto,   | •••                                    |
| 5.—Ditto of the 5th ditto,                    |                                        |

| No. of Mantras.                                            |      | Page |
|------------------------------------------------------------|------|------|
| 6.—The word dhehi, in thy 6th mantra to be accepte         | d as |      |
| benedictory,                                               |      | 437  |
| 7.—The object of the 7th mantra explained,                 | •••  | 438  |
|                                                            |      |      |
| Section VI.                                                |      |      |
| Application of the Mantras of the 4th Prapathaka cont      |      | •    |
| 1.—The proper moment for performing the Pravargya,-        | -the |      |
| throwing of milk in hot butter,                            | •••  | 440  |
| 2.—Repetition of the operation,                            | •••  | 441  |
| 3.—Mornings and evenings meet for the operation,           | •••  | ib   |
| 4.—The operation to be repeated six days,                  | •••  | ib.  |
| 5.—Or twelve days,                                         | •••  | ib.  |
| 6.—Another optional course,                                | •••  | 442  |
| 7.—Relation of the Pravargya to the Agnishtoma,            | •••  | ib.  |
| 8.—The mantra to be read first, and then the operation     | ı to |      |
| be performed,                                              | •••  | 443  |
| 9.—The singing of particular Sama hymns enjoined,          | •••  | ib.  |
| 10.—The word gopá in the 1st mantra of Section vii, expla  | ined |      |
| to mean Prána,                                             | •••  | ib.  |
| 11.—Ditto ditto to mean the sun,                           | •••  | 441  |
| 12.—The word anipadyamána of that mantra explained,        | •••  | ib.  |
| 13.—The second clause of that mantra explained,            | •••  | ib.  |
| 14.—The third ditto ditto,                                 | •••  | ib.  |
| 15.—The fourth ditto ditto,                                | •••  | 445  |
| 16.—The object of typifying the Mahávíra as the spring sea | ason |      |
| explained,                                                 | •••  | 446  |
| 17.—Ditto ditto, summer (3rd mantra),                      | •••  | ib.  |
| 18.—The 3rd mantra of Section vii, explained in a diffe    | rent |      |
| way,                                                       | •••  | ib.  |
| 19.—The 4th mantra explained,                              | •••  | 447  |
| 20.—The 5th ditto ditto,                                   | •••  | 448  |
| 21.—The 6th ditto ditto,                                   | •••  | ib.  |
| 22.—The object of the concluding sentence of the above n   | an-  |      |
| tra explained,                                             |      | 449  |
| 23.—How the 7th mantra refers to the winter season         | ex-  |      |
| plained,                                                   | •••  | ib.  |
|                                                            |      |      |

| No. of Mantras.              |           |              |            |         | Page       |
|------------------------------|-----------|--------------|------------|---------|------------|
| 24How the 8th ditto re       | ers to th | ie dewy seas | son, expla | ined,   | 450        |
| 25Power over the mantr       | a attain  | able by m    | en perfor  | ming    |            |
| penances,                    | •••       | •••          | -          | •••     | ib.        |
| 26.—The obviousness of the   | meaning   | g of the 10t | h mantra,  | •••     | ib.        |
| 27.—The word mati in the 1   | 1th man   | tra implies  | mankind,   |         | 451        |
| 28.—The meaning of the 12    |           | _            | -          | •••     | ib.        |
| 29Ditto ditto 13th ditto,    | •••       | •••          | •••        | •••     | $ib \cdot$ |
| 30 Ditto ditto 14th ditto,   | •••       | •••          | •••        | •••     | 452        |
| 31.—Ditto ditto 15th ditto,  | •••       | •••          | •••        |         | ib.        |
| 32.—Object of the 16th man   |           | •••          | •••        | •••     | ib.        |
| 33.—The No. of mantras in    | -         | Section re-  | counted,   | •••     | 455        |
| 34Looking at the Mahan       |           |              | ••         | •••     | ib.        |
| 35.—The looking to be after  |           |              | tra Agnie  | shtva,  |            |
| &c.,                         | -         |              | ••         | •••     | 456        |
| 36Advantage of looking       | at it,    | •••          | •••        | •••     | ib.        |
|                              | •••       | •••          |            | •••     | ib.        |
| 38.—Looking to be while rep  | eating t  | he mantras   | Apasyam,   | &c.,    | 457        |
| 39.—The wife of the Yajamá   |           |              |            |         |            |
| the mantra to be repe        |           |              |            |         | ib.        |
| 40 Object of the word sape   |           |              | =          | •       | ib,        |
| •                            |           | _            | •          |         |            |
|                              | SECTION   | VII.         |            |         |            |
| Explanations and applicati   | ons of th | e Mantras o  | f the 4th  | Prapáti | aka        |
|                              | contin    | -            |            | •       |            |
| 1.—Object of the 1st mant    | ra of Sec | ction viii,  | •••        |         | 460        |
| 2.—Ditto 2nd ditto,          | •••       | •••          | ••         | •••     | ib.        |
| 3Ditto 3rd ditto,            | •••       | •••          | •••        | •••     | 461        |
| 4.—The cattle to be next of  | alled wi  | th ordinary  | names,     | •••     | ib.        |
| 5.—Object of the twofold of  |           | -            | •          | •••     | 462        |
| 6.—Object of the 5th mant    | ra,       | •••          | •••        | •••     | ib.        |
| 7 Ditto 6th ditto,           | • •       | •••          | •••        |         | ib.        |
| 8.—Object of the word pus    | há in th  | e 7th mantr  | а,         |         | 463        |
| 9.—Ditto ditto as'vi in ditt |           | • •          | ••         | •••     | ib.        |
| 10Ditto of the 8th mantr     | a,        | • •          | • •        |         | 464        |
| 11Ditto ditto 9th ditto,     | ••        | ••           | •••        | •••     | ib.        |
| 12Ditto of the word vribe    | spati, ir | the 10th     | litto,     | •••     | 465        |

| No. of Mantras.                        |                    |                     | 1        | Pag |
|----------------------------------------|--------------------|---------------------|----------|-----|
| 13, 14.—Object of the 11th mantra,     | ***                | •••                 | •••      | 46  |
| 15 to 17.—Object of the 12th mantra,   | •••                | •••                 | •••      | ib  |
| 18.—Ditto 13th ditto,                  |                    | •••                 | •••      | 467 |
| 19.—Ditto 14th ditto,                  | •••                | •••                 | •••      | ib  |
| 20.—The word Indra in the 14th mant    | ra include         | s the $As^{\prime}$ | rinas,   | 468 |
| 21.—The word vasavah at the end of     | the said 1         | nantra im           | plies,   |     |
| that the Vasus are also to be in       | cluded,            | •••                 | •••      | 469 |
| 22.—Enquiry as to whether the word     | vashat she         | ould be us          | ed in    |     |
| the mantra or not,                     | •••                | •••                 | •••      | ib  |
| 23.—Object of addressing the rays o    | f the sur          | in the              | 16th     |     |
| mantra instead of the sun itself       | ,                  | •••                 | •        | 47  |
| 24.—Ditto of the 17th mantra,          | •••                | • •                 | •••      | ib  |
| 25.—Ditto 18th ditto,                  |                    |                     | • •      | 47  |
| 26.—Ditto 19th ditto,                  | • •                | •••                 | • •      | ib  |
| 27.—Ditto 20th ditto,                  | •••                | • •                 | • •      | il  |
| 28.—Ditto 21st ditto,                  | •••                | • •                 | • •      | 47  |
| 29 to 31.—Ditto 22nd ditto,            | •••                | •••                 | •••      | 47  |
| 32.—Ditto of the first group of the ma | antras of t        | he 9th Se           | ction,   | ib  |
| 33.—No breath to be taken when rep     | eating the         | ose mantr           | as,      | il  |
| 34.—Object of grouping the mantras     | into fives,        | the first i         | is ad-   |     |
| dressed to Váta,                       |                    |                     | •••      | il  |
| 35.—Object of the word agni in the     | first of th        | e 2nd gro           | oup of   |     |
| mantras,                               | •••                | •••                 | •••      | 47  |
| 36.—The second mantra is addressed     | •                  | -                   | •••      | 47  |
| 37.—The word savitri in the next ma    |                    |                     | tsara,   | il  |
| 38.—The word yama in the next impl     |                    | ,                   | ••       | il  |
| 89.—The last is addressed to the wind  | ls,                | •••                 | •••      | il  |
| 40.—Praise of the number of the man    | tras,              |                     | •••      | 47  |
| 41.—An oblation named Rohina pur       | <i>rodá'sa</i> or  | dained fo           | r the    |     |
| attainment of heaven,                  | •••                |                     | •••      | i   |
| 42.—The mantras of the above purodo    | <i>is'a</i> explai | ned,                | •••      | ü   |
| garden den servicio                    | •                  |                     |          |     |
| Section 1                              | VIII.              |                     |          |     |
| Explanations of the Mantras of the     | s 4th Praj         | pát <b>haka c</b> o | ntinued. |     |
| 1.—Object of the 2nd mantra of Sec     | tion ix,           | •••                 | •••      | 47  |
| 2.—Ditto of the word aydt in the 3rd   | d mantra           | of ditto,           | •••      | 47  |

| No. of Mantras.                          |             |           |        | Page |
|------------------------------------------|-------------|-----------|--------|------|
| 3, 4.—Object of the 4th mantra,          |             | •••       | •••    | 479  |
| 5, 6.—Ditto of the 5th ditto,            | •••         | •••       | •••    | ib.  |
| 7.—Ditto of the 6th ditto,               | •••         |           | •••    | 481  |
| 8 Procedure in making the offering,      | ,           | •••       | •••    | ib.  |
| 9 to 14.—Object of the 7th mantra,       | •••         | •••       | •••    | 482  |
| 15.—Seasonable rain, the object of the   | offeringe   | of the    | 10th   |      |
| mantra,                                  | •••         | •••       |        | 485  |
| 16.—The divinities to whom the overflo   | owings of   | the ob    | lation |      |
| belong, according to the side tow        | vards which | h they i  | łow,   | ib.  |
| 17.—An oblation of curds to be thrown    | in from t   | he nort   | h-east |      |
| side,                                    | •••         | •••       | •••    | ib.  |
| 18.—An alternative,                      | •••         | •••       | •••    | ib.  |
| 19.—The oblatory article not to be allo- | wed to fal  | l out,    | •••    | ib.  |
| 20 to 22.—Object of the 1st mantra of S  | Section x,  | •••       | •••    | 486  |
| 23.—Ditto of the 2nd ditto,              | •••         | •••       | •••    | ib.  |
| 24, 25.—Ditto of the 3rd ditto,          | •••         | •••       | •••    | 487  |
| 26.—Ditto of 4th ditto,                  | •••         | • • •     | •••    | 488  |
| 27.—Ditto of the word pushan in the 5    | th ditto,   | •••       | •••    | 489  |
| 28.—Ditto ditto gráva ditto,             | •••         | •••       | •••    | ib.  |
| 29.—Ditto ditto pratira ditto,           |             | •••       | •••    | ib.  |
| 30.—Ditto ditto dyáváprithiví ditto,     | • •         | •••       | •••    | ib.  |
| 31.—Ditto ditto gharmapá ditto,          |             | •••       | •••    | 490  |
| 32 to 36.—Duties enjoined in the 6th     | mantra,     | •••       | •••    | ib.  |
| 37.—Object of the 7th and the 8th ma     | ntras,      | •••       | •••    | 492  |
| 38.—Ditto 9th ditto,                     | ••          | •••       |        | 493  |
| 39.—Authority to prove the occasion      | when the    | 10th n    | nantra |      |
| should be used,                          |             |           | •••    | ib.  |
| 40.—Meaning of the word madhu in th      | e 11th ma   | antra,    | •••    | 495  |
| 41.—Ditto of agni in ditto,              |             | •••       | •••    | ib.  |
| 42 to 44.—Object of the prayer má hiñ    |             | /áma in   | ditto, | ib.  |
| 45.—What is to be eaten when repeating   |             |           | •••    | ib.  |
| 46.—Certain observances (abstinence from |             |           | ained, | 496  |
| 47.—Praise of those observances,         | •••         | •••       | •••    | ib.  |
| 48.—Arranging of certain utensils w      | ith the a   | id of the |        |      |
| mantra,                                  |             |           |        | 497  |

| No. of Mantras.           |              |                |            |             | Page      |
|---------------------------|--------------|----------------|------------|-------------|-----------|
|                           | Section 1    |                |            |             |           |
| Explanations of the Mantr |              |                |            |             | IV.       |
| 1.—Oblations ordained by  | the 1st an   | d the 2nd      | l mantra,  | of the      |           |
| •                         | •••          |                |            |             | 500       |
| 2.—The places where lig   | hted taper   | s should       | be held    | when        |           |
| offering the above of     | blations,    | •••            | •••        | •••         | ib.       |
| 3.—Object of the 3rd man  | •            | •••            | •••        | •••         | ib.       |
| 4.—Ditto 4th ditto,       | . •••        | •••            | •••        | •••         | 501       |
| 5.—Ditto 5th ditto,       | •••          | ••             |            | •••         | 502       |
| 6.—Ditto 6th ditto,       | •••          | •••            | •••        | ·           | $ib\cdot$ |
| 7.—The Pravargya pot to   | be kept on   | the east       | side,      | •••         | 503       |
| 8A pair of wooden tong    | gs (sapha) t | o be brou      | ight for h | olding      |           |
| the Pravargya,            | •••          | •••            | •••        | •••         | ib.       |
| 9.—The advantage of kno   | wing the a   | bove,          | •••        |             | 504       |
| 10Wood required for       | the cerem    | ony— <i>Ud</i> | umbara,    | Ficus       |           |
| glomerata,                | •••          | •••            | •••        | •••         | ib.       |
| 11.—Sáma hymns to be i    |              |                |            |             |           |
| altar,                    | •••          | •••            | •••        | •••         | ib.       |
| 12.—The Nidhana or the    | burthen of   | the hyn        | an to be   | sung        |           |
| thrice,                   | •••          | •••            | •••        | •••         | ib.       |
| 13 —The wife and compan   |              |                |            |             |           |
| the singing of the b      | urthen,      | •••            | •••        | •••         | ib.       |
| 14A little gold to be p   |              |                |            |             |           |
| deposited,                |              |                |            |             | 505       |
| 15.—The sprinkling ords   |              |                |            |             |           |
| repeated three time       |              |                |            |             | 506       |
| 16.—The circumambulatio   |              |                |            |             |           |
| repeated,                 |              |                |            | •••         | ib.       |
| 17.—The word nábhí in th  |              |                |            |             | •         |
|                           | •••          |                |            |             | ib.       |
| 18.—The word s'arma in    |              |                |            |             | 507       |
| 19.—The destruction of en |              |                |            |             |           |
| tra,                      |              | •              |            | 1110411     | ib.       |
| 20.—The advantage of fill |              |                |            | <br>ne 12th | ω.        |
| mantra                    | 0 0          | 0.00           |            | 75011       | 508       |

21.—Advantage of knowing that the object of the word

Page

No. of Mantras.

| annádya in the 12th mantra is to eat,                                    | •••   |
|--------------------------------------------------------------------------|-------|
| 22.—The glory of the Pravargya indicated in the 13th man                 | ntra, |
| 23.—Benediction is the object of the 14th mantra,                        | •••   |
| 24.—An imprecation on enemies is the object of the                       | 15th  |
| mantra,                                                                  | •••   |
| 25, 26.—Object of the 16th mantra,                                       | •••   |
| 27.—Ditto of the word samudra yoni in the 17th ditto,                    | •••   |
| 28.—Ditto of the salutation in ditto,                                    | •••   |
| 29, 30.—Ditto of the 18th and 19th mantras is to obviate                 | the   |
| evil effects arising from irregularity or imperfect                      | per-  |
| formance of the ceremony,                                                | •••   |
| 31.—Ditto of the address beginning with the word dhiya in                | the   |
| 19th mantra,                                                             | •••   |
| 2.—Ditto of the 20th ditto,                                              | •••   |
| 3.—Ditto 21st ditto,                                                     | •••   |
| 4.—Ditto 22nd ditto,                                                     | •••   |
| 5.—Ditto of praying in ditto that the Soma may be drun                   | k,    |
| 6.—The first part of the 23rd intended as a blessing,                    | •••   |
| 7.—The second of ditto, a malediction on enemies,                        | •••   |
| 8.—The kind of homa to be performed with the two man                     | tras  |
| of which the initials are given in the 24th mantra,                      | •••   |
| -                                                                        |       |
|                                                                          |       |
| SIXTH PRAPAŢHAKA.                                                        |       |
| PITRIMEDHA OR RITES FOR THE WELFARE OF THE M                             | ANES. |
| <u> </u>                                                                 |       |
| G T                                                                      |       |
| Section I.                                                               |       |
| . Cremationary Rites.                                                    |       |
| 1Mantra for offering a homa to the Garhapatya fire*                      | on    |
| the death of one who had established a household fi                      |       |
| the offering to be made touching the right hand of                       |       |
| dead,                                                                    |       |
| # Phonoduin accommands the Khamanina fire                                |       |
| <ul> <li>Bharadvája recommends the Ahavaníya fire.</li> <li>6</li> </ul> |       |

| No. of Maniras                                                   | Page |
|------------------------------------------------------------------|------|
| 2.—Mantra for covering with unbleached, uncut cloth, having      |      |
| fringes on both sides, the body of the dead, after laying        |      |
| it with the head to the south, on a cot of Udumbara              |      |
| wood, having the skin of a black antelope spread on it,          | 645  |
| 3.—Ditto for dressing the corpse with a piece of new cloth by    |      |
| the son, brother or other relative,                              | ib.  |
| 4.—Ditto for removing the dead on its cot, wrapped in its        |      |
| bedding, or a mat; the removal, according to some,               |      |
| is to be made by aged slaves; according to others on             |      |
| a cart drawn by two bullocks. The meaning of the                 |      |
| mantra would make it applicable to the yoking of the             |      |
| bullocks,                                                        | 646  |
| 5.—First address to the dead while the body is being put         |      |
| down at the end of the first stage to the burning ground.        |      |
| The road is to be divided into three stages, and the             |      |
| bier is to be put down on the ground after the comple-           |      |
| tion of every stage,                                             | 647  |
| 6.—Second ditto at the end of the second stage,                  | ib.  |
| 7.—Third ditto at the end of the third stage,                    | 648  |
| 8.—Mantra to be used for bringing a cow or a goat with the       |      |
| dead. An old cow is the best, next a black one, next a           |      |
| black-eyed one, and next a black-haired one: the goat, if        |      |
| male, should be black-haired; if a female, black-hoofed,         | 649  |
| 9.—Ditto for offering an oblation with the ida pot or chamasa,   | ib.  |
| 10.—Address to the cow when immolating it. Should any            |      |
| accident happen at the time of immolation, the fore left         |      |
| foot is to be struck off, and the wound being dressed            |      |
| with dust, the animal is to be set free,                         | ib.  |
| 11.—Ditto to the life of the cow,                                | 650  |
| 12.—Ditto to the cow, when after its immolation its body is      |      |
| being dusted, wishing it not to mourn for its immola-            |      |
| tion, as it was to be translated to the region of the            |      |
| Pitris,                                                          | ib.  |
| 13.—Ditto to the spirit of the dead, requesting it to permit its |      |
| wife to remain in this world. This is to be said, after          |      |
| making the wife lie down by the corpse,                          | 651  |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Page       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 14.—Address to the wife when bringing her away by the left                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _          |
| hand from the bed of the corpse, offering to marry her,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 652        |
| 15.—Ditto ditto directing her to take a bit of gold from the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| hand of the corpse, if it be that of a Brahman,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.        |
| 16.—Ditto ditto a bow ditto, if it be that of a Kshatriya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 653        |
| 17.—Ditto ditto a jewel ditto, if it be that of a Vasya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ib.        |
| 18.—Ditto to Agni, when placing the sacrificial vessels and the different parts of the slaughtered cow on the different members of the corpse,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 654        |
| 19.—Ditto to the skin of the cow, when covering the body of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 001        |
| the corpse with it. The skin should be entire with head, hair and feet; the hairy side to be kept upper-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| most                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ib.        |
| 20.—Mantra to be repeated when setting fire to the pire,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 655        |
| 21.—Ditto ditto when the fire is in full blaze,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.        |
| 22.—Ditto to be addressed to the organs of the deceased, to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •          |
| return to their elements,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 656        |
| 23.—Ditto to the fire with reference to the goat which is to be tied with a weak string to a post near the fire,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.        |
| that the string may easily burn or break, 24.—Mantra for offering an oblation to the fire after the nine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 657        |
| offerings described in the next Section,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 001        |
| authorize the same of the same |            |
| Section II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| Homa to be performed after the cremation of the corpse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| 1.—Mantras for nine oblations to the fire, with a palás'a spoon,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 659        |
| 2-3.—Ditto ditto for two more. (These have not been                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| noticed by either Bharadvája or Baudháyana),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 660        |
| Section III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| Ceremonies to be observed after the homa, for the translation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | o <b>f</b> |
| the dead to the region of Yama.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •          |
| 1 to 4.—Addresses to Agni for the translation of the dead                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| safely to the region of Yama,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 661        |

| No. of Mantras.                                                | Page |
|----------------------------------------------------------------|------|
| 5.—Address to Yama to place the dead in the care of his two    | _    |
| four-eyed dogs,                                                | 664  |
| 6.—Address to the two messengers (dogs) of Yama to take        |      |
| care of it,                                                    | ib.  |
| 7 to 9.—Prayers for the attainment of a good region by the     |      |
| dead,                                                          | 665  |
| 10.—Address to the relatives to bathe in the three trenches to |      |
| be dug near the north of the spot where the cremation          |      |
| has taken place, and which are to be first lined with          |      |
| pebbles and sand, and then filled with water brought in        |      |
| an odd number of jars,                                         | 666  |
| 11.—Mantra to be repeated when passing under a yoke of         |      |
| two palás'a sticks planted near the trenches, and tied at      |      |
| the top by a piece of weak string,                             | 667  |
| 12.—Ditto ditto by the person who burns the dead, (the nearest |      |
| relative,) when plucking out the sticks, after passing         |      |
| under the yoke last,                                           | 668  |
| 13.—Ditto ditto by ditto to the sun,                           | ib.  |
| 14.—Ditto to be repeated by the relatives when bathing after   |      |
| the aforesaid ceremonies; at that time they are not to         |      |
| look at each other,                                            | 669  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                          |      |
|                                                                |      |
| Section IV.                                                    |      |
| Ceremonies after cremation.                                    |      |
| 1 to 5.—Mantras to be repeated when blowing out the fire       |      |
| with milk and water, and striking on the burnt bones           |      |
| of the cremation with a Udumbara staff. This is to be          |      |
| done on the 3rd, 5th or the 7th day,                           | 670  |
| 6-8.—Ditto for offering three oblations after throwing away    |      |
| the cinders towards the south side,                            | 672  |
| 9.—Mantra to be repeated by the principal wife when taking     |      |
| up the bones, either of the head or the teeth, with            |      |
| two bits of red and blue string to which a stone is            |      |
| tied,                                                          | 673  |

| No. of Mantras.  10.—Mantra for placing in front the bones enclosed in a jar, or wrapped in a piece of black antelope skin, after washing them, 675  11.—Ditto for hanging the jar or bundle to the branch of a palása or a sami tree, ib.  12.—Ditto for the burning of the bones a second time in the case of those who have performed the Soma Yága, ib. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ing them, 675  11.—Ditto for hanging the jar or bundle to the branch of a palása or a sami tree, ib.  12.—Ditto for the burning of the bones a second time in the                                                                                                                                                                                           |
| 11.—Ditto for hanging the jar or bundle to the branch of a palása or a sami tree, ib.  12.—Ditto for the burning of the bones a second time in the                                                                                                                                                                                                          |
| palása or a sami tree, ib.  12.—Ditto for the burning of the bones a second time in the                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12.—Ditto for the burning of the bones a second time in the                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| case of those who have performed the soma raga, 20.                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| SECTION V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Offerings to Yama.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1, 2.—Invitation to Yama and his wife, 677                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 3.—Offering of clarified butter to them in the middle of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| northern altar, 678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 4.—Ditto ditto, west side of ditto, 679                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 5.—Ditto ditto, east side of ditto, ib.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 6 to 8.—Praise of Yama to be recited while circumambulating                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| the altar, ib.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 9 to 15.—Mantras for taking up the clarified butter, 681                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| SECTION VI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ceremonies to be observed for raising a tumulus over the relic jar.                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1.—After placing the bones in the jar, it is to be covered with                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| grass, and filled with curds, mixed with honey, 685                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2, 3.—Addresses to the droppings of the mixture of curds and                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| honey, ib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 4.—Sweeping of the burning ground in the morning with                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| a branch of palása or of sami or leather, 687                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 5.—Mantra for yoking bullocks for ploughing the ground, ib                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 6, 7.—Six lines to be ploughed from east to west, 688                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 8.—Mantra for looking at the lines, 689                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 9.—Ditto for placing the jar in the middle line, ib.                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 10.—Ditto for letting loose the bullocks by the south side, 690                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 11.—Ditto for sprinkling water with an Udumbara branch, or                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| from a pitcher, ib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| No. of Mantras.                         |                   |             |              |         | Page |
|-----------------------------------------|-------------------|-------------|--------------|---------|------|
| 12.—Ditto for placing in t              | he jar the        | drugs call  | ed Sarvaus   | hadhi,  | 691  |
| 13Ditto ditto for putti                 | -                 | _           |              | •••     | ib.  |
| 14, 15.—Ditto ditto sand                | -                 | •••         | •••          | •••     | 692  |
|                                         |                   | <del></del> |              |         |      |
|                                         | SECTION           | VII.        |              |         |      |
| Ceremonies                              | to be obser       | ved &c., c  | ontinued.    |         |      |
| 1, 4.—Mantra for putting                | g some bri        | ckbats th   | ereon,       | •••     | 692  |
| 5.—Ditto for thrice thro                | wing there        | on some t   | ila seed an  | d fried |      |
| barley,                                 | •••               | • •         | •••          | •••     | 694  |
| 6.—Ditto for placing son                | ne butter o       | n the sou   | th in an un  | baked   |      |
| plate,                                  | •••               | •••         | •••          | •••     | 695  |
| 7.—Ditto for spreading of               | n the sout        | h side da   | rbha grass   | with    |      |
| their roots,                            | •••               | •••         | •••          | •••     | ib.  |
| 8, 9.—Ditto for surroundi               | ing the pla       | ce with pa  | alása branc  | hes,    | 696  |
| 10.—Ditto for placing in                | the middle        | the flow    | ering top    | of the  |      |
| nala reed-Arundo                        | karka,            | •••         | •••          | •••     | 697  |
| 11Ditto for placing t                   | he relic j        | ar on th    | e grass w    | ithout  |      |
| looking at it, after                    | anointing         | one's b     | ody with o   | ld ghi  |      |
| (the same as 9 of S                     | ection VI,        | )           | •••          | •••     | ib.  |
| 12.—Address to the mane                 |                   |             | ection I,    | •••     | 698  |
| 13Mantra for wiping th                  | he jar with       | old rags    | ,            | •••     | ib.  |
| 14Ditto for sprinkling w                | vater from        | a pitcher o | or with an U | Jdum-   |      |
| bara branch after c                     | overing th        | e body wi   | th an old    | cloth,  | 699  |
| 15 to 20.—Ditto for putti               | -                 | -           | •••          | •••     | ib.  |
| •                                       |                   |             |              |         |      |
|                                         | Section           | VIII.       |              |         |      |
| Ceremonies                              |                   |             | ontinued.    |         |      |
| 1Mantras for sanctifyi                  | ng the <i>cha</i> | ru rice,    | •••          | •••     | 701  |
| 2 to 5.—Mantras for put                 | _                 |             | on the five  | sides   | -    |
| of the jar,                             | •••               | •••         | •••          | •••     | 703  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                   |             |              |         |      |
|                                         | SECTION           | IX.         |              |         |      |
| Ceremonics :                            | to be observ      | red &c., c  | oncluded.    |         |      |
| 1Mantra for throwing                    |                   | -           |              | у,      | 704  |
| 2 to 5.—Mantras for pur                 |                   |             |              |         |      |
| every side,                             | -                 |             |              | _       | ib.  |

| No. of Mantras.                                         |                   |            |       | Page    |
|---------------------------------------------------------|-------------------|------------|-------|---------|
| 6, 7.—Ditto for putting on some bricks,                 |                   | •••        | •••   | 706     |
| 8.—Mantra for sprinkling water from                     | a pitche          | r or with  | an    |         |
| Udumbara branch,                                        | •                 | •••        | •••   | ib.     |
| 9.—Address to the gods,                                 | •                 | •••        | • •   | ib.     |
| 10 Mantra for placing a branch of the ve                | áru <u>n</u> a tr | ее,        | •••   | 707     |
| 11.—Ditto for placing brickbats,                        | •                 | •••        | •••   | ib.     |
| 12.—Ditto ditto a branch of the sami tree               | ,                 | •••        | •••   | ib.     |
| 13.—Ditto ditto, barley,                                | ••                | •••        | •••   | 708     |
| 14.—Address for the translation of the                  | manes             | to a high  | her   |         |
| region,                                                 | ••                | •••        | •••   | ib.     |
| 15 to 19Initial words of mantras for di                 | igging h          | oles near  | the   |         |
| burning ground (Sec. III),                              | ••                | •••        |       | ib.     |
|                                                         |                   |            |       |         |
| Section X.                                              |                   |            |       |         |
| Ceremonies to be observed on the tent                   | h day af          | ter cremat | ion.  |         |
| 1.—Address to the relatives, on the mo                  | orning s          | nbseauent  | t to  |         |
| the ninth night, after making them                      | -                 | -          |       |         |
| hide spread on the ground with                          |                   |            |       |         |
| east, and its hairs looking tows                        |                   |            |       |         |
| having a fire established in its pro                    |                   |            |       |         |
| done either in a town or out of it,                     | •                 | ••         | •••   | 709     |
| 2.—The address should be made succ                      |                   | according  | z to  |         |
| the seniority of the relatives,                         | •                 |            |       | ib.     |
| 3.—Oblation to be offered after taking                  |                   | hi four ti | mes   |         |
| in a ladle,                                             |                   | •••        | •••   | 710     |
| 4.—Mantra to be recited by the relative                 | s touchi          | ng a red b | ull,  |         |
| standing on the north of the fire,                      |                   | -          |       | 711     |
| 5.—Ditto ditto when they are to procee                  |                   | -          | •••   | ib      |
| 6.—The last man to efface, with a sami                  |                   |            | arks  |         |
|                                                         | •••               | •••        | •••   | 712     |
| 7.—The Adhvaryu is to place a stone or                  | n the gro         | und after  | the   |         |
| last man, as a wall to prevent de                       | _                 |            |       |         |
| that have gone forward,                                 | •••               |            |       | ib      |
| 8.—Mantra for putting on collyrium by                   | the wor           | nen,*      | •••   | 718     |
| * This mantra has been repeatedly quote forming Suttee. |                   |            | ority | for per |

| No. of Mantras.                                                   | Page  |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| 9.—The collyrium is to be applied with the three central          | •     |
| leaves of the kúsa grass,                                         | 713   |
| 10.—The leaves to be afterwards thrown on a bundle of that grass, | , 714 |
| 11.—Mantra for eating kid's flesh, which and barley are to be     |       |
| cooked this day,                                                  | ib.   |
| 12.—Mantra for eating the cooked barley,                          | ib.   |
|                                                                   |       |
| 0 77                                                              |       |
| Section XI.                                                       |       |
| Ceremonies to be observed, &c., concluded.                        |       |
| 1 to 12.—Mantras for offering twelve oblations after the oblation |       |
| ordained in the 3rd mantra of the preceding Section,              | 715   |
|                                                                   |       |
| SECTION XII.                                                      |       |
| Letting loose of the cow which is led with a corpse.              |       |
| 1 to 3.—The cow which is taken with the corpse to the burning     |       |
| ground, should be either slaughtered or let loose. The            |       |
| course for slaughtering has been detailed in Section I.           |       |
| In the event of being let loose, she is to be led round the       |       |
| fire three times while the priest repeats three mantras,          | 719   |
| 4 Mantra for sanctifying the cow,                                 | 721   |
| 5, 6.—Mantras for letting her loose,                              | 722   |
| •                                                                 |       |
| -                                                                 |       |
| SEVENTH PRAPAŢHAKA.                                               |       |
| S'IKSHA' OR THE TRAINING NECESSARY FOR ACQUIRING A KNOWL          | EDGE  |
| of Brahma. (Taittiríva Upanishad.)*                               |       |
| No. of Sections.                                                  |       |
| r.—Salutation,                                                    | 725   |
| II.—Resolution to explain the Sikshá,                             | ib.   |
| III.—Relation of the word Sanhitá to wind, speech, soul, &c.,     | 726   |
| IV.—Prayer for capacity to master the science of Brahma,          | 727   |
| * Translated by Dr. E. Roer.                                      |       |
|                                                                   |       |

| Avo. of Section.          |                 |            |            |        | Page |
|---------------------------|-----------------|------------|------------|--------|------|
| V.—Relation of the word   | s Bhur, Bhuv    | ar and     | Suvar t    | o the  | _    |
| sun, the world, th        | e wind, the m   | oon, the a | soul, &c.  | ,      | 723  |
| VI.—Relation of those w   | ords to Brahm   | ıa,        |            | •••    | 729  |
| VII.—The five-fold sphe   | re of the soul, | •••        | •••        | •••    | 730  |
| VIII.—The relation of the | ne syllable Om  | to Brah    | na,        | •••    | ib.  |
| IXTruth, justice and      | penance esse    | ntial to a | knowled    | lge of |      |
| Brahma,                   | •••             | •••        | •••,       | •••    | 731  |
| X.—Mantra to be recited   | before the dai  | ly reading | of the V   | Vedas  |      |
| with the object of        | obtaining kno   | wledge,    | •••        | •••    | 732  |
| XI.—Importance of obser   | ving the routin | ne duties  | of one's o | order, | ib.  |
| XII.—Prayer,              | •••             | •••        | •••        | •••    | ib.  |
|                           |                 |            |            |        |      |
|                           | •               |            |            |        |      |
| EIGH                      | TH PRAPA        | XŢĦAK A    | ١.         |        |      |
| Kno                       | WLEDGE OF B     | RAHMA.     |            |        |      |
| (TA                       | ittiríya Upan   | IISHAD.)   |            |        |      |
|                           |                 |            |            |        |      |
| I.—He how knows Brahm     | a obtains supr  | eme beat   | itude.     |        | 735  |
| II.—Food and the produc   | -               |            | -          |        | 733  |
| III.—The vital airs are B |                 |            |            |        | 737  |
| IV.—Ideal body of Brahn   | •               | •••        | •••        | •••    | ib.  |
| V.—Knowledge is Brahm     | •               | •••        |            |        | 738  |
| VI.—Production of the wo  | •               |            | •••        |        | 739  |
| VII.—Ditto,               | •••             |            | •••        | •••    | ib.  |
| VIII.—Brahma controls t   |                 |            |            |        |      |
| and the mental per        | •               |            | =          | •      | 743  |
| IX.—Knowledge of Brahn    |                 |            |            | •      | 748  |
| ~                         | -               |            | -          |        |      |

| 37                                                                                                                                                                                                                                             |                                |              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------|
| No. of Section.                                                                                                                                                                                                                                |                                |              |
| NINTH PRAPAŢHAK                                                                                                                                                                                                                                | A.                             |              |
| RELATION OF BRAHMA TO FOOD, MINI                                                                                                                                                                                                               | , LIFE,                        | &c.          |
| (Taittiríya Upanishad.)                                                                                                                                                                                                                        | )                              |              |
|                                                                                                                                                                                                                                                |                                |              |
| T. D. W.                                                                                                                                                                                                                                       |                                |              |
| I.—Benediction,                                                                                                                                                                                                                                |                                |              |
| II.—Anecdote of Bhrigu, who sought the                                                                                                                                                                                                         | knowle                         | edge of      |
| Brahma from his father,                                                                                                                                                                                                                        | •••                            | •••          |
| III.—Varuna teaches Bhrigu that life is Brahm                                                                                                                                                                                                  | a,                             | •••          |
| IV.—Ditto ditto, mind is Brahma,                                                                                                                                                                                                               | •••                            | •••          |
| V.—Ditto ditto, knowledge is Brahma,                                                                                                                                                                                                           | •••                            | •••          |
| VI.—Ditto ditto, bliss is Brahma,                                                                                                                                                                                                              | •••                            |              |
| VII.—Fruit of knowing the relationship betwee                                                                                                                                                                                                  | n food                         | , body       |
| and life,                                                                                                                                                                                                                                      | •••                            | •••          |
| VIII.—Ditto ditto, food, body and light,                                                                                                                                                                                                       | •••                            | •••          |
| IX.—Ditto ditto, food and earth,                                                                                                                                                                                                               | •••                            | •••          |
| X.—Ditto ditto, hospitality and knowledge of B                                                                                                                                                                                                 | rahma,                         | •••          |
| Marin and distance                                                                                                                                                                                                                             |                                |              |
| MINIMET DID A D AVINET A TE A                                                                                                                                                                                                                  |                                |              |
| TENTH PRAPATHAKA                                                                                                                                                                                                                               |                                |              |
| THE WORSHIP OF BRAHMA.                                                                                                                                                                                                                         |                                |              |
| · (Ya'jniki'-Upanishad.)                                                                                                                                                                                                                       |                                |              |
| Mardin                                                                                                                                                                                                                                         |                                |              |
| - 1 0 5 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                              |                                |              |
| II y Krahma daacrihad                                                                                                                                                                                                                          |                                | •••          |
| I.—1—9.—Brahma described,                                                                                                                                                                                                                      |                                |              |
| 10-11It is bodiless,                                                                                                                                                                                                                           | •••                            | •••          |
| 10—11.—It is bodiless, 12.—Proof thereof,                                                                                                                                                                                                      | •••                            | •••          |
| 10—11.—It is bodiless,<br>12.—Proof thereof,<br>13—14.—It is indicated by the words <i>dis'</i> &                                                                                                                                              | <br>tc.,                       | •••          |
| 10—11.—It is bodiless, 12.—Proof thereof, 13—14.—It is indicated by the words dis' & 15—16.—Legend on the advantage of faith                                                                                                                   | <br>tc.,<br>1,                 | •••          |
| 10—11.—It is bodiless, 12.—Proof thereof, 13—14.—It is indicated by the words dis' & 15—16.—Legend on the advantage of faith 17—18.—Brahma's worldly attribute of mer                                                                          | <br>tc.,<br>1,                 | •••          |
| 10—11.—It is bodiless, 12.—Proof thereof, 13—14.—It is indicated by the words dis' & 15—16.—Legend on the advantage of faith 17—18.—Brahma's worldly attribute of merof granting salvation,                                                    | tc.,<br>i,<br>rcy and          | power        |
| 10—11.—It is bodiless, 12.—Proof thereof, 13—14.—It is indicated by the words dis' & 15—16.—Legend on the advantage of faith 17—18.—Brahma's worldly attribute of mer of granting salvation, 19.—Brahmá attains Brahma, on the conclusions.    | tc.,<br>i,<br>rcy and          | power of his |
| 10—11.—It is bodiless,  12.—Proof thereof,  13—14.—It is indicated by the words dis' & 15—16.—Legend on the advantage of faith 17—18.—Brahma's worldly attribute of mer of granting salvation,  19.—Brahmá attains Brahma, on the conclusiver, | tc.,<br>n,<br>rcy and<br>usion | power of his |
| 10—11.—It is bodiless, 12.—Proof thereof, 13—14.—It is indicated by the words dis' & 15—16.—Legend on the advantage of faith 17—18.—Brahma's worldly attribute of mer of granting salvation, 19.—Brahmá attains Brahma, on the conclusions.    | tc.,<br>n,<br>rcy and<br>usion | power of his |

| No. of Section.                  |                   |            |                         |       |
|----------------------------------|-------------------|------------|-------------------------|-------|
| 21.—Prayer to Brahma             | under th          | e name o   | f Vanhi.                | •     |
| 22.—Prayer to Brahma i           |                   |            | ,                       | ),    |
| 23-24.—Prayers to Ru             |                   | •••        | •••                     | •••   |
| 25.—Prayer to Vináyaka           | •                 | •••        | •••                     |       |
| 26.—Prayer to Nandi,             | •••               | •••        | •••                     | •••   |
| 27.—Prayer to Kartikey           | 7a,               | •••        | •••                     | •••   |
| 28.—Prayer to Garuda,            | •••               | •••        | •••                     | •••   |
| 29.—Prayer to Brahmá,            | •••               | •••        | •••                     | •••   |
| 30.—Prayer to Vishnu,            | •••               | •••        | •••                     | •••   |
| 31.—Prayer to Nárasiñh           | a,                | •••        | •••                     | •••   |
| 32.—Prayer to Kditya,            | •••               | •••        | •••                     |       |
| 33.—Prayer to Agni,              | •••               | •••        | •••                     | •••   |
| 34.—Prayer to Durgí,             | •••               | •••        | •••                     | •••   |
| 35-37Mantra to be r              | repeated          | at the tin | ne of bath              | ing,  |
| 38-44Mantra for san              |                   |            |                         |       |
| time of bathing,                 | •••               | •••        | ••                      | •••   |
| 45-46Mantra to be re             | epeated v         | vhen the   | bather has              | gone  |
| to the water up to his:          | navel,            | •••        | •••                     | • ••• |
| 47-48.—Prayer to the             | regent of         | water af   | ter rubbin              | g the |
| body with the sanctifie          | d earth,          | • •        | •••                     | •••   |
| 49.—Salutation while in          | water to          | the Dev    | 88,                     | • •   |
| 50.—Mantra to purify ba          | d water           | at the tin | ae of di <del>v</del> i | 1g,   |
| 51-53Mantras for div             | ring,             | •••        | •••                     | •••   |
| 54 —Invitation to sacred         | rivers t          | o come to  | the spot,               | •••   |
| 55.—Mantra to be repeat          | ed whil           | e under    | water for               | r de- |
| stroying sin,                    |                   | •••        | •••                     | •••   |
| 56-59.—Three Rig ver             |                   | •          | •••                     | •••   |
| 59.—Mantra for washing           | the face          | after the  | diving,                 | •••   |
| 60.—Mantra for bathing           | after the         | washing,   |                         | •••   |
| 61.—Mantra for the remo          | oval of u         | nknown s   | ins,                    | •••   |
| 62.—Mantra to be silently        | y repeat          | ed after t | he bathing              | ,     |
| 63-68.—Six mantras for           | averting          | g evils,   | •••                     | •••   |
| I.—Mantras named <i>Mahá v</i> y | <i>jáhriti</i> fe | or the pe  | rformance               | of a  |
| homa,                            | •••               | •••        | •••                     | •••   |
| II.—Alternative reading in t     | he mant           | ra for obt | aining ab               | und-  |
| ance of food,                    |                   | ***        | •••                     |       |

| No. of Section.                                    |               |
|----------------------------------------------------|---------------|
| IV.—Alternative reading for adoration,             | ••            |
| V.—Mantra for offering a homa for the removal      | of obstacles  |
| to knowledge,                                      |               |
| 71.—Mantra to be inaudibly repeated for the compl  | lete acquisi- |
| tion of the Vedánta,                               | •••           |
| VII.—Mantra for retaining the same in the memory   | 7,            |
| VIII.—Penances meet for those who wish to be lib   | erated,       |
| X.—Praise of virtuous actions on the part of those | who wish      |
| to be liberated,                                   |               |
| X.—The Deity to whom those who wish for libera     | tion should   |
| apply, and prayers for the same (1 to 24),         |               |
| XI.—The characteristics of the adorable Great Lor  | d (Mahes'-    |
| vara) who abides in the lotus of the heart (1      | to 12,        |
| XII.—A mantra for saluting the above-named divin   | it <b>y</b> , |
| XIII.—Adoration of the great Brahma who abi        | ides in the   |
| solar orb,                                         |               |
| XIV1. That great Brahma described,                 |               |
| 2-3. Advantage of knowing the above, .             | •             |
| XVMantra for adoring Aditya,                       | ••            |
| XVI.—Mantra for adoring Rudra,                     |               |
| XVII.—Another mantra for adoring Rudra,            | •• •••        |
| XVIII A third mantra for adoring Rudra, .          | •• ••         |
| XIX.—Praise of the Vikankata wood meet for fire    | offering,     |
| XX.—Initial words of five mantras for overcomin    |               |
| to true knowledge. (The mantras are given          | en in the     |
| last section of the first Book, Chapter 1          | I, of the     |
| 0 ~1 '                                             | ••            |
| XXI.—A mantra addressed to the earth—Prithiví,     | •••           |
| XXII.—A mantra addressed to the regent of          | the waters    |
| (Ap devatá),                                       | ••            |
| XXIII.—A mantra for tasting water for self-purific | ation at the  |
|                                                    | ••            |
| XXIV.—A mantra for tasting water for self-purifica |               |
| <del>-</del>                                       | •• •••        |
| XXV.—A mantra for tasting water for self-purificat |               |
|                                                    | ••            |
|                                                    |               |

| No. of Section.                                               | Page |
|---------------------------------------------------------------|------|
| XXVI.—Mantra for inviting the Gayatri at the three prayers;   | -    |
| to be repeated after sprinkling a little water on one's       |      |
| own head,                                                     | 847  |
| XXVII.—Mantra for performing the Pranayama during which       |      |
| the right nostril is closed with the thumb first, and         |      |
| breath drawn from the left, both nostrils are then closed,    |      |
| and lastly breath exhaled through the right nostril, the      |      |
| left being closed with the middle finger. The Tantrics        |      |
| follow a different order,                                     | 848  |
| XXVIII.—An optional mantra for the same,                      | 850  |
| XXIX.—Another optional mantra for the same,                   | ib.  |
| XXX.—Mantra for sending away the Gayatri after prayer,        | 851  |
| XXXI.—Mantra for inviting Brahma to one's mind after send-    |      |
| ing away the Gáyatrí,                                         | 852  |
| XXXII.—Mantra for tasting water when commencing a meal,       | 853  |
| XXXIII.—Five mantras for offering five mouthfuls to the       |      |
| five vital airs before commencing a meal,                     | 854  |
| XXXIV.—Optional substitutes for the above,                    | 855  |
| XXXV.—Mantra to be repeated when drinking after finishing     |      |
| a meal,                                                       | 856  |
| XXXVI.—Mantra to be repeated after the above,                 | 856  |
| XXXVII.—Mantra to be repeated after the last when rubbing     |      |
| the chest with the right hand,                                | 857  |
| XXXVIII.—Mantra to be repeated when seated at ease after      |      |
| a meal, praying that the meal taken may prove grati-          |      |
| fying to the Great Eater Brahma,                              | 858  |
| XXXIX.—Two mantras to be addressed to the presiding           |      |
| divinity of intellect—Sarasvati,                              | 859  |
| XL.—Address to the gods who bestow intellect,                 | 861  |
| XLI.—A prayer wishing that the intellect of all those who are |      |
| most intellectual, such as the Apsarás, Gandharvas,           |      |
| Devas, and wise men may irradiate the petitioner's mind,      | 862  |
| XLII.—Another prayer to those who are most intellectual,      |      |
| such as the Apsarás, Gandharvas, Devas, and wisemen           |      |
| may irradiate the petitioners mind, wishing that the          |      |
| intellect of all those may come to him,                       | ib.  |

| No. of Section.                                                | Page |
|----------------------------------------------------------------|------|
| XLIII.—Mantra addressed to the western face of Mahádeva,       | 863  |
| XLIVMantra addressed to the northern face of Mahádeva,         | 864  |
| XLV.—Mantra addressed to the southern face of Mahádeva,        | 865  |
| XLVI.—Mantra addressed to the eastern face of Mahádeva         | 866  |
| XLVIIMantra addressed to the upward face of Mahadeva,          | ib.  |
| XLVII1. The first of a series of three mantras, named Tri-     |      |
| suparná, to overcome the sins of killing Bráhmans, &c.,        |      |
| which are obstacles to true knowledge,                         | 867  |
| 2. The praise thereof,                                         | 868  |
| XLIX.—1. The second mantra of the aforesaid three,             | 869  |
| 2. The praise thereof,                                         | 870  |
| L1. The third of the aforesaid three,                          | 871  |
| 2. The advantage of repeating the three mantras,               | ib.  |
| LI to LXI.—Mantras for making a homa of eleven oblations for   |      |
| the purification of the body, and rendering one's self fit     |      |
| for the knowledge of Brahma,                                   | 872  |
| XII.—1. Veracity enjoined as a requirement for Sannyasa,       | 879  |
| 2. Penance enjoined as a requirement for do.,                  | 880  |
| 3. Control of the external organs of sense,                    | 881  |
| 4. Control of the internal organs of sense,                    | ib.  |
| 5. Charity,                                                    | ib.  |
| 6. Religious duty,                                             | 882  |
| 7. Procreation and other duties,                               | ib.  |
| 8. Conservation of the household fire,                         | 883  |
| 9. Diurnal homa,                                               | ib   |
| 10. Dars'a Paurnamása and other occasional rites,              | ib.  |
| 11. Meditation or intellectual worship,                        | ib.  |
| 12. Forsaking of the religious duties enjoined in the          |      |
| s'ástras,                                                      | 884  |
| 13. Advantage of knowing and practising the above              |      |
| twelve forms of adoration of the Supreme Divinity,             | ib.  |
| LXIII.—Legend of Prajapati and his son, Aruni, in illustration |      |
| of the advantages of practising the twelve duties              |      |
| enjoined in the preceding section,                             | 885  |
| 2. Truth,                                                      | ib.  |
| 3. Penance,                                                    | 886  |

| No. of Section.                                         |          |              |        |       | Page      |
|---------------------------------------------------------|----------|--------------|--------|-------|-----------|
| 4. Control of the exter                                 | rnal org | ans of sens  | e,     | •••   | 887       |
| 5. Control of the inter                                 | nal org  | ans of sense | ,      | •••   | ib.       |
| 6. Charity,                                             | •••      | •••          | ••     | •••   | 888       |
| 7. Religious duty,                                      | •••      | •••          | •••    |       | ib.       |
| 8. Procreation and other domestic duties,               |          |              |        |       | ib.       |
| 9. Conservation of the                                  | househ   | old fires,   | •••    | •••   | 889       |
| 10. Diurnal homa,                                       | •••      | •••          | •••    | •••   | 890       |
| 11. Occasional rites,                                   | •••      | •••          | •••    | •••   | ib.       |
| 12. Intellectual worsh                                  | ip, '    | •••          | •••    | •••   | 891       |
| 13. Forsaking of the r                                  | eligious | duties,      | •••    | •••   | $\bf 892$ |
| 14.—15. Identity of the                                 | he Hira  | nyagarbha,   | ,      | •••   | 892       |
| 16. Advantage of the aforesaid course of adoration,     |          |              |        |       | 893       |
| 17. Praise of the perso                                 | n who    | has obtain   | ed the | know- |           |
| ledge of Brahma l                                       | y Sann   | yása,        | •••    | •••   | 895       |
| 18. Advantage of that                                   | knowle   | edge,        | •••    | •••   | 896       |
| 19. Concludes the subj                                  | ect of S | sannyása,    | •••    | •••   | 897       |
| 20. Praise of Brahma t                                  | o obvis  | te accident  | s,     | •••   | ib.       |
| 21. Concluding act of                                   | the San  | nyási,       | •••    | •••   | 898       |
| 22. Praise of Om,                                       | •••      | •••          | •••    | •••   | ib.       |
| 23. Fruit of the knowl                                  | edge of  | Brahma,      | •••    | •••   | 899       |
| 24. Instruction on the subjects of sannyasa concluded,  |          |              |        |       | ib.       |
| LIV1-3. The life of the Sannyási compared with rituals, |          |              |        |       | 904       |
| 1-4. The reward of t                                    | he San   | nyásí,       | •••    | •••   | 906       |



# तैतिरीये आर्गयके

प्रथमप्रपाठके प्रथमे। (नुवाकः।

इरि: ॐ।

भद्रं कर्णेंभिः ऋणुयामं देवाः। भद्रं पंश्वेमास्रभि-र्यजेचाः। स्थिरैरक्नैस्तुष्टुवाः संस्तृनूभिः। व्यर्थेम देव-हितं यदायुः। खुस्ति न इन्द्रें। वृक्षश्रेवाः। खुस्ति नेः

> श्रीगरोशाय नमः। माधवीये वेदार्थप्रकामे

तैत्तिरीयारखकभाष्यम्।

वागीश्वाः समनमः सर्वार्थानामुपक्रमे।
यं नला कतक्रत्याः खुलं नमामि गजाननम्॥
यद्य निश्वसितं वेदा यो वेदेभ्येऽखिषं जगत्।
निर्ममे तमषं वन्दे विद्यातीर्थमष्टेश्वरम्॥
तत्कटाषेण तद्रृपं दधहुक्कमषीपतिः।
श्रादिश्रक्ताधवाषायं वेदार्थस प्रकाशने॥
ये पूर्वात्तरमीमांसे ते खाख्यायातिसङ्गृष्टात्।
क्रपाषुः सायनाषार्थां वेदार्थं वक्तुमुद्यतः॥
खाख्याता सुखसे।धार्थं तैत्तिरीयक्षंष्टिता।



#### तैतिरीये चारस्यने

पूषा विश्ववेदाः। स्वस्ति न्सार्क्षे श्रारिष्टनेमिः। स्वस्ति ने। रहस्पतिर्द्धातु। अशान्तिः शान्तिः।

> तहा द्वाषञ्च व्याखातं त्रिष्टमार् द्यकं ततः॥ श्रर्णाध्ययगादेतदार स्वामितीर्यते । कर्षो तदभी यी तेस्पेवं दाकां प्रवच्यते ॥ काण्डमारका सवै घास्यातवं प्रयक्षतः। श्रारक्षकविश्रेषास्त पूर्वाचार्देस्टीरिताः॥ देत्रन प्रवर्ग्यकास्डम् यास्रापनिषदी विदः। श्रहणीयविधिसेव काठके परिकीर्त्तित:॥ हुरो नारायणसैव मेधी यसैव पिचियः। एतदार्थकं सर्वं नावती श्रीतमर्रति॥ कठेन सुनिया कुछं काठकं परिकोर्स्तो । याविचे। नाचिकेतच चातुर्चे।चसुयीवयः॥ तुर्वेः वैक्क्जबाददक्तिराद्यकेतुकः। काभावना जायक्ति वर्षे काउक्कीरितम् ॥ नार शाधीतिनियमः साविवादि पतुरुये। त्रतस्त्रद्वाच्चाच्ये मुतं व्याखातमण्डः ॥ विज्ञराद्वकेलाखाः कादने पश्चमञ्जतः। प्रार्थकादावाचातसञ्जाखाय प्रतमारे ॥

त्रव वेश्यापने कच्ये तत्प्रकारीः अधितः। 'इतेनाइप-केतुकी साण्यातेः पारकान्त्रस्वीत्रकाः। स्रोकं प्रपात् च स्वय- (१) ॐ भ्रष्टं वर्षेभिः ऋबुयामं देवाः। भ्रष्टं पंश्लेमा-श्रुभिर्यत्रेषाः। स्विरेर प्रेस्सुद्वारसंस्तनूभिः। स्वरेम देवहितं यदायुंः(१)। (१) खुस्ति न इन्ह्री वृष्टश्रेवाः। स्वस्ति

माह्याम् चाप एवेति'। पूर्वंच साविचादिच्यमानामिन-चित्रवादितेनेति तत्वरामर्थः। अनूपा इष्टका अवीष्टकाः। नाचेष्टका स्टक्षादिचा निष्पादनीयाः । किन्तु न्नाप एवेष्टकाः, मुखोपधेया इस्तर्यः। उपधानेऽस्मिन् सन्य एवमभिष्टितः। 'खक्तरवेषावपनकासे द्वः चीं आनुदर्भ खालान्य व मृदं निव-पति विदेरग्निरित्यादिर्जुपते। भुवाबीति प्रतिपद्यते। एस-पाभममीष्टका उपद्रभात्। भद्रं कर्पेभिरिति दाश्री प्राणि बना ताभ्यामुपरधातीति'। एक्याएं एकेन ग्रहीला अध-मिलार्थः । तन भाष्ययी प्रथमास्यमाय । "(१) भद्रं कर्षेभिः • देविहर्त चदायुः<sup>(१)</sup>" इति । हे 'देवाः' इन्हादयः, 'भद्र' श्रुतिस्त्रतिवाक्षारूपं, 'कर्षेभिः' श्राचार्थाक्षेत्रावि र्पाणास्त्रियाजमामस्पाणां वाऽसाकं यक्षमां कर्षे: 'श्रुणु-भाम' युष्तत्प्रसादात् सर्वदा श्रीतं समर्थाः स्वाम । श्रुला प 'वषचाः' यामचमाः, वर्थ 'भद्रं' कखाणं, चन्नादिकं कर्म, 'चचभिः' चचुरिन्त्रियैः, याचात् 'प्रश्लेम'। 'खिरैः' ऋविक्रक्षैः, 'त्रक्नैः' चनुरादिभिर्चसादिभियावयवैः, 'तनूभिः' मधाविध-

<sup>\*</sup> रक्तजालक्षणक्षणकार्यकारीजत् स्की मन्त्री बीज्रशः।

नः पूषा विश्ववेदाः। ख्रास्ति नृस्तार्ख्या श्रारंष्टनेमिः। ख्रास्ति ने। रहस्पतिद्धातु (१)। (१) श्रापंमापाम्पः सर्वाः। श्रासाद्साद्ति।मुर्तः॥१॥

भरीरैः, युक्ता वयं 'तुष्टुवांसः' युग्नदीयां स्तृतिं कुर्वाषाः, 'यत्' यस्नात् कारणात्, 'देविहतं' देवेन प्रजापतिना सम-र्पितं, सर्वमिप 'त्रायुः', 'व्यभेम' विभेषेण प्राप्नुवाम । तस्नादप-रुत्यारभावािचरं भद्रं ग्रृणुयामेति पूर्वचान्वयः॥

श्रथ दितीयमाद। "(१) खिसा न द्रन्दः • ष्ट्रस्तिर्देधातु(१)" दित । छद्धेर्मदाक्षाभः सदा पुराषादिषु श्रूयत दित
'खद्धश्रवाः', तादृशः 'दृन्दः', 'नः' श्रक्षाकं, 'खिसा द्धातु'
श्रथ्यमश्रवणानुष्ठानाधें चेमं सम्पाद्यतु । विश्वं विक्त जानातीति 'विश्ववेदाः', तादृशः 'पूषा', श्रिप 'नः', 'खिसा द्धातु' ।
'श्रिरिष्टम्' श्रदिसा, तस्य 'नेमि'स्थानीयः, यथा खोष्टमयो नेमिः
काष्टमयस्य एकस्य भङ्गाभावाय पास्त्रयति एवमयं 'तार्च्छः'
गद्खाऽपि, सर्पादिक्रतां दिंशं निवार्य तत्पास्त्रकलात् 'श्रिरएनेमिः', तादृशः तार्च्यः 'नः', 'खिसा द्धातु' । 'छ्ट्रस्वितः', च श्रद्धावर्षं परिपास्त्र 'नः स्वित्त द्धातु' । एतस्वान्तद्यं शान्त्रर्थमादे। पठिला प्रणवद्येनावीष्टकाद्वयमुपद्थात् ॥

.कस्यः । 'त्रापसापामिति पञ्चभिर्महानास्त्रीभिह्ण्योदक-मिति'। उपद्रधाति इत्यनुवर्त्तते । तच प्रथमामाह । "<sup>(२)</sup>त्राप- श्रीमवायुश्व स्र्यंश्व।सह संश्वलरिंधा (१)। (१) वाखर्शा रिक्षापत्यः। मरीश्वात्माना श्रद्धं हः। देवीर्भवनस्र-वरीः। पुत्रवृत्वायं मे सुत (१)। (१) महानासीर्महामानाः।

मापामपः • सद्द सद्यख्तर्द्धिया (१) "दित । यहं 'सर्वा यपः' सर्वदेशवर्त्ती न अलानि, 'श्रापमापां' पुनः पुनः प्राप्तवानिका । श्रापमाय वीपाया पानः पुन्यं लभ्यते । दोर्घे कान्द्र न लाह्नितीयोऽप्यापमित्येव ब्रब्दः । अललाभाय खानिविश्वेषा निर्दिश्यन्ते । 'श्रसादसात्' द्रदंश्रव्देन वीपायुक्तेन सर्वनाका- जलखानानि गङ्गासरस्त्रतीयमुनागीदावरीकावेर्यादीनि वि- खन्ते तसात् सर्वसाव्यक्तियमुनागीदावरीकावेर्यादीनि वि- खन्ते तसात् सर्वसाव्यक्तियमुनागीदावरीकावेर्यादीनि वि- खन्ते तसात् सर्वसाव्यक्तियम् भूलोकस्वर्गलीकाविभिधीयेते । 'दिताऽमृतः' द्रत्याभ्यां श्रव्दाभ्यां भूलोकस्वर्गलोकाविभिधीयेते । तसाद्यम्यः । तामेतां सर्वजल- प्राप्तिम् 'श्रियायुद्धर्याः', सम्यादयन्त्विति श्रेषः । श्रदं तेर्देवैः 'सद्द', 'खद्विया' सन्दद्धिनिम्नं, 'सञ्चख्तर' ता श्रापः संस्कर्ने। सि ॥

श्रथ दितीयामार। "(अ) वाख्या रिक्षणतयः • पुत्रवलाय
मे सुत(अ), दित। वायव एवायखानीया बीढारी यासामणं
ताः 'वाख्याः', श्रादित्यर्यस्य एव पातारी यासामणं ताः
'रिक्षिपतयः', मरीचय एवात्सा ग्ररीरमाधारस्रतं यासामणं
ताः 'मरीचात्सानः', 'श्रद्धः' कखचिदपि द्रोहमकुर्वाणः,
'देवीः' खच्छलेन धोतमानाः, 'स्वनस्वरीः' स्रतशातस्र

मृह्सा महस् स्वः। हेवाः पंजेम्ब्यू वरीः। पुनुबुत्वार्यं मे सुत्र<sup>(१)</sup>॥२॥

(१) श्रुपाश्चु व्याम्पा रहाः। श्रुपाश्चु व्याम्पार्धं। श्र-

सविष्यः, ई.दृष्ण त्रापा याः सन्ति तषाविधा हे त्रापः, यूवं 'मे' मम, 'पुत्रवलाय' वक्षपुत्रयुक्तलाय, 'सत' चनुत्रानीत॥

प्रवाह्मतीयामाइ। "(") महानावीर्महामानाः ॰ पुनवताव मे सुत(")" इति । महद्धिकं नाम यासामपां ताः 'महा-नाच्यः', प्राप्तिति धाते। स्पन्नव्याप्त्रव्यक्ष सर्वक्षत्राप्तिवाषक-लाचाहानामलं। 'महामानाः' प्रधिकपूषायुक्ताः, सर्वकर्मस् ग्रुद्धिते तेनाधिकपूष्ट्यलं। 'महसे। महसः' तत्त्रहेवताविषय॰ पूषायाः, 'खः' सविष्यः, प्रवर्त्तिका इत्यर्थः। सति सुदके-ऽर्ष्ट्यपाद्यादिना देवाः पूष्ट्यको। 'देवीः' खच्चलेन द्यातमानाः, 'पर्जन्यस्वरीः' मेधेन प्रेरिताः, तादृक्षा या प्रापः सन्ति, तथाविधा हे श्रापः 'मे' मम, 'पुनवलाय' वश्चपुनसम्पत्तवे, 'सुत' प्रेर्यत ॥

श्रय चतुर्थी माइ। "(() सपाइन्युच्चिमपार्शः • सप देवी-रितो दितं (कतं)" दितं। समाति सुक्क दितं 'सिम्नः' भेका, खबति दहतीति 'खिचाः' दाहकोऽग्निः, समीनां भेक्ष्णमु-च्चिदी हको चोऽग्निः चेऽयम् 'सम्युच्चिः' चोऽग्निर्यहान् दहति सेऽयं भोग्यवस्त्रविनामकलाद्वी मृदाहको भवति तादृश्मिग्नं 'दतः' समात्रार्थात्, हे सापः यूयं 'सपहित' सपहिनुत, वियोजसतेत्वर्थः। तथा 'रकः' बाधकं राचसम्, 'मण्डित'।
तथा 'मध्यप्रित'। भोष्ट्रणां मरीरदाचकं व्यरादिक्पमित्रम्,
'मण्डित'। व्यरदाचकतं मरीरम्रोपणं तद्धेतुध्वतं धापम् 'मपचित'। 'मण्डां' प्राणादिक्षानम्मस्रावम् 'मप्डित'। 'मवित्तें'
द्वित्तिजीवनं तदिरोधि दारिष्ट्रम् 'मप्डित'। 'देवीः' खच्चलेन द्योतमानाः, चे भापः भन्यद्पि मित्रकृषं सर्वम् 'इतः'
भाषात्समीपात्, 'मण्डित'॥

भय पश्चमीमाइ। "(०) वजं देवीरजीता एखं ० बोनिनी-भंमुदीवत (०) दिता। दे आपी यूयं 'देवीः' द्येतनात्मिकाः सत्यः, 'वज्जम्' रन्द्रावुधम्, 'ऊर्ड्डं' उपरिदेशे द्युक्ते के, 'उदी-षत' भक्षद्रचार्थमुत्रयत, उपरि दि वजे दृष्णमाने प्रमूषां भीतलादस्माकं रचा भवतीत्यर्थः। 'श्रजीतान्' प्रजुमिर्जि-तान्, श्रस्मानपि, उपरिदेशे रचार्थं 'वज्जम्', उन्नयत। 'भुवनं' श्रतजातं, गवादिकं च, 'उदीषत', 'देवस्वरीः' देवानामपि सवित्यः प्रेरियद्यः, यूयम् 'श्रादित्यान्' श्रदितेः पुचान्, सर्वान् देवान्, 'श्रदितिं', 'देवीं', च 'योनिना' कार्णलेन, 'उदीषत'। सर्वेपि देवा श्रस्मद्रचायाः कार्णा भवन्तित्यर्थः॥ वन्तु। दिखा श्राप कोर्षधयः (०)। (८) सुमृडीका सर्वः ति। मा ते व्याम स्न्दृर्शि (८)॥ ॥ श्रमुतः सुतै। विध्या हे च॥ श्रमु० १॥

कस्यः। 'शिवा नः ज्ञम्ममित सैषिधोऽपोऽध्वर्यवे ददाति।
स ताः प्रतिग्रद्धा शिवा न इत्युपदधाति' इति। पाठस्तः।
"(()) शिवा नः ज्ञम्तमाः • श्वाप श्वोषधयः (())" इति। दिविभवा चाः 'श्वापः', चाद्य 'श्वोषधयः', विद्यम्ते ताः सर्वाः 'नः'
प्रस्नाकं, 'शिवाः' सुखदेतवः, 'ज्ञम्ममाः' श्वतिश्रयेन दुःसन्नामिहेतवद्य 'भवम्नु'॥

कन्यः। 'सुम्डोकेति स्विमिवतीमुपद्ध्यादेताः पुरस्तात्' इति। पाठास्त। "(ट) सुम्डोका ॰ व्योम सन्दृशि (ट)" इति। हे 'सरस्वति', सरोयुक्तस्विक्षपे इष्टके, लं 'सुम्डडीका' सुष्टु सुखहेतुर्भव। 'ते' तव सन्निन्धि, 'व्योम' किट्रं, श्रोषधिभिराष्क्र-स्रुलात् 'मावृशि' दृष्टं मास्रुत्॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रारखको प्रथमप्रपाठको प्रथमोऽनुवाकः॥ \* ॥

#### दितीयानुवाकः।

(१)स्मृतिः पुत्यक्षंमितिश्वं। श्रनुमानसतुष्ट्यं। एतै-रादित्यमण्डलं। सर्वेरेव विधास्यते (१)। (१) स्तर्ये। म-रीचिमादेत्ते। सर्वस्माझुवनाद्धि। तस्याः पाकवि-

कणः। 'स्रतः प्रत्यचमैतिद्यमित्रष्टी मध्ये प्रकृतं ते यव्यदिति च' द्दति उपद्ध्यादित्यनुवर्त्तते। तत्र प्रथमामादः।
(१) "स्रतः प्रत्यचमैतिद्यं • सर्वेदेव विधास्यते" (१) द्दति। 'स्रितः',
प्रमुमेयत्रुतिमूलं मन्यादिशास्तं। 'प्रत्यचं' सर्वपृद्वाणां त्राचेण गाद्यं, वेदवाकाञ्च। 'ऐतिद्यं' द्दतिद्यापुराणमद्याभारतत्राष्ट्रणादिकं। 'त्रनुमानः' श्रिष्टाचारः, तेन दि मूलस्रतं
त्रुतिस्रतिखचणं प्रमाणमनुमीयते। तदेतत् स्रत्यादिषः, 'सर्वेदेव'
प्रमाणः, 'त्रादित्यमण्डलं', 'विधास्यते' प्रमीयते। यादृष्टमिदं
मण्डलं भवति यथा च प्रवर्त्तते, यथा चामन्यन्तरादिभेदिभसं
कासं प्रवर्त्तते। यथा चोदकस्रकादिना विश्वमृत्यादयित
तस्रवें स्रत्यादिप्रमाणिस्दं दे त्रविष्टके लं तथाविधमण्डलस्क्रपासीति स्ततः॥

त्रथ दितीयामाइ। (१) "सूर्या मरीचिमादत्ते • स्मृतं कालविश्रेषणं" (१) इति। श्रयं 'सूर्यः', जगदादी 'मरीचिं' सर्वयवद्यारहेतुभृतं कञ्चिद्रस्मिं, 'त्रादत्ते'। कुचादत्त इति

<sup>\*</sup> त्रोवियेष इति A. B. पुलकपाठः।

श्रेषेण । स्मृतं कालिविशेषंसं (१) । (१) नदीव प्रभवात् का-चित् । श्रुश्चर्यात् स्यन्दते येथा ॥ १ ॥ तां नद्योऽभिसंमायन्ति । सोरः सती न निवर्तते (१) ।

तद् चिते, 'सर्वसाह्मवनादिध' सर्वस्य स्तजातस्यापित, रसवीर्यविकारादिभिः सर्वभूतजातमनुग्रहीतिमित्यर्थः। 'तस्याः'
मरीचेः, 'पाकविश्रेषेष' तस्कतेन पदार्थपिरपाकतारतस्येन,
'कास्विश्रेषणं', श्रसाभिः 'सृतं', भवति। प्रथमं तावदीजं
मरीचिन्नतेन केनिकत्याकेनाङ्करीभवति, सचाङ्करः पाकाम्तरेष
काष्डीभवति, तद्य काष्डं पाकाम्तरेष पचपुष्पाष्युत्पाद्यति,
तस्य पुष्पं पाकाम्तरेष पस्ति भवति, एवं कासन्नतत्तत्तत्त्रत्यदार्थावस्था दृष्टा। तद्चिताः चषमुद्धमंदिवसपचमासादिक्रपाः
कास्विशेषा श्रसाभिर्वश्रीयन्ते। दृश्यकासक्या तमसीति
दृष्टका स्तृतिः। एवं सर्वे सर्वन दृष्ट्यं॥

चय हतीयामार । (१) "नदीव प्रभवात् काचित् । सेता न निवर्त्तते" (१) इति । चन काख्य दृष्टाकोऽभिधीयते । प्रभवस्यत्यस्ते जखमसादिति गोदावर्थासुत्यत्तिप्रदेशः प्रभवः स च निरन्तरज्ञे त्यात्ति क्षेत्राद्ध्यात् तस्यात् 'त्रचयात् प्रभवात्', खत्यन्ता मद्द्रा' 'खन्दते' प्रवहति । सा नदी यादृशी तादृशोऽयं संवस्तरः। 'यथा', च 'तां' मद्दानदीम्, चन्याः चुद्राः 'नद्यः', 'अभिसमायन्ति' आभिमुख्येन संयोगं प्राप्नुवन्ति, 'सा' च मद्दानदी, वद्धसुद्रनदीमेखनात् 'उदः' विस्तीर्था, 'सती',

(\*) युवं नानासंमुत्यानाः। कालाः संवत्सरः श्रिताः। श्रमुश्य मंद्रश्य। सर्वे समव्यक्तितं(\*)। (\*) स तैः सर्वेः समाविष्टः। जुकः संव निवर्तते। श्रिथ संवत्सरं वि-द्यात्। तदेवं लक्ष्यो(\*)॥ २॥

'न निवर्तते' कदा चिद्धि न ग्रुखित, किन्तु निरम्तरं प्रवहित॥
श्रेष चतुर्थी मार । (४) "एवं नाना समुत्यानाः ० सर्वे समवयक्तितं" (४) दति । श्रेत्र दार्ष्टी मिकोऽ भिधीयते । वयादृष्टान्ते चुद्रा नद्यः सर्वा महानदी मेका मिसमायिता ।
एवमेव नाना समुत्याना नाना समाकाराः 'श्रेषु स्थ' 'महत्र स्थ'
चयमुङ्ग्लादिक्याः चुद्रका खास, दिवसपचा दिक्या महाका खास, 'संवत्सरं श्रिताः'। ते चुद्रा महान्तस्य 'सर्वे', 'समवयक्तितं' रेफ स्व का न्द्रस्तात् प्राप्तवन्ती त्यर्थः ॥

श्रध पश्चमीमार । (१) "स तै: सर्वै: समाविष्ट: • तदेव खचणे" (१) दति । संवस्परः 'तै: श्रणुभिर्मदङ्गिष कालावयवैः, 'सर्वैः', 'सम्यगाविष्टः', 'खरः' विसीर्णः, 'सन्न निवर्त्तते' । कदाचिद्पि न विच्छियते किन्तु प्रभवविभवादि रूपेणानुवर्त्तत एव । तस्तात् 'श्रधसंवस्परं' संवस्पर्योपिर सर्वे कालाधीनं जनदात्रितमिति 'विद्यात्'। 'लच्चे' काललच्चे निरूपमाणे सति, 'तदेव' संवस्पर्रूपमेव, व्यावश्वादिककालयः तत्त्वमवगन्यत इति श्रोषः ॥

(१) त्रणुभिश्च महिङ्ग्य । समार्क्टः पुरुष्येते । संव-त्सरः प्रत्यक्षेण । नाधिसंस्वः पुरुष्येते (१) । (१) पटरी विक्षिधः पिङ्गः । स्तर्देवज्ञक्ष्यं । यसैतदुपरुष्येते ।

श्रय विश्वीमाद। (() "श्रणुभिस्य महिद्वस्य ॰ नाधिमत्तः प्रदृष्णते" (() इति । 'श्रणुभिस्य' खर्णः चणमुद्धन्तं दिभिरिष, 'महिद्वस्य' दिवसपचादिभिरणवयवैः, 'समाक्ष्ठः' सम्यक् प्राप्तः, 'संवत्यरः प्रत्यचेष दृष्णते'। श्राविपाखगापालं दि सार्वत्रनो-नेनानुभवेन व्यविष्ट्रयमाणलात् 'श्रिधस्तं' सन्तात् सर्वप्राणिनां श्रिक्तिन प्रतीयमानात् संवत्यरक्षपात् काखादिधिको नित्यो निर्वयवः परमात्मक्षे व्यावद्यारिककाखखायुत्पादकः का-खात्मा 'श्रिधसन्तः'। योऽयं शास्त्रदृष्टिमन्तरेष 'न दृष्णते'॥

श्रय यप्तमीमाइ। (०)पटरा विक्तिधः पिङ्गः • यद्दं तत्र गोयते"(०) इति । योऽयमधियत्त्रनामको खावदारिककाल-खाणुत्पादकः परमात्मरूपस्तिन्यात्मकः, काखोऽस्ति । यः काखकाख इति श्रुद्धन्तरात्। तस्त काखस्य शास्त्रदृष्टिवर्जिन् तैरदर्शने कारणमुख्यते। पटा वस्त्रसदृश्रस्मिविशेषाऽस्था-स्ति 'पटरः', 'विक्तिधः' विविधक्तेदनयुष्तः, 'पिङ्गः' पिङ्गस-वर्षः, 'एतत्' श्रुक्तक्रस्यादेदपस्त्रस्णं, एतेः सेवैविशेषणेभीयम-योऽस्त्रिगोसकविशेषा विभव्यते। श्रस्ति दि तस्य पद्मापटसास्थ-स्वर्मस्यस्य. पटसदृशः विक्तेदनमयस्ति यदा तदा चनुषि जस- स्इसं तच् नीयंते<sup>(०)</sup>। (<sup>०)</sup>एकः हि शिरा नाना मुखे। कृत्सं तहतुलक्षेणं॥ ३॥

उभयतः सप्तेन्द्रियाणि । जुल्पितंनवेव दिश्चंते (F) ।

अवणात् पिक्तसः। ग्रुक्तादिवर्णः स्पष्ट एव। एतादृणं यद-चिगोस्तकं 'एतत्', एव 'वर्षस्य' पारमार्थिककास्ततस्वावर-कस्य, 'सम्बं' स्वरूपं। 'वर्षसम्वषं' मांसदृष्टिरेव तत्त्वविषयां ब्रास्तदृष्टिमाद्यभातीत्वर्थः। 'यन' यस्तां मांसदृष्टी, 'एतत्' समत्, प्रतीयते। 'तन', चणा मुह्हर्नी दिवस द्रत्यादिरूप-भेदेन कासभेदानां 'सहस्रं', 'नीयते' व्यवच्चियतेऽवगम्बत द्रत्यर्थः॥

(८) मुक्तकष्णे संवंतसर्स्य। दक्षिणवामयाः पार्श्वयाः। तस्येषा भवति(८)। (१०) शुक्रं ते श्रव्यचेश्रतं ते श्रव्यत्। विषुक्रपे श्रष्टनी शोरिवासि। विश्वा हि माया श्रवंसि

तदवयवा स्वतवः तेत्रु च सर्वेषु कालेषु प्राणिक्षरीराष्णुत्पस्मे दृष्ट्यं आको व्यवहारः प्रवर्त्तते। परमार्थतस्त प्रास्तदृष्ट्या पर्याक्षेस्यमानो 'अस्पितमेव', 'दिश्चते' संवत्सरायनादिनाम-मानमुपचीयते न लिभधेयः कश्चिद्धाऽस्ति। स्वत एवापनिषत्सु वाचारमापविकारे। नामधेयं। नेह नानास्ति किञ्चन मायामाचिमदं दैतिमिति व्यवहारस्य मिय्यालं वद्धप्रश्चा-स्वायते। एवमशे मन्त्रा श्वभिह्ताः॥

श्रम बाह्यणमुखते। (८) "श्रुक्तक्रणे • तस्तेषा भवति"(८) दिता। मंवत्यस्य व्यावद्यारिकस्य मुख्यस्य कासस्य दिषण-वामपार्यस्थानीययोक्तभयोः 'श्रुक्तक्रणे' तथाविधवर्णयुक्ते श्रद्यान्ते, विद्येते 'तस्य' एतस्यार्थस्य प्रतिपादिका काश्रिद्द म्बिद्यते॥ श्रय ताम्यचमाद। (९०) "श्रुक्तं ते श्रन्यद्यञ्जतं • पूषित्रद्द रा-तिरस्तु"(१०) दिता। हे 'पूषन्' जगतः पोषक संवत्यर, 'ते' तव, श्रयस्पं 'श्रुक्तं' श्रेतवर्णं, 'श्रन्यत्' श्रद्धरास्यं वस्तु प्रयगेवा-सि, तथा 'ते' तव, 'यजतं' यञ्जनीयं, निश्चितायां निर्वपेदित्या-दियागेपस्वितं राचिम्, 'श्रन्यत्' प्रथगेवास्ति, तदेवं 'विषुद्धे' परस्परवित्वचण्वर्षे, 'श्रद्धनी' श्रहेत्याने, वर्त्तते तथार्मध्ये 'स्त्राः',

स्वधावः । भुद्रा ते पूषित्रह रातिर्क्षिति (१)। (१९) नाम् सुवनं । न पूषा । न पुश्रवः । नादित्यः संवत्सर एव प्रत्यक्षेण प्रियतेमं विद्यात् । एतदै संवत्सरस्य प्रियते-

'दव', लम् 'श्रमि' तथाः प्रवर्त्तायता वर्त्तमे । हे 'खधावः' श्रम्भवत्मंवत्वर, 'विश्वा माथाः' मर्वाः पत्तमामादिकच्यितकाला-वयवाक्यतोः, 'श्रविभ' पाखयमे । हे 'पूषन्', 'द्रह' कर्मणि, 'ते' तव, 'रातिर्भद्रास्त' फछप्रदानं मनीचीनमस्त । 'द्रति' श्रनेन मन्त्रेष । पूर्वमन्त्रवदुपधानं कल्य एवादाह्रतं॥

श्रथ ब्राह्मणमुख्यते। (११) "नाच सुवनं ० तमाइरणं दधात्" (१९) दति। श्रिक्षान् ब्राह्मणे पारमार्थिकतत्त्वं व्यावधारिककाख्य विविच्य प्रदर्भते। 'श्रव' पारमार्थिकतत्त्वं,
'सुवनं' स्रतजातं, 'न', श्रिक्षा। तथा स्ति सर्वस्माङ्गवनाद्धीति
व्यदुक्तं तन्नोपपसम्। 'न', वा 'पूषा' कि श्रव्देवे।स्ति। तेन सदा
ते पृषस्तिक्षेतद्युक्तं। 'न', च 'पश्रवः' दिपदस्य चतुष्पदे। वा
सन्ति। तेनोभयतः सप्तेन्द्रियाणीत्येतद्युक्तं। 'न', श्रिप 'श्रादित्यः', कि श्रद्धि। तस्मादेतेरादित्यमण्डसमित्येतस्य युक्तं
किन्तर्षि विद्यत दति चेत् उच्यते। 'संवत्सर एव' निरस्तसमस्यचणसुद्धक्तं। चव्यविष्येष खण्ड एकाकारः कास्ततन्तसेव, विद्यते तर्षि यथाविष्य एव नित्ये। निरवयवः संवत्सर
एव परमार्थभूतः प्राणिभिरवयुद्यतामिति चेत्। सैवं, 'प्रत्य-

मः रूपं। याऽस्य महानर्थ जत्यत्यमीना भवति। इदं पुग्यं कुरुषेति। तमाहर्गणं द्धात्(११)॥४॥ यथालुष्ट्रण ऋतुलक्षणं सुवनः सप्त च॥ अनु०२॥

चेष' हि खोकि धिद्धेन, सर्वे। जन्तुः 'प्रियतमम्', एव इपं विन्देत् न तु वस्ततत्तं। किं तिर्हे प्रियमिति चेत् तद् चते, चणमुद्धत्त्तंदिवसपचाद्यात्मकं काल्पनिकं संवत्सरे यदूपं एतरेव श्रास्त्र हितानां 'प्रियतमं'। 'श्रस्थ' यजमानस्थ, 'यः' श्रयमिष्टकोपधानपूर्वकः कतः 'उत्पत्स्यमानः', 'महान्' श्रिकः, 'श्रयः' फलहेत्तवेन पुरुषार्था भवति, 'तं' एव 'श्राहर्णम्' श्राहर्त्त्यम्, श्रनुष्टेयम्, इष्टकोपाधानपूर्वकं कतं 'दद्यात्' श्रिकेश उपदिश्रेत्। उपदेशप्रकार एव 'इदं पुष्टं कुद्येति', वाक्येन स्पष्टं किवते, नाच भुवन इत्यादिपरमार्थतत्तं ने। पदिश्रेत्। यद्यपि तत्त्वमेवोत्तमं तथापि विवेका-भावान्नासावुपदेशार्षं इत्यभिप्रायः॥

इति साननाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्धप्रकाशे यजु-रारुष्यके प्रथमप्रपाठके दितीयाऽनुवाकः ॥ 🛠 ॥

### हतीचा अनुवाकः।

(१) साकुञ्जानारं सप्तर्यमाहरेक्जं। यहुं बुमा ऋषेया देवजा इति । तेषामिष्टानि विहितानि धामुगः। खाचे रेजन्ते विकतानि रूप्यः(१)। (१) केनि मर्या अ-मिथितः। सखा सखायमत्रवीत्। जहांका श्रस्सदी-

ककः। वाकचानामित्वेकादत पुरकादित उपद्धातीत्यनुवर्त्ते। तत्र प्रधममाइ। (१) "वाकचानाप्र विकाति
क्षत्रः "(१) इति। 'वाकचानां 'वदेत्पज्ञानां चादित्यरभीनां
कथे, 'वत्रचं चः "व वत्रमे रिकाः खर्चे मरोक्तिमादकः" इति
पूर्वचेत्रः: तं वत्रमं रिकाम्, 'इकजमाद्धः' इतररिक्षाकः पूर्वे एकमेवोक्तरं न इति चिभिन्नाः कष्ययन्ति, 'देवजाः' चादित्यदेवात्
कृत्यचाः, इतरे 'वष्' रम्मचः, 'अध्माः' विक्रकोष्धमा इत,
वत्रमरकोष्पर्यज्ञेनभूता इत्ययाद्धः। ते च रम्मचः प्रकावनकाइष्टिचमाः 'तेवां' वचां रम्मोनां, 'इष्टानि' चिभिन्नेतानि,
'धामद्यः' खानावि, 'विदितानि' प्रजापितना निर्मितानि,
ते च रम्मचः खनात्मका चत एकच वसनालेन प्राचमं।
चम्बद्ध तदननरभावितं। ततोऽप्रद्धेभावित्रमन्यसेत्येवं खानविकित्यितानि 'खाचे' जगतः सित्यर्थं, 'विद्यतानि' भीतोचादिकपेच विख्वचानि 'क्पाः' खक्पाणि, 'रेजनो' कम्पनो, प्रवर्त्तना इत्यर्थः॥

चव दितीयमार । (१)"कोन् मर्था . • चस्रदीयते"(१)

वते (१) । (१)यित्तित्यार्ज सिखुविद्रू सर्खायं। न तस्यं वाच्यपं भागा र्यस्ति। यदीर्थ स्वकोत्यस्तर्थं स्वकोति॥ ॥ १॥

रति। हे 'मर्थाः' मर्षश्रीका मनुष्याः, द्रदमेकं वचनं ब्रूतेति
भेषः। 'कोनु' युपाकं मध्ये कः खलु, 'प्रमिथितः' द्रतरेकाबाधितः, 'सखा', तमबाधकं 'सखायमव्यति'। किमववीदिति
तदुधते। 'जहाकः' हानश्रीक्षीयं, प्रतः 'प्रसात्',सकाशात्
'ईषते' भीतः पलायत दति। प्रयमर्थः। द्रयोः सखीः परसार्विरोधे सतीत्येकेन बाधित दतरः खनमपि तं बाधं
बाधितुमिष्क्षिदं ब्रूते, प्रयं परित्यागन्नीको मत्तः पलायत
दति। न लेतद्वचनं सख्येर्थंकं, तते। मनुष्या भवतां मध्ये सखा
खलु सखायमन्यमेवं ब्रूते न किख्यद्येवं वक्तीति॥

त्रय हतीयमार। (१) "यसित्याजमस्विविद्र • स्कृतस्व पन्यामिति" (१) रित। 'यः 'पुमान, स्वयं क्रूर्र्यः सन् स्व-विषये 'सस्विविदं' मदीयोयं सस्विति ज्ञातारं, त्रम्यं 'सस्वायं', 'तित्याज' परित्यजित। त्रयमर्थः दयोः सस्वीर्मध्ये मास्विक एकः पुमान् इतरं प्रति मदीय त्राप्तः सस्वा त्रमाविति एवं वित्रामेवितष्ठते दत्तरस्व दुरात्मा तं परित्यजित। 'तस्व' सस्विद्रोहिषः, 'वाच्यपि' वेद्रमास्वाध्यमेपि, 'भागः' भाग्यं, 'नास्वि' क्वापि वित्रामाभावात् किमु वक्तस्यमर्थज्ञानतद्गुष्ठा-नयोनंस्ति भाग्यमिति, 'यदि', त्रपि 'त्रसं' सस्विद्रोही, 'हैं' इदं, वेदे वाक्यं 'प्रयोति', तथापि 'त्रस्वकं' त्रस्वीकं मिस्यैव, न हि पुवेदं सुकृतस्य पन्यामिति (१) । (१) चातुर्चतु-ना नसमानः । विनेनादाभिधावः । यष्टिस्य चिश्यांका बुल्गाः । युक्तक्षेष्णाे च वाष्टिका (१) । (१) सारागवस्त्रीर्जुर-

'श्र्णोति', यखिद्रोषिणससीपकारके वेदेऽपि प्रामास्त्रमुख्य-भावात्। तस्त्रादयं वेदद्रोष्टी 'स्टातस पत्यां' पुरुषागं, 'न षि प्रवेद' वर्षया न जानाति, तता बुद्धिमान् पुरुषः वस्त्री वेदेऽति विश्वामाभावक्षपं द्रोषं परित्यव्यास्तिकः यन् श्राद्य-केतुकस्थनमनृतिष्ठेदित्यभिप्रायः। 'इति' प्रव्दः प्रास्तान्तर-प्रदर्जनार्थः। 'इति', एव प्रव्यः प्रास्तान्तरे प्रयते श्रतः सस्तिद्री-ष्ट्यान्याय्यमादेकः यसाऽन्यस्तिन् सस्तानुपस्तमं वक्तं नार्ष-तीति पूर्वनकास्ताभिप्रायः॥

चतुर्थमाद । (१) ''ऋतुर्कतुना नुयमानः ॰ प्रदक्षक्रपो च वाष्टिकी''(१) इति । त्रथ गंबसरगर्भाणास्द्वनां स्वभावे। श्रि-धीयते । 'ऋतुना', एकोनान्यः 'ऋतुः', 'नुयमानः' प्रेर्थमापः, 'त्रशिधावः' त्राशिमुख्येन धावन्, 'विननाद' विशिष्टभव्दं चकार । त्रयमर्थः । वसनार्भी त्रनन्तरमेव गोसर्तः प्रवर्भते, न लीपदपि व्यवधानमस्ति, तदेतत्पूर्वेणोत्तरस्य प्रेर्थमापलं, स चाविक्त्याभिकिथिभिर्भिनिव्ययते, तदेतदभिधावनमित्यु-खते । खपरिष्टादेव ता वाचः प्रयुक्तने इति तत्तद्दृत्वनगदेव्यने विनवतिमिति मुद्दर्भागां चित्रस्वक्ता विश्वतिमादेव्यने विनवतिमिति मुद्दर्भागां चित्रस्वक्ता विश्वतिमादेव्यने विचतिमिति मुद्दर्भागां चित्रस्वक्ता विश्वति से। न

देखः। वसन्तो बस् भिः सद्यः। संवत्सरस्यं सिवृतः। प्रविद्यत् प्रवासः स्रृतः(॥)। (१) श्रमूनाद्यतिख्यान्॥ ॥२॥

जिंककः तादृशा वहतः 'चिंककाः' खहोराचाः, 'बलाः' वर्गाः समूहक्षा भूता, खतावेकसिन् 'विष्ठः', सम्यक्षने विष्टसङ्घाकाहोराचात्मक खतुरित्यर्थः । 'च'कारः पूर्वे क्रिनु चमानलाहिस्वभावेन समुख्यार्थः । तस्यास विष्टसङ्घाचा है। भागा ते। च 'द्राक्कक्षा'ताकी, एकैकसिन्दासि द्राक्कक्षातिषयः प्रसद्य आसी मिस्तिना चिंत्रत् । एवं कृष्यपचे तिथ्योपि । 'च'कारः पूर्वत्रत्। सेर्यस्द्वनां सभाव हति सन्ताभित्रायः ॥

षण पश्चममाइ। (१) "सारागवंदीर्जरद्यः ० प्रथमः स्वतः "(१) इति। समनाद्रागमारागः तेन सहितानि सारा-गणि तादृत्रानि च वद्याचि चेवां ते 'सारागम्ह्याः', तैः, 'वस्ताः' प्रजागां निवागदेतुभिर्देवतावित्रेषेः, 'सप्', प्रसं 'व-सनः', प्रतः 'जर्र असे द्यः सुप्रसः सग्, 'सवितः' स्वतः' जरे असे द्यः सुप्रसः सग्, 'सवितः' स्वतः' प्रदेशः 'संवतः', देवसः 'प्रैयस्तः' स्वतः'। प्रद्वाः स्वामी संवस्ते देवसस्यां सर्वे स्वतः स्वतः'। प्रद्वाः स्वामी संवस्ते देवसस्यां सर्वे स्वतः सुर्वेन्ति, तेषां मध्ये सुख्याः वस्ताः, तदा दृष्टिकास्वत्, पद्मकासुव्याभावेग असं निर्मसं, देवतानां वस्तायः प्रदूषाराणं द्रिद्राद्द्रवर्-सितं, देवतानां वस्तायः प्रदूषाराणं द्रिद्राद्र्वर्यः।

म्मूर्यं पर्रिक्षतः । एता वाकः प्रयुक्तने । यकै-तदुपृहस्यति () । (१) एतदेव विजानीयात् । पुमार्थं का-सुपर्यवे । विशेष्णन्तुं वस्थामः । स्टूत्नां तिस्वो-

भय वष्टमार । (() "चमूनादयते त्यन्यान् । तद्पद्वमारे"(() दित । वयन्तप्रवृत्ती आञ्चणानां यञ्चीपनयनादि
प्रवृत्तीः तत्र प्राणिभिः 'एता वाषः प्रयुष्यन्ते' । काः पुनर्वाष
दित ता उच्यन्ते। 'चमून्' वस्तून्, 'चादयत' यथीचितं भीजयत,
दिखेव 'चन्यान्' खरण्डवासिनः पुरुषान् प्रति, यञ्चोपनयनादिकर्तारो वदन्ति 'चमूंच' एतानणागतान् वैदेशिकान् जाञ्चचान्, 'परिरचत' दे रण्डवर्त्तिपुरुषाः धनादिदानेन परिती
रचां जुद्त द्रश्चेतद्द्यनजातं यिसानृतीः 'दृष्यते', सीयं वसना
दृत्यर्थः ॥

श्रध सप्तममाइ। (\*) "एतदेव विजानीयात् • स्टूर्जा तं निवेषित''(\*) इति । सारागवक्षेरित्यादि मन्त्रदयेन वसन्ननीरसाधारणख्यूष्यं यदुनं 'एतदेव', 'काखपर्यये' ग्रीमासृत्यमेदे, 'प्रमाणं विजानीयात्'। एतहष्टान्नेनानुमातुं प्रस्यस्वात्। विमिता ग्रीमाधृतवे। साधारणखभावे। पेताः स्तुलादयन्त्रविद्यनुमानं। तेन च सामान्याकारेणास्ति कचिदसाधारणखभाव इत्यवगतं। 'स्टूर्ट्यां' ग्रीमादीनां, 'विष्रेषणं
स्वं', तत्त्रत्सभावविष्रेषभन्तमुत्तरेषु भन्नेषु वयं 'वस्त्रामधे'
नुसुस्रदः, 'तं निवेषित'॥

र्घत<sup>(०)</sup>। (<sup>८)</sup>शुक्कवासी कद्रगणः। गुीकोशावर्त्तते संह। निद्हेत् पृथिवी सर्वां ॥ ३॥

ज्योतिषा प्रतिस्थेनं सः(F)। (८)विश्वरूपार्खि वा-सा श्रीत । श्रादित्यानीं निवार्धत । संवत्सरी खं कर्म-फलं। वर्षाभिर्देदतार् सह (१)। (१) श्रदुः खाँ दुः ख-

त्रधाष्ट्रममाच । (०)" ग्रुक्तवासा ब्रूगणः " ज्योतिवाप-तिखोन सः"( इति । योयमेकादश्वानां 'ब्ट्राणां गणः', से खं श्रुक्तवस्त्रीपेतः सन 'ग्रीशेष', ऋतुना 'सह वर्त्तते'। 'सः' ग्रीशः, 'त्रतिप्रखोन' निरूपमेनात्यधिकेन 'च्यातिषा'तापेन, 'सर्वी पृथि-वीं', 'निद्दत्' नितरां धचन्त्रते, यनैतवचणं तं ग्रीसं विद्यादित्यर्थः॥

भाष नवसमाह। (८) "विश्वरूपाणि वासाप्रसि ॰ वर्षा-भिर्ददतार सह" (९) इति । इत श्वारभ वर्षतीरसाधारण: स्तभाव उचाते। 'संवत्सरीणं' एकस्मिन् संवत्सरे सर्वसिस्विप भागयाग्यं, 'कर्मफसं' त्रीश्वादिर्षं स्थादिफसं, घदस्ति तत सर्वे 'वर्षाभिः' वर्षत्रेना, 'सर्', श्रवस्थाय 'इइतां' प्रयस्कताम, 'श्रादिखानां', 'वार्थांसि' वस्त्राणि, 'विश्वरूपाणि' विश्विनवर्णी-पेतानि, 'निवाधत' वर्षर्सी यत् क्रयादिकर्म क्रियते तत् फसं त्रामामिवर्षतुंपर्यन्तं प्राणिभिभीक् पर्याप्तं भवति । तच्च फसं वर्षर्तुस्वामिभिरादिखेदीयते।ते च विचिचवर्णवस्तोपेता द्रुखर्थः॥

ं त्रथ दग्रममार । <sup>(१०)</sup>"त्रद्:खो द्:खरप्रिव ० इत्र्य

चेशुर्व। तथापीत इव दश्यते। शीतेनाव्यथयित्-व। क्वदेश इव दश्यति (११) हादयते अर्जतश्वेव। शाम्यतंश्वास्य चर्सुषी। या वै प्रजा संश्रम्भते। संव-

दव दृष्णते"(१०) इति। त्रयं वर्षतः 'त्रदः खः' खयं दः ख-रित्तोषि, 'दः खण्णुरिव', 'दृष्णते'। तिस्मिन् काखे प्राणिनां च्चुरेगोत्यत्तः। तिस्मिन् काखे, प्राणिनां कामिलादिरोगी-पेतलात्। च्चस्तः खयमि 'तथा' 'पीत इव' प्राणिदारा तद्रोगवानिव 'दृष्णते'। कामिलरोगगसस्य पीतलावभाषात्। किञ्च 'ज्ञीतेन' दृष्णते'। कामिलरोगगसस्य पीतलावभाषात्। किञ्च 'ज्ञीतेन' दृष्णा, वायुना च, चित्ने चच्चीतं तेन 'ज्ञीतेन', च्यस्तः 'त्रव्ययस्त्रिव' पीडामप्राप्नवित्तव, 'दृष्णते'। सत्यपि तदा ज्ञीते प्रावरणाग्नियेवादिना ज्ञानस्य ज्ञीतस्य प्राणिभिः परिच्रियमाणलान्नास्ति द्यथा। किञ्च 'द्रद्य इव' दरवेग द्यनवित्रेवाः तिर्द्यः सस्द्र इव, त्रबस्ताः, 'दृष्णते'। चर्छेषु दृष्णसस्द्रा तिस्मिन्ते। पृष्टानां समयूयानां बञ्चमुपलस्थात्॥

षधेकादक्रमाइ। (११) 'क्वाइयते व्यक्ततस्वेत • संवत्तरात् ता अप्रक्राने' (११) इति । श्रयं वर्षमुं: सर्वान् प्राण्डिनः 'क्वाइ-स्तते' सन्तावयते । श्रदो सुरुष्टे। देवः सन्तत्यान्तेऽस्नातं श्रया-नि इत्येवं सर्वस्य सोकस्य परितापः । तस्तिश्रृती वीजवाप-सक्तत्वा'संस्थन्ते', ताः 'प्रवाः', न केवसं तस्तादृतोरेव सष्टाः किन्तु क्वत्तादपि 'संवत्त्यरात्', स्रष्टाः। श्रागाभिवषंपर्यन्तमञ्जस्य दुर्सभ-स्वात्। 'साः'तु प्रजाः, तस्तिश्रृती चेचेषु बीजावापं सत्वा प्रतिष्ठिता सरात्ता चं श्रम्भाने (११) । (१२) बाः प्रतितिष्ट्रनि । संय-त्तरे ताः प्रतितिष्ट्रन्ति । वृषीभ्य इत्वर्षः (१२) ॥ ॥ श्रमात्वन्यान्सर्वामेव पद् चं ॥ श्रमु १ ३ ॥

भविक्त ताः प्रजा श्रम्मस्य सुस्थात् समृद्धा दृश्यके। 'श्रस्थ' एवंविधस्य वर्षतें:, 'चमुषी', 'ज्यस्तस्वेव', 'श्राम्वतस्व', श्रमेन सिं स्तृता दृष्टाः पदार्थाः श्राक्तिविश्वेषस्थानेनी ज्यत्स्यां भजने। श्रात्मविशेष चम्पेषे चमुषी सर्वान् पदार्थान् स्व ज्यस्ययतः। तथा तसिस्वृती सर्वे पदार्थाः श्राक्ता स्पद्भवर्षता भविक्ता। श्रातस्विधे च- सुषी सर्वान् पदार्थानुष्यस्यतः। दृष्ट्रशेन स्वस्थेन वर्षतुं रव- सन्तस्य दृष्ट्रशेन स्वस्थेः। तेरे तेरे कादश्रभ्यं स्विष्ठिका स्वप्धेयाः॥

त्रथ ब्राह्मणमुखते। (१९) "चाः प्रतितिष्ठिन्तः • वर्षाभ्य द्राय्यः "(१९) दति। चाः काखिन् प्रजाः तिखानृते। खेचेषु वीब्रावापमहाना श्रंमाची ताः प्रजाः न केवर्षं तस्मादृते। रेष श्रष्टाः किन् इत्तादिप संवत्मराङ्ग्रष्टाः। भागामिवर्षतुं पर्यमामक्ष्म दुर्धभानात्। 'चाः' तु प्रजाः, तिखानृते। खेचेषु वीजावापं काना प्रतिष्ठिता भवन्ति। त्राः' प्रजाः, भन्नस्य सुखभानात् कत्त्रिपि 'संवत्मरे', प्रतिष्ठिता भवन्ति। चद्यपि ता श्रम्यन्तिमविद्येतिसान् पूर्ववाक्ये श्रमस्यापादानवाचकं पद्मस्यमं पदं किमपि नास्मि, तथापि वर्षतुं प्रकर्णस्यने तक्षाभादकं श्रमस्ये 'इति', तस्म वाक्यस्य 'वर्षः', सम्बद्यते ॥

रित याधनाषार्थिवरिचिते माधवीये वेदार्धप्रकामे यजु-रार्थ्यके प्रथमप्रपाठके हतीयोऽनुवाकः॥ \*॥

### चतुर्चीऽनुवाकः।

(१) श्रिष्टिं खोर्तितस्यैव। विष्रसंने कुनीनिके। श्रा-क्रे चार्त्रहर्षं नास्ति। ऋसूर्यान्तिविधेत(१)। (१) कुनका-भानि वासार्थस्। श्रहतीनि निवार्थतः। श्रक्रमस्रीत

कष्यः। श्रीचदुः खेात्यितसैवेतिषिडि इ व स्वतप्य इति
चिति। श्राय प्रथममाइ। (१) "श्रीचदुः खेात्यितसैव ॰ स्थूपाकाश्चिवे। धतः श्री श्री श्री श्री श्री श्री हैं। 'श्रीचदुः खं' ने परेगः, तस्य हि 'कनी निके' श्री सम्भवित्तं तारके, 'विप्रयक्षे'
नेत्रमस्त्रस्यापनतलादि श्रेषेण प्रयक्ते भवतः। वर्षन्ते। उत्पन्नः
नेत्रपीडा शास्त्रति यथा कन् दिनके प्रयन्ने एवं सर्वे जनदिष
मेत्रपद्मादिमासिन्याभावात् प्रयन्नं भवति ततः 'श्रीचदुः खेात्यतस्त्रिवं, इत्ययम् 'एव' कारः एपमार्थः। किञ्च श्रीचरेगाभावात् सर्वे। जन 'श्राद्धे प' श्रञ्जनेन चनुषी संस्करेग्यापि, तस्मिन्
स्रोते। 'श्री इत्यं हृष्टिविरोधि नी हारादिकं 'नास्त्रि', 'तत्'
सर्वे, स्रतुदेवानां 'स्रभूषां', सामर्थमिति 'निवोधत'॥

श्रव दितीयमार । (१) "कनकाभानि वाषांसि ॰ श्रवं वो जीवनप्रदः" (१) द्वि। तेषास्त्रसूषां देवानां 'वाषांसि' वस्त्राषि, 'कनकाभानि' सुवर्णसङ्ग्रानि, 'श्रद्धतानि', नूतनलात् न का-पि तेषु किद्रं दृष्यते, हे बुभुत्सवः एवं 'निवेधित'। किञ्च ग्रर-स्काचे वाच एतादृष्यः प्रवर्णनो, हे जनाः 'श्रद्धमञ्जीत' श्रद्धान सञ्मीत। श्रृष्ठं वे। जीवनप्रदः (१)। (१) गृता वाचः प्र-युञ्चन्ते। श्रुर्यचापुदृश्यंते॥१॥

श्राभधूम्बन्तोऽभिद्यन्त इव। वातवन्तो मृरुईणाः(१)।
(१) श्रामुतो जेतुमिषुमुंखिम्व। सन्नद्याः सद्य दंदशे इ।

कृते। प्रतीरपृष्टि हेतला द्वस्यं भोज्यं च पुष्कासं भवयत । तते। 'म्हज्जीत' सेपान् ब्रोधयत । 'चाहं' प्ररदास्य च्हतः, 'वः' युगाकं, 'जीवनप्रदः' सुखभोजनेन युक्तं जीवनं प्रयच्छामि ॥

त्रय हतीयमाइ। (१) "एता वाचः प्रज्युच्यमे • वातव-मो मदद्रणाः" (१) दति। 'यच' यदा, 'प्ररदाखाः' ऋतः, 'उप-दृष्यते', तदानीमसमस्रोतिति 'एता वाचः', प्राणिभिः 'प्रयु-च्यमो', स्रनेन खचणेन प्ररदाख्यस्तुं जानीयादिखर्यः। श्रथ हेममा ऋतुर्वर्ण्यते। तिस्रसृती 'महद्रणाः' देवविष्रेषसङ्गाः, 'स-भिधूष्यमः' सर्वतः कम्ययमः, 'सभिष्नमः' स्राभिमुख्येन इनमं सुर्वमः, 'दव', 'वातवनाः' तीवेष वायुना युक्ताः, भवन्ति॥

श्रथ चतुर्घमाद । (४) "श्रमुतो जेत मिषुमुखमिव • वि-शिखासः कपिर्द्धनः" (४) दति। 'श्रमुतः' वायुक्षोकात्, श्रागताः वायवः, 'द्रषुमुखं' चोद्धिः श्रमुक्षः प्रेरितं वाणागं, 'जेतिमव', 'श्रमुद्धाः' कवचादिस्तः, 'श्रद दृष्टे द' स्वश्रीस्ता दृष्णना एव, देमनोऽतिप्रवस्ता वायवे। युद्धार्थं सन्नद्धा द्रव सर्वतः प्रच-दिना । श्रत एव प्राणिनोपि युद्धार्थंन द्रव श्रीतवाते।पद्रव- श्राप्यस्तैर्वस्तिवंशैंदिव। विशिषासः कपर्हिनः(\*)।
(\*) अकु इस्य यात्यंमानस्य। कु इस्येव खेरिनी। हेमतस्र सूंघी विद्यात्। श्रुद्ध्ययोः स्रिप्येरिव(\*)॥ २॥
(() दुर्भिक्षं देवंखोकेषु। मनूनामुद्कं एहे। एता
वाचः प्रवदन्तीः। वैद्युता यान्ति श्रीर्थरीः(()। (\*)ता

परिचारायक युकाचा हता हु स्न ने। 'त्रपध्य से:' तिरस्कृतेर्म सिन्ने:, 'वस्तिवर्णेरिव' वस्त्राकारें: कवचेरिव युक्ताः, 'विश्व सासः', विविधि सिखायः', किपि सिनः' के सबन्ध युक्ताः स्न, प्राणिने। दृष्य-को। रजके धातानां चटितानां चित्रानां वस्त्राणां त्रितिग्री येन परित्य जूतनाः स्त्रुचतन्त्रवा मिलनाञ्च पटाः दिनिगुषाः प्रात्रियको, उष्कीषादिभिञ्च विराधि वेश्यन्त इत्यर्थः॥

भाष पश्चममाइ। (१) 'भाषाद्वस योत्स्यमानस • भारतान्तः चिपचेरिवेति" (१) इति। 'भाषाद्वस्य' क्रोधरिहतस्यैव 'हे-मतः' हेमन्तर्त्ताः, 'चषुषी', 'खोहिनो' रक्ताकारे, 'विद्यात्'। तम दृष्टानाः। 'क्रुद्वस्य' क्रोधाविष्टस, परान् हन्नं पुरुषं प्रेर-खतः प्रचिची रक्ते तदत्। न पान क्रुद्वस्य 'योत्स्यमानस्य', इत्य-नेव पुनुहक्तः, स्थारेकवाक्यलाङ्गीकारात्। क्रोधाविष्टपुरुष-सास्यं वक्षु एक 'इव'कारः। श्रीचिषास्यं वक्षुमपर 'इव'कारः॥

श्रय षष्ठमार । (()"दुर्भित्रं देवलेकिषु ॰ वैयुते। यानिः क्रैत्रिरीरिति"(() इति । पूर्वत्र यथा वाताभिषातादिकं हेम- श्रुप्तिः पर्वमाना श्रम्बैक्षत । रूड शिविकामपरिपश्य-न् । तस्यैषा भवति() । () रूडेड वंः स्वतुपसः । मर्चतुः-

नस्य सचणमुक्तं। एवमच बिश्वरस्य सचणमुखते। 'देवसीकेषु' त्रन्तरिचभागेषु, 'खदकं', 'दुर्भिचं' भिचित्तमिप दुर्खभं,
तिस्रान्ती रृष्टेरभावात्। 'मनूनां' मनुष्याणां, 'ग्रचे', कूपादिसद्भावात् 'उदकं', प्रस्पं विद्यते। तस्मादुदकार्थिभिग्रंचेषु गला
जसं याद्यं न तु मार्गेषु। तदस्मिन् 'एताः' एवंक्पाः, 'वाषः',
'प्रवदन्तीः' खचार्यन्तः प्रजाः, 'ग्रेबिरीः' बिश्वरत्तीं विद्यमानाः, 'वैद्युतः' विद्युत्यम्बिन्यः, विद्युद्पस्वचितसन्तापयुक्ताः,
'यान्ति' मार्गे मच्छन्ति, तदिदं बिश्वरत्तीं र्खंचणं। एभिः
पद्धिमंक्तीरिष्टका उपदध्यात्॥

श्वतः परं ब्राष्ट्राषमुख्यते। (०) "ता श्विः पवमाना • तसी-षा भवति" (०) इति। 'श्विः', देवः 'इष्ट', खोके प्राणिनां 'कोवि-कां' कोवन हेतु मुदकम्, 'श्वपरिपध्यन्', 'पवमानाः' शेष्ट्यक्तीः, निक्दकलं प्रकाशक्तीः, मार्गे गच्छक्तीः, 'ताः' प्रजाः, 'श्रम्वेषत' श्रमुख्यैवं विचारितवान्, एताः प्रजा एवं वद्ष्ति इष्ट् चेदिकं श्र पश्चामः किं वा प्राणिनां भविष्यतीतिचिन्तितवानित्यर्थः।

'तस्य' श्रिविचारस्य, प्रतिपादिका 'एवा', श्रुम्बिस्यते ॥ ताम्ह्रमाद । (८)''इहेद व खतपयः • प्रमं सप्रधा श्राष्ट्रचे" (६) द्ति । 'खतपयः' खायत्ततपयः, यन्तापोदकयोः खत-स्ता द्वार्थः, 'सर्वत्रयः' सर्वसमानदीप्तयः, तादृशा है

## स्यीत्वचः। शर्मे सप्रया आर्थये(ः)॥ ३॥ दश्येत इवार्थये॥ अनु० ४॥

### पश्चमाऽनुवाकः।

### (१) त्रातितासार्थि वासा १ सि । ऋष्टिवेजिशति च।

'महतः', 'वः' युषासकाषात्, सप्रधाः' विस्तारयुक्तं, 'प्रर्म' सुखकारणमुदकं, 'द्रष्टेष्ठ' एतेषु सर्वेषु अखरिष्ठतप्रदेशेषु, 'म्रा-दृषे' प्राणिजीवनार्थं ऋषमग्निः सर्वतः प्रार्थये, ऋनेनापि मक्त्रेण काश्चिदिष्टकामुपदध्यात्॥

द्ति सायगाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रार्थके प्रथमप्रपाठके चतुर्थीऽनुवाकः॥ \*॥

### चय पद्ममाऽनुवाकः।

कस्य:। त्रतिताम्राणीति त्रतस्तो सदक्तीसान्वाप्रवार्यवदा-यक्तयोः प्राक्तिं छलेति यथा प्रवार्यस्थादी नमो वाच इति प्राक्तिः पद्यते त्रक्ते प्रं नो वात इति प्रान्तिः पद्यते, एवमचापि त्रतस्वणामिष्टकानामादावक्ते त्र तत्क्वाक्तिदयं पठेत्। इष्टका त्रापि पूर्वेष्टकावत् सन्या सापा न भवक्ति किन्तु मदक्तिका स्त्रकास्त्रता त्रापस्तास्त्रस्भित्पदधात्। तच प्रथमामादः। (१) त्रतितासाणि वासाः सि • त्रिज्ञा समस्तः (१) इति। विश्वेदेवा विप्रेष्ठर्नि। श्रुग्निजिष्ठा श्रुसंश्वेत<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>नै-व देवा न मुर्त्यः। न राजा वृष्णे विसुः। नाग्निनेन्द्रो न प्रवमानः। मातृ क्वंचन् विद्येते<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>दिव्यस्यैका धनुराक्तिः। प्रविव्यामप्रा श्रिता॥१॥

तस्येन्द्रो विर्वस्थेष । धनुर्ज्यामिक्नित् खंयं(१) ।

चथा पूर्वच वसनाषृत्यसभाविनां वस्त्र्रादीनां सारामप्रक्षत्रस्तादीनि एवमचापि गित्रिर्त्यसभाविनां विश्वेषां
देवानां 'त्रितितासाणि', वस्ताणि पायुधानि च च्छ्यादीनि ते
च 'विश्वेदेवाः', तैर्ष्कृष्टिविचित्रमतिन्नामकैरायुधविग्रेषैर्विविधं
प्रजून् 'प्रस्रिन्ति', ततः 'श्रिमिक्ताः' प्रस्णकेतुकाग्निस्पजिद्धायुक्ताः, 'श्रसंस्वत' जयनिमित्तेने।सार्चनात्युचं ग्रब्दं
कातवनाः॥

त्रच दितीयामाइ। (९) "नैव देवा न मर्ताः ॰ माहक्वचन विद्यते" (९) दिति। चदास्कोटनं विश्वेदेवैः कृतं। तदच साष्टी-क्रियते। 'क्रचन' कस्वन, कोपि देवः, 'माहक्' माद्रक् मत्य-दृशः, 'न विद्यते'। एवं न मर्त्व दृष्टादिखपि योज्यं। सेवं विश्वेदेवैदद्वोषितः श्रन्दः॥

श्रथ हतीयामार। (२) "दिखस्यैका धनुरार्त्निः • मस्कि-नत् स्वयम्" (२) दति । 'श्रसः' विश्वदेविज्ञारूपसाद्य-केतुकसाग्नेः, 'एका धनुरार्त्निः' धनुष ऊर्ध्वकोटिः। 'दिवि', (\*)तिद्निष्ट्रधनुरित्यञ्यं। श्रमवर्षेषु चर्मते। एतदेव शंयोबीर्षस्पत्यस्य। एतद्रुदस्य धनः(\*)। (५) कृद्रस्यं त्वेव-धनुराक्षिः। शिर् उत्पिपेष। स प्रवृग्धी भवत्। त-स्माद्यः स प्रवृग्धेषं युज्ञेन युज्ञते। कृदस्य स शिर्ः प्रति-

'त्रिता', 'चपरा' त त्रधसनी केटि:, 'पृथियामात्रिता'। वस्रयः पिपोसिकासमाना जन्तवः। यदीयवमनान् सित्तका द्रवीकियते। 'दन्दः' यथाकधनुदैर्जनेन भीतः सन् 'वसिरू-पेष', त्रधःकोटिसमीपे खाने खिला 'तस्य' त्रद्रणकेत्कस्याग्नेः, धनुष्यवस्थितां 'ज्यां', 'ख्यं' 'श्रवाच्चिनत्'॥

श्रय चतुर्थीमा । (१) "तदि स्वधनृति स्व छं । एतदुद्र स्व धनुतित" (१) दित । यस धनुषो च्या च्छि सा 'तत्' तदेत्, श्र-भिज्ञाः 'श्रभवर्षेषु' मेघ खितप्रकाशेषु, दृष्ट्या दन्द्रेण च्छि स्रलात् च्यार दितं 'दन्द्रधनुः', दत्या चचते । यो यं ष्ट इस्पति पुनः 'शंयुः', तस्यापि 'एतदेव', 'धनुः', श्रमेनैव धनुषाऽसा खकार्यं सम्पाद-यति । 'एतदुद्रस्य धनुः', तस्यादिद मुत्कृष्टं इद्रो नामाचा इप-केतुकोऽग्निः । इद्रो वा एष चद्शितित श्रुतेः । एता भिश्च-एष्योदक इपास्रतस्व प्रधेयाः ॥

त्रथ माञ्चाषं। (१) ''त्रस्य लेव धनुरार्किः ॰ एवं देद"(१) इति। यदेतत् उच्छित्रच्याकं 'धनुः', तस्रेन्द्रवग्रं पुराणं धनुद्दम् द्धाति। नैनः बुद्र श्राबंका भवति। य ग्वं वेदं (१)

श्रितायर्जतेची सिंच ॥ ५ ॥

दिखेतावदेव न, किन्तु ज्यायां किन्नायामृत्यतन्ती धनुष कर्धां कोटिर्यस्य रहस्य गस्तमवष्टभ्य पूर्वमवस्तिता तस्य 'रहस्य', 'क्रिरः', किन्दन्ती कर्धं नीलाऽधः पतन्ती 'पिपेष' तस्किरसूर्षी-सकार। 'स' स पिष्टार्द्धकिरोभागः, 'प्रवर्धे' रूपेषाविष्भा। यस्ताह्रहस्य किर एव प्रवर्धः 'तस्तात्', प्रवर्धेयस्तिन 'यज्ञेन', यः 'यजते', 'सः' अयं, 'रहस्य', तत् 'किरः', 'प्रतिद्धाति' पुनः समाद्धाति। 'यः' पुमान् 'एवं' क्रिरःसमाधानप्रकारं, 'वेद', तम् 'एनं', 'रहः', 'त्राहको न भवति', तस्य सिंसां न करोती खर्थः॥

द्दति सायनाचार्यविरचिते साधनीये वेदार्घप्रकाते चजु-रारच्यके प्रथमप्रपाठके पञ्चमेऽनुवाकः॥ 🛠 ॥

### षष्ठाऽनुवाकः।

(१) ऋत्यूर्थ्वाक्षाऽतिरश्चात्। शिशिरः प्रदृश्यते। नैव रूपं ने वासाः सि। न चर्षुः प्रतिदृश्यते (१)। (१) श्वन्योद्यं

कथाः । त्रायूर्धाय इति चीखृतुमख्यायेव इत इति चेति खतुमख्यात्रस्य मन्त्रनामतादुपधेयानामित्रकानासपि तदेव नाम । तम प्रथमास्चमाद । (१) "प्रायूर्धाये।तिर्चात् । न चतुः प्रतिदृष्यते " इति । चीयं 'कितिरः',
खतः सेषं प्राविषु प्रकर्षेष 'दृष्यते' । कीदृष्ठः विधिरः,
'त्रायूर्धायः', तिस्कृते। यदा प्रीतवाद्यसं भवति तदानीं
कम्मानाः प्राविनो द्याभ्यां चर चाच्हादयको मुखेन्
बीत्कारं खुर्वनो वे खुवाबत्यूर्धमुक्तमयिन, तदिदं तद्यक्तीरत्र्यूर्धायमं । घोतपीचितत्वादेव दिष्यते। वामते। वा तिर्वद् न
चक्रति । तदिदम् 'चितरद्यात्', दृष्णुचते। यन् प्ररोरखः
'क्षं',तद्पि प्रीतवेखायां प्राविभिः 'नेव', 'दृष्यते' । 'वावांवि',
चिप नैव दृष्यको 'चनुः', त्रपि दर्पणादीः 'न प्रतिदृष्यते' ।
'क्षवच्यादिषु नात्यन्तमादरः किन्तु प्रीतपरिद्यारमेवान्तिच्यन्तीत्र्यः॥

श्रव दितीयामार । (र)"श्रवीन्यं तु न हिंसातः ॰ सर्थ-स्थादयनं प्रति"(र) रति । या परसारमत्वनादेविका युद्धार्थ-मुपुत्री ताविष् विविर्त्ती 'सन्धानमु', 'न हिंसातः' प्रोत- तु ने हिश्हातः। सतस्ति देवसर्थां। खेकितास्यि श्रीर श्रीष्यि । सूर्यस्थादयनं प्रति । (१) त्वक्करोषि न्यम्ब-खिकां। त्वक्करोषि नि जानुकां॥ १॥

निवारणाय प्रावरण एव प्रयक्षयुक्ती सन्ती पर खरं हिंसाभिष न कुरतः, यदेतदी हु मं प्राणिनां वर्णनं 'तत्' 'एतत् 'सतः'
वर्णमानखः, विजिर्णोः 'खच्यं' देवेन सर्वेण सम्पादितं
चिक्तं प्रनेन खच्योन जिजिरलं विद्यात्। किञ्च तस्वर्णोःरिभमानिदेवताविष्यदे 'पित्या' चचुषि, 'खोहितः', वर्षः भवति
'जीर्ष्यं', जिरिष, 'जार' सारिमायाः, ग्रुक्तिमायाः, यो वर्षः
स वर्षो भवति। किञ्चन् काले प्रयं वर्षविष्ठेष इति खच्यते।
'सर्यस्थादयनं प्रति' सर्थीदयवेषायां। चन सर्वने। चमानेषु
कालस्वष्येषु यथा प्रभा सम्भवति तन प्रवादारेण कालं
खच्यति। यन्तु प्रजास न सभवति तत् साचादेव कालाभिमानिदेवतायां द्रष्टयं॥

श्रय हतीयामाइ। (१) "लक्करोषि न्यञ्जिकां श्रमी वा-चमुपासतामिति" (१) इति । हे श्रिवरक्ती 'लं', 'श्रञ्जिकां' इसाग्रविक्तं नमञ्जिलं, 'निकरोषि' न्यग्रहत हरोषि, तथा 'जानुकां' जानुप्रदेशमपि, 'लं', 'निकरोषि' न्यग्रहतं करोषि। सर्वे प्राणिनः श्रीतबाञ्ज्ञाद्शिसेवार्थं हसी न्यग्रहते सुर्वेना। जदरादिदेहावयवतापनाय व्यवधानस्तते जानुनी श्रपि स्नि- नि जानुका में न्यज्जलिका। ज्यमी वाचमुपासेता-मिति<sup>(२)</sup>। (\*)तस्में सर्व च्यतवें। नमन्ते। मर्यादाकरत्वात् प्रपुरोधां। ब्राह्मर्थं ज्याप्रोति। य र्यं वेद्। स खखु

सर्विनी यथाभवतस्यथा न्यम्भते सुर्विना । स्वयमेवं सुर्विनो मुद्धिमन्तो प्रवृद्धान् वासान् प्रत्येवमुपिदमन्ता । हे वासाः 'श्रमी' भवनाः, रेष्ट्रमीं 'वाषमुपायतां'। कीष्ट्रमी वागिति तदु-चते। 'मे' मदीया, 'जानुका' न्यम्भता भवतः, 'श्रम्मस्तिका', श्रिप न्यम्भता भवतित, श्रीतः 'इति' ग्रम्द एवंविधस्यस्यप्र-दर्शनार्थः। सनुक्रमध्येतादृशं स्रोकस्यवद्यारं दृष्ट्रा तस्ततं जानी-यात्। ऋतुमस्यसास्त्रीरतिर्मन्तिस्तस्य दृष्टका उपदध्यात्॥

यथ त्राञ्चणमुख्यते। (")"तस्री सर्व कातवा नमन्ते • तस्रीवा भवति"(") इति। 'यः' पुमान्, 'एवं' कक्तरन्वाकैः प्रतिपादितस्तु सभावं, 'वेद'। 'तस्री' पुरवाय, 'सर्वे' 'क्षतवः' वसन्तादयः, 'नमन्ते' प्रकीभवन्ति स्वाधीना भवन्ति। किंच 'स त्राञ्चणः'
'पुरेष्धां' पुरतावस्तितं, सर्वेषु त्राञ्चणेषु प्राधान्यं 'प्राप्तेति'।
क्षत्रमां स्वाधीनलं दुः सानुत्पादकलं तस्मिन् साधीनले प्राधान्त्रपाति। च देतु क्याते 'मर्थादाकरलात्', इति। यथं दि
विदान् पुदवः तेषां वसन्तासृद्धनां मर्थादां करोति वस्मिन्
यस्मिन्नते वे धर्माः तच तान् प्रवर्णयति। मर्थादाकरलमेव
कथमिति तदुपपायते। 'स स्वसु' विदान् त्राञ्चणः, देषपाताकृष्यं 'संवस्नरः' भ्रत्ना संवस्नरनिष्यादकादित्यक्षपो भ्रत्नाऽऽदण-

संत्रसर एतेस्सेनानीभिः सह। इन्हाय सर्वान् का-मानभिवृद्दति। सद्भः। तस्यैषा भवति(\*)॥ २॥ (\*) ऋवं द्रमो अर्थ्युमतीमतिष्ठत्। द्रयानः कृष्णे द्रम-भिः सुद्दसैः। प्रावृत्तिमन्द्रः शच्या धर्मन्तं। उप स्तृद्धि तं

केतुकाशितादावयं प्राष्त, 'एतैः' 'बेनानीभिः' वसनी वसुभिः

सप शुक्रवासा बद्रगण रत्यादिवाक्येषु प्रतिपादितैर्वसनादिदेवतासप्त्विर्मिश्वंखादिभिः सेनाधिपतिभिः 'सप्त', वर्णमानः

सन्'दन्दाय' कर्मस्रामिने यजमानाय, 'सर्वान् कामान्', 'प्रभिवद्यत' प्राभिमुख्येन सन्पाद्यति, तद्यादाद्यकेतुकाशिपातियोग्यवाद्यं विदान् मर्चादाकरी भवत्येव 'सः' प विद्वाः

प्राप्त प्राद्यकेतुकः, 'द्रपः' खदकस्क्ष्यः, दृष्टिचेतुवात् 'तस्य'
द्रप्रक्षप्रधाद्यकेतुकाशेः, प्रतिपादिकेयं काचिष्टुम्बिस्ते॥

त्राय तास्त्रं दर्शयति। "(प) त्रव द्रपो त्रंग्रमतीमतिहत् •
वृम्षामद्राम्"(प) इति। 'द्रपः' षदकात्मकोऽयमाद्यकेतुकः, 'त्रंग्रमती' त्रंग्र्यन्देन सेामस्तास्यख्यात्रिना सर्वा श्लोषध्य
खपस्त्रक्षेत्र तसुन्नलादंग्रमती पृथियो ताम्, 'त्रवातिहत्' त्रवमस्य प्राप्य तसावस्तिः। कीकृशो द्रपः, 'द्रश्रभः सद्यन्ः' त्रवेकसद्यसङ्खाकैः त्रादित्यद्विक्षाः, 'इयानः' सद्यरम्, त्रादित्याच्यायते दृष्टिरिति स्रतेः। 'हत्यः' क्षविहेतः, सति सुदके भूमं क्षविना। हे त्रादित्यस्य मं, 'श्रपा' सकीस्या 'सम्यामबद्रामिति()। (र) एतंथैवेन्द्रः सकार्थका सुह। श्रमुरान् परिवृश्वति। प्रतिब्द्रः सुमेती। तामन्वविख्तः संवत्सरोदिवन्ते। नैवंविदुषाचार्थीन्तेवासिनी। श्र-न्वान्यसी दुष्णातां। या दुष्णति। अश्वते स्वेगी ख्रीकात्।

ब्रह्मा, तदा तदाऽपेशितका ले समागत्य 'धमनां' गर्जनादिना अ-ध्यनां 'गृम्णां' नृभिमंनुकीः, मननीयं पर्वदा प्रार्णनीयं 'प्रय-द्रां' प्रथा द्रवक्ती सम्, 'तं' द्रपं, उदक्ति हेपं, 'उपस्तु हि'। भूमी प्रधावय दत्वनेत मन्त्रेष द्रप्रवती मिष्टका मृपद्धात् ॥

मा गाह्यणमुख्यते। (() "एत चैवेन्द्रः • मत उद्धें यनिवेचनाः" (() इति। चोषं 'इन्द्रः' माद्यकत्तिको स्टिखामी, 'ससादक्षा' यतः यत्ति जसमस्य 'माहका' दानं तसुमा भूमिः
यसादकी एतया यखादक्या निमित्तभूतया, 'यदः', 'मसुरान्'
यस्वः प्राणा रमने मोडनो चेषु मेचेषु यत्तु ते मेचा मसुराः
तान्, 'परिस्वति' परितन्तिन्तिन्ति, ययं देवा जखार्थी
प्रचिविनिमिन्तं मेचभेदं स्ता वर्षयतीत्यर्थः। पूर्वे मिनने चेथं
'मंद्रुमती', किता सेथं 'पृथिवी', विविचिता 'तां' पृथिवीं,
'दिवश्व', मनुस्त्य यथं संवत्सरात्मक भादणकेत्तको देवा विक्ररूपेणादित्यरूपेण वा 'मवस्तितः', यः पुमानेवमाद्यकेतुकाग्रेमें इमानं जानाति तेन 'एवं विद्वा', सद्द 'मापार्थं न्तेवासिवै।', 'मन्ते। न्यां तेन 'एवं विद्वा', सद्द 'मापार्थं न्तेवासिवै।', 'मन्ते। न्यां स्तर्का मंतः भाषार्थे। यशे धर्मा-

<sup>\*</sup> च्यामिति A. C. युक्तक्ष्यसम्मतः पाठः।

इत्यृतुमंग्डलानि । स्वर्यमण्डलान्यास्यायिकाः । श्रत उर्धः संनिर्वचनाः (१) ॥ ३॥

निजानुकां भवति हुद्याताम्यचे च(१) ॥ अनु॰ ६॥

नाचरतीतियुत्पत्तेः यजमानीन्तेवासी तस्याध्ययाः समीपे नि-वासात् तावध्वर्ययमानावभिज्ञेन सह द्रोहरोसी न भवतः ख्रयं द्रोच्चाविप न भवतः द्रोग्धाराविप न भवत इति वक्तु-मन्द्रीन्यसा द्राष्ट्रकं, तसी विदुषे खयं द्रोष्टमकला बापि यथा न द्रुश्चिति तथा विर्त्तितयं, 'यः' मूढः, तसी विदुषे 'द्रुश्च-ति', बीउयं खर्गलोकाङ्गृष्टी भवति तसाम्न द्रीइः कर्ज्यः, स्रतिः प्रत्यचिमत्यार्भ्य पञ्चस्तुवाकेषु प्रोक्तीर्थ खपसं च्रियते । 'इति' एवमतीते गन्ये, ऋतुर्ऋतुनानुषमान इत्यादिभिर्ऋतु-मच्डलप्रतिपादकानि वाक्यान्युकानि, एतैरादित्यमच्डलमि-त्यादिभिः सर्थमसम्बादितपादकानि वाक्यान्युकानि, पूर्वेक एवार्थी दृढमाख्यायते। यासु ऋतु उदाह्यतासु ता श्राख्या-र्थिकाः ग्रुकन्ते श्रन्यदित्यादयः ता श्रष्युक्ताः, श्रत ऊर्ध्वमुपरि-तनेव्यनुवाकेषु 'सनिर्वचनाः' निःज्ञेषेण वचनं निर्वचनं ब्राह्मण-मोन परिताः, 'शाखायिकाः', विनवेत्रनाः पूर्वेव्यनुवाकेषु म-काप्रतिपादितें यें वादार्थस्य उदाहताः, उत्तरेव्यनुवाकेषु नाद्वाचप्रतिपादितेर्थे संवादार्थम् च उदान्त्रियना द्रायर्थः॥

रति सायनाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके प्रथमप्रपाठके षष्ठाः जुवाकः ॥ • ॥

#### यप्तमाऽन्वाकः।

(१) श्रारागोधाजः पटर्रः पत्रकः। खर्णरोश्रोतिषी मान् विभासः। ते श्रस्मे सर्वेदिवमातपृन्ति। जर्जे दु-राना श्रनपस्पुर्रन्तः(१) दुति। (१) कश्र्यपाष्ट्रमः। सम-

कथः। भारेग इत्यष्टा पदभायने शिक्यमिति चेतारोगादीनि विभाषानानि। तम ब्राह्मणभाग इत्यादिपदप्रतिपादिकास्यमुदाइरति। (१) "म्रारोगोभाजः ॰ भगपखुरनाः" (१) इति। भारोगादीनि विभाषान्तानि यप्त पदानिः
यप्तानां सर्थविभेवाणां नामधेयानि ते यप्तापिसर्थाः 'भसी' खोकाणें, 'दिवं' भाकामं, 'म्रातपन्ति' सर्वतः प्रकामयन्ति। किं
बुवंनाः, 'अत्र दुषानाः' रुष्टिदारेण भीरादिरसं सन्पादयनाः। 'भगपखुरनाः' प्राणिनां प्रातिकृत्येन प्रकाममपसुर्षं तदकुवंनाः, भनुकूषमेव प्रकामनं सर्वदाकुवंन्तीत्यर्थः।
श्रीत 'इति'मन्द अपधानप्रदर्भगर्थः। खदाष्ट्रतायामस्यास्यनेरारोगादिनामिनः सप्तमिरिष्टका अपदधादित्यर्थः। भारोगस्या देवतयांगिरसद्भवायेरेत्वेवमुपधानमन्त्रा जन्नेयाः॥
भवति' (१) इति। पूर्वे। मारोगादिसप्तस्यं। पेत्रया योयं 'म्रष्टमः', सुर्थः तस्र 'कस्यपः' इति नामधेयं। तेन नाम्नेष्टमा अप-

हानेवर्त्तं अहाति । तस्यवा भवति (१) । (१) यत्ते शिख्यं क-श्चप राचनावत् । इन्द्रियावत्युष्क्षाच्चिम्भान् । य-व्यिन् सूर्या अपिताः सप्त साकं ॥ १ ॥

तस्मिन्।जानमधिविश्रयेममिति(१)। (१)ते श्रसौ सर्वे-

दधात्। 'सः' च कम्यपमेर्पर्वतः, 'म', कदाचिद्पि परित्यज-ति मेर्स्थानमेव सर्वदा प्रकाशं करें।ति। 'तस्थ' कम्यपस्थ, प्रति-पास्क्रिका काचिद्रम्बिसते॥

श्रथ तास्त्रं दर्शवित। (१) "धने शिक्षं कश्रप रे विनावत् •
तिक्षान् राजानमधिवित्रधेमिमिति" (१) इति। हे 'कश्रप', श्रष्टमसर्थ, 'धत्', 'ते' तव, 'त्रिक्षं' जगत्रकाश्रक्षकं विचं कर्म, 'धिमन्'
स्वकीचे प्रकाश्रक्षे विचकर्मिक, भारेगादचः 'धप्त सर्थाः',
'वाकमिताः' लघा यह स्वापिताः, 'तिक्षान्' श्रिक्षे प्रकाशस्वष्के, 'इमं' धनमानं, 'राजानं' दीप्तियुनं हला, 'श्रधविश्रय' सर्वेवामुपरि विश्रिष्टलेन स्वापत्र। कीवृतं श्रिक्षं, 'राचनावत्' प्रकाश्रयुनं, 'इन्द्रियावत्' इन्द्रियवामर्थसुनं, 'पुम्कलं'
सम्पूषं, 'विचभान्' विविधरिक्षायुनं, इस्त्रेवा काश्रपप्रतिपादिकाऽभिद्ता।

कम्सपस विस्पे सप्तस्रयोणामर्पितलं सदीकरोति। (४)''ते यस्मे सर्वे कम्सपान्स्योतिः ॰ सर्या रत्याचार्याः"(४) र्ति। 'ते' सर्वे सप्तापि सर्याः, 'त्रस्ते' अगलकावनार्यं, 'कम्सपात्', सकावात् बश्यपाञ्चोतिर्सभन्ते। तान्त्सोमः बश्यपाद्धिनिर्ध-मति। सत्ताकर्मक्रीद्वैवं(१)। (१) प्राची जीवानीन्द्रियंजी-वानि। सप्त शीर्षेच्याः प्राचाः। स्त्र्या द्रंत्याचार्याः(१)।

च्योतिर्धभने। यद्यपि सुर्याः पूर्वमेव च्योतिश्वनः तथापि 'तान्' सुर्यान्, 'सेमः', देवः 'कस्यपात्', सकाशात् 'मधिनिर्धमिति' मधिकलेन निस्तमस्का यथा भवन्ति तथा ग्रोधयति सेमो दि तानाह्रय कस्यपस्मीपं प्रापितवान्, तस्य कस्यपर्यानुग्रहादेतेषां प्रकाशाधिकां सम्मन्नमित्यर्थः। असेत्यादिसन्त दृष्टान्तः, रेफस्य चत्यये सति भन्नाश्रन्दो धनसाधनमिवेत्यान्ष्टे। यथा चर्ममय्या दृष्ट्या वायुमृत्याद्य ज्वस्तिताग्रिना सुवर्षादेः किटादिकमपनीय 'भन्नाकर्मक्रत्' सुवर्षकारः, ग्रोधयति एवं कस्यपस्यस्थकारी सेमस्रान् सुर्यानक्रीधयत्॥

तेवां यप्तस्र्याणां खक्षे मतभेदं दर्भवति । "(")प्राणे। वीवानीन्त्रियजीवानि • स्वयां द्रायाचार्याः"(") द्रति । मुख-नासिकयोः यञ्चारी यः 'प्राणः', य एव यप्तिभः दृत्तिभेदेः 'यप्त स्वयाः', 'द्रति' एवं, केचित् 'श्राचार्याः', श्राञ्चः । 'जीवानि' जीवननिमित्तस्रतानि, मददद्वारपञ्चतवााचरूपाणि तचा-नि, 'यप्त स्वयाः', 'द्रति' एवम्, श्रन्ये 'श्राचार्याः', प्रचते । 'द्रियजीवानि' चचुरादीनि पञ्चेन्द्रियाणि मनेष्वुद्धियदितानि जीवननिमित्तस्रतानि, 'यप्त स्वयाः', 'द्रति' एवम्, श्रपरे

(१) त्रयस्य महत्तेतानसात स्रेयोनिति। पत्र वर्षे वात्याः यनः। सत्तवर्षेय बाह्यः॥ २॥

श्चातुत्रविक एव नै। कार्यप इति। उभी वेद्विते। ब

प्रचनि । विरखनियानि यानि यप्तिक्ट्रापि तेषु यथ-रमाः 'प्राचाः', 'यप्त सर्याः', 'इति', श्रन्ये । एते सर्वेऽप्याचार्याः सप्तसर्यमुद्धाः सैहपाद्यानि तत्त्वान्याकः, श्रता नैते मुख्याः सप्त सर्याः ॥

भय मुखावां सप्तस्यांणां द्रष्टाराहवी खदाइरति।

(१) "भ्राप्यमहसेतान् • महामेदं गन्तुस्" (१) द्रितः। 'पञ्चकर्णनामकः', कश्चिदसम् पुना महर्षः 'एतान्' भारोगादीन्,
'सप्तस्यांन्', प्रत्यचेषेव 'भहमपम्यम्', रत्युवाषः। तथा 'सप्तकर्णनामकः', कश्चित् अचस्य पुना महर्षिरिप 'भ्रष्टमपम्यम्',
दत्युवाषः। भ्रते मनुस्थैः सिक्षित्तलादेक एव सर्थोऽवस्रोक्यते,
न त स्वविद्यते वट् सर्था भवस्रोक्षमे। किञ्चते,
'जभी' भ्रिप पञ्चकर्णसप्तकर्णास्थीः महर्षी, 'वेद्यिते' दत्यं
वेदयतः, प्राणिनः सर्वान् बोधयतः। किमिति तदुच्यते,
'कम्यपस्थः' भ्रष्टमः सर्वः, 'नै।' भावसीः सभयोः, 'भ्रानुभ्रविक एव', न त प्रत्यकः गृह्यदेशमनुश्चत दत्यनुभवे।
वेदः, तचैवानुगतः, 'भ्रानुभविकः', यत्ते क्रिस्यं कम्यपेत्यादिमन्तादेवावमस्यतः दत्यर्थः। प्रत्यचादर्शने हेतुमस्याद्यः;

हि बेकुमिव महामैरकुन्तुं (१) । (१) श्रापश्चमहमेतत् ह्य-र्धमण्डलं परिवर्त्तमानं। गार्माः प्राणमातः। गच्छतं मेहामेहं। एकंचाज्हतं (१) । (१) साजपटरपतं का नि-हने। तिष्ठकं तिपृत्ति। तस्रोदिह तिप्रतिपाः॥ ३॥

'महासेहं' कक्कपक्ककानं, 'गर्मु', जावां 'नहि शेकुसिव' न मन्ती भवाद एव, तकाहिहाहेव जानीवः॥

चय कथायद्शिंगस्विमुदाइदित । (०)''श्रेपस्मस्मेतत् ० इकशाजदतं''(०) इति । नर्गस्य पुत्रः 'प्रास्वातनाजकः', कश्चित् मद्दिः ते। पञ्चक्षयप्तकर्षे। प्रत्येवमुवाच, मदाने-दावेव 'परिवर्त्तमानम्', 'एतत्' कस्मपाभिधं, 'सर्वमस्त्रमं', प्रत्येचेव 'श्रम्यमं', श्रते। हे भुनी युवामि 'मदामेदं', 'गच्छतं' कार्येन नार्नेण मच्हतं, तस्ततस्त इदाच 'श्रम्यतं' नेदं कदाचि-इप्यपरिक्षणनाम, 'एकं' कस्मपास्थं सर्यश्च, नच्छतं॥

श्रध मेदनमने नागें इशंधित । (म) आजपटरपतक्का निहने

- तसादिहातिमतपाः (म) इति । च एते यसस्याः तेषां
सक्षे भारागास्त्रस्य भसाभिद्धमानस्य सर्वस्य गितः प्रसिद्धा,
तदननारभाविने श्राजादयस्त्रयः ते (निहने मेदमार्गस्य निहतप्रदेशे भवाभागे, 'तिष्ठसातपन्ति' भवस्तितः सनो रस्मिशिर्धामुखैर्नेहमार्गाद्धीवर्त्तिनः प्राणिनः सर्वतः प्रकाशयन्ति,
'तस्नात्', एषामधीमुखा रस्रयः 'तस्नात्', 'इह' सोको, 'तिन्न-

श्रमुनेतरे । तस्त्राद्शितंत्रितपाः । (८)तेषामेषा भवति । सप्त स्तर्या दिवमनुप्रविष्टाः । तान्वेति पृष्टि-भिद्देश्विषावान् । ते श्रस्ते सर्वे घृतमातपृन्ति । जर्ञाः

तपाः' तपनधी खरियायुकाः, 'इतरे' तु आजपटरपतक्नेभोऽन्ये, खर्षेन च्हेनिश्वदिभागशक्तयः सर्याः ते 'श्रमुष' मेरमार्गादु-ं परिभागे, वर्त्तन्ते चस्नात् तेषां रस्यसः चदूर्धमुखासस्मात्ते 'इह' स्था खोकेषु, 'श्रतिव्रतपाः' तपनशीखरियायुका न भवित्ता, आजादीनामधीमुखरियालात् खर्षरादीनामूर्धमुख-रियालाच वर्गद्दयमधे तापाभावाक्तीतलेन मार्गेष मेदं गर्मु श्रकात इत्यर्थः॥

श्रथ स्रयोणां मध्यवित्तंमार्गप्रतिपादिकास्थमवतार्यति।

(९) "तेषामेषा भवति ॰ श्रमपस्तुरम्त इति" (९) इति। श्रारोगादयः 'षप्त स्र्याः', 'दिवम्' श्रमारिषं, 'श्रमप्रविष्ठाः'
श्रमुक्रमेषयाप्ताः, 'दिषणावान्' प्रास्तोक्त इष्टकदिषणायुक्तोऽनृष्ठितार्णकेत्वाग्निः, प्रागुक्तान् षप्तस्रयाननुस्त्य 'पयिभिः' स्रयंवर्गद्यवर्तिभिः प्राम्तमार्गः, 'एति' मेरं गष्टति, 'ते' स्रयाः, 'धर्वे', 'श्रसी' यजमानाय, 'घृतमात्तपित्तः'
मेर्नार्गक्षपमाकाशं घृतादिभोग्यवस्त्रसम्पूषं यथा भवति तथा
प्रकाशयितः। किं कुर्वमाः, 'ऊषें दुष्टानाः' भोग्यं चीरादिकं
सम्पाद्यमः, 'श्रमपस्तुरनाः' सम्तापमकुर्वनाः, हे यजमान

दुशना अनपस्पर्यना दूति()। (१०)सप्तर्त्विजः द्वर्या देत्वाचार्थाः(१०)। ११०तेषानेषा भवति(११)। (१०)सप्त दि-मे। नानाद्वर्याः ॥ ४॥

सप्त होतार कृत्विजः। देवा श्रादित्यां ये सुप्त। ते-

इशास्तां इश्व भुक्यतामित्वेवं प्रियोक्तिं वद्नि । तथा चा-वर्षेषका त्रामनित्त, एक्केशित तमाज्ञतयः सुवर्षमः सूर्य-रिक्षिभिर्यत्रमानं वश्कित प्रियां वाचमिभिवद्क्योर्षयका द्ति । इत्येषा यत्र सूर्या इत्यादिकामार्गप्रतिप्रादिका तथेष्टकामुप-दथात्। तथा च वैष्धायनः । 'यत्र सूर्याः यत्र दियो नाना-पत्रामित्तं देवानामिति । चतस्रः सेरिः पुरसादिति'॥

इदानीं सर्थक्षक्षे पचानारमुपत्यस्ति। (१०)"सप्तर्लिजः ० इत्वाचार्याः" (१०) इति । च एते यज्ञे होचादयः 'सप्तर्लिजः', त एव सप्त 'स्वांः', 'इति', केचित् 'त्राचार्याः', प्रचचते॥

श्वसिश्वर्षे काश्चिद्रुषमवतारयति । (११)"तेषामेषा भव-ति"<sup>(११)</sup> इति । 'तेषाम्' श्वतियूपाणां सप्तस्रयाणां, प्रतिपा-द्रमार्था इवस्वविद्यते ॥

तामेतास्यं दर्जयति । (१२) "सप्त दिश्वो नानास्याः । तेभिः सोमाभीर्चण दति" (१२) दति । श्रष्टसु दिशु मधे या प्राची सा सर्ववतीति सर्वेवां प्राचिनां प्रसिद्धा । सास्त्रस्या श्राग्नेस्वाद्याः 'सप्त दिशः', ता श्रपि नानाविशसर्योपेताः, ते च सप्तसु दिशु भिः सेमाभीरक्षण इति (११)। (११)तदेणाणायः। दिग्-साज कर्तृन् करोति (११)। (१४) एतयैवादता सहस्र-र्यताया इति वैशम्यायनः (१४)। (१४) तस्वैदा भवति।

चविद्यताः। तत्वामिनः सर्या दृष्टं कर्मणि होचाद्यः 'स्ट-तिनः', सता परिना। होता प्रवासा नाह्यभाष्यं की वेतत नेष्टा चण्हावाका चाद्यीत्र दृत्येते 'वत्त होतारः', च एतेऽच होचाद्यः 'स्विनः', देवा भूला बतादित्या दृत्युष्यके, हे बोमयागाधिपते 'तेभिः' होहक्पैरादित्यैः, वेश्वान् 'स्वि-एष'। दृत्यन्यापीष्टकामुपद्यात्॥

भनु सूर्या खिलगूपा रत्यसिष्य रवसगापता। तप दिशी नानास्या रत्येतदप्रस्ताभिधानमित्याप्रश्ची तरमाप।
(१९) "तद्याकायः • करोति" (१९) रित। यदुमं दियां नानास्योपतलं 'तद्याकायः', प्रास्तान्तरे किसन् मस्ता ब्रुते,
भेता वेदान्तरिस्त्वादेतरिप वक्तस्यमेव। नलप्रस्तं किसित्
निस्त्रश्चे युक्तिरयस्ति 'दिग्धाजः' तां तां दिशं प्राप्यावस्तितः
स्याः, 'ऋतन्' वसन्तादिस्तितानृत्धर्मान्, 'करोति' तस्यां
तस्यां दिशि सुर्वन्ति, न हि स्तुनिष्यादकस्यंस्तिरेकेस तनादृत्यमाः सक्षवन्ति तस्यात् वन्येव दिसु विनिद्धाः स्र्याः ॥

श्रय कैमुतिकन्यायेन दिशां यक्तस्र्यंतं दृढोकरोति। (१४)''एतयैवास्ताः • वैश्रन्यायनः''(१४) इति। 'एतथैवास्ताः'

यदार्थ इन्द्र ते मृतः मृतक सूमीः। जुत स्युः। न त्वा व-जिन् सुइस् स्र्याः॥ ५॥

अनु व जातमप्र रेदिसी दुति(१६)। (१९)नानासिक्र-

यमेने व वकारेष सत्यमं यस यक्ति तम तक्षमादकः सर्वा-सीतिम्याचेन, 'सर्वासर्वताथाः', स्टब्बस्क्षाकसर्थीपेतलपर्वनं दिसु सर्थभेदाः कत्मनीयाः, तत्र सप्तस्र्यमे किमायर्वसिति 'वैत्रमायनः', मात्राची सन्यते। मायदस्तित्युपस्तवणं, मननाः सर्वा दत्यकं॥

यनसङ्ग्रंतिपादिकाद्यस्यतारयति। (१६) "तस्येषा सवित वित् वित्रात्मात्मद्य रोदसी दितं (१६६) दिति। 'यत् यदि, दे
'दन्त्,', 'ते' तत्, 'यतं स्रावः सुः' वज्ञिभः यत्मस्याभिर्युकाः
स्रुक्षोकाः सम्भवेषुः, 'खत' यपि स, 'यतं स्रुमी खः' वञ्चीभः
यत्मस्यात्मात्मेष्याः स्रुमयोऽपि यदि सम्भवेषुः, दे 'विज्ञन्',
तदानीमदि रोदसीजातं सावाप्रिययोग्भंथे समुत्पन्नं लां 'सदसर्म्याः' सद्योपस्यिता यननाः स्र्याः, 'नान्यष्ट' नान्यस्रुक्ते, लासन् न व्याप्रुविन्तः, एतावत्सु स्रुक्तेकेषु स्रुक्तेकेषु
स्र स्रुक्ति तन्य तन्य स्थितं लामन् स्र्यायाप्तेरपर्याप्ता देवाः,
स्र्यास्यकामम्बर्गदिव्यद्यः। द्वानयापीष्टका स्रपद्थात्॥

सन्ते क्रमन नास्त्रं व्यक्ते प्रति। (१९) ''नाना सिङ्ग-सात् • नाकासर्थलं '१(१६) दति। यश्वेक एव सर्थः स्थात् त्वाहतूनां नानासूर्यत्वं<sup>(१९)</sup>। <sup>(१०)</sup>श्रष्टो तु व्यवसिता इति<sup>(१०)</sup>। <sup>(१०)</sup>सूर्यमण्डलान्यष्टात जुर्धे। तेषानेषा भवति<sup>(१०)</sup>। <sup>(१९)</sup>चित्रं देवानामुद्देगादनीकं। चक्षेमिंचस्य

तदानीं वसमायृद्धनां नानासिङ्गलं न स्थात् न हि कारण-भेदमन्तरेण कार्यभेदः समावति । तसादृत्यधर्मवैसचस्यय-द्वये बद्धसर्यंतमभुयेयं॥

कथनार्षं पूर्वचकस्यपेष्टिम इत्येवं सर्घाणामष्टमञ्जा स्वीकतित्यामञ्ज तदिभगायं दर्भयति। (१०) 'श्रष्टी तु व्यवसिता इति" (१०) इति। बाढं। सन्येव तत्ति ज्ञक्कस्या श्रमन्ताः सर्थाः किन्तु तचास्ति कश्चिदिमेषः, 'व्यवसिताः' निश्चिताः, सर्थाः 'श्रष्टै।' इत्येवंविधः पञ्चकर्षसप्तकर्षाभ्यां सप्तानां सर्थाणां प्रत्य-श्रेष दृष्टलात् प्राणचातेनाष्टमस्यापि दृष्टलात्॥

त्रष्टमञ्ज्ञां निगमयति । (१८) "सूर्यमण्डलान्यष्टात । तेषा-मेवा भवति" (१८) इति । 'तेषां' त्रनेकसूर्यमण्डलानां, प्रतिपा-दिकेयसृम्यिते ॥

तामेतातृषं दर्भयति। (१९) "चिषं देवानामुद्गाद्नीकं ॰ स्वयं त्रात्माजगतस्मुषस्वेति" (१९) इति। 'चिषं' बद्धमस्यस-रूपलेग विचित्रं, 'देवानामनीकं' श्रम्थकार् रूपतृष्णस्रीरा-त्माकस्य प्रचार्विनाप्रकलेग देवसैन्यरूपमादित्यमस्यसमुद्गात् पूर्वसां दिष्णुदेति तथ मस्यस्त्रातं मिषादीनां चनुस्नरूपं। वर्षस्यामे । आग्रा चार्षाप्रश्चिती श्वन्तरिश्चम्। सूर्य आत्मा जगतत्त्तर्श्वषञ्चेति (१८) ॥ ६ ॥ सामं साश्चित्तिन्नि तपा नानास्त्रयाः सूर्या नवं च॥

सामा बाखिस्तिन्नितपा नानास्त्रयाः स्त्रया नव च ॥ चनु॰ ॥ ७ ॥

### श्रष्टमाऽनुवाकः ॥

(१) कोदमर्भं निविधते। काय प्रें संवत्सरो मिथः। कादः कोयं देव राषी। क मासा खेतवः श्रिताः(१)।

यन्धकार-निवारणेन चचुवे। उनुगाइकलात् तादृशं सैन्यं 'द्यावा-पृथिवी', 'श्रम्ति चं', च 'श्राप्रा' लेकचयं खकीयप्रकाशेनापूर्यं वर्मते, तथाविधमण्डसम्बूद्यामी 'सर्यः', 'अगतः' अङ्गमस्य, 'तस्युवः' स्वावरस्य, 'च', 'श्रास्ता' स्वरूपं। इत्यनेनेष्टकामुण्दभ्यात्॥

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकामे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके सप्तमोऽनुवाकः ॥ ७ ॥

## त्रचाष्टमाऽनुवाकः।

कच्यः । पुरचात् केदमभ्रमिखेकामिति । पाठच्छ । (९)''के-इमभं निविषते ॰ क माया चतवः त्रिताः''(९) इति । त्रापी विश्वतीति 'त्रभं' मेघस्रक्षं, त्रचाकात्रे निरास्नवनेगासाभिई- (१) ऋर्धमासी मुद्धतीः। निमेषास्त्रीटिभिः सद्द। क्रेमा श्रापा निविश्वन्ते। यदीती यान्ति सम्प्रीति(१)। (१) काखा श्रापु निविश्वन्ते। श्रापः स्त्रीं सुमाहिताः॥ १॥

स्रते चतः कुचाधारे निवसतीति प्रश्नः। नद्वाखननमन्तरेष निर्देष्टुं प्रकां, एतचीपखचणं, कारणमि किमिति प्रष्टुरभि-प्रायः। एवं 'संवत्सराहोराचमासर्चवः', किस्मित्राश्रचेऽविद्यताः किं वा तेषां कारणमिति हे 'देव' जगत्कर्त्तः, कथयः संव-त्सरस्य बद्धयवसमिष्टलं द्योतियतुं 'मियः', रत्युकं। बहवः काखावयवाः सभूय वसन्ति थच सीयं संवत्सरः ॥

कर्णः । अर्धमाया रत्युपरिष्टादिति । (१) "अर्धमाया मुझर्णाः ॰, यदीता यान्ति सम्प्रति "(१) रति । 'अर्द्धमायमुद्धर्णःनिमेषाः', प्रयिद्धाः । काखपरमाणुदयात्मकः काखद्वणुकस्तृदिः
तथाविधः 'चृटिभिः', 'यरु', अर्धमायादयः कुचाधारे खिताः
कुतस्रोत्पन्नाः । भूमी वर्णमाना आपा याः यन्ति ताः 'यदि',
धर्मकाखे 'इतः' भूमेः यकामात्, 'यान्ति'। दृष्यते हि तिमिन्
काखे यर्वच जखग्रेषः । 'यम्प्रति' तदानीम्, 'इमाः' 'आपः',
'क निविमन्ते', च आसामाधारः कः ॥

कथाः । कासा त्रयु निविधना इति । तत्र प्रथमामा । (२) "कासा त्रयु निविधनो । विद्यसूर्ये समाहिता" (२) इति । पूर्वमन्त्रद्योक्तानां प्रजानामिदमुत्तरं, संवस्तरादयः नुस्तना -

# ऋश्रीख्यपः प्रपचन्ते। विद्युत्सूर्ये समाहिता(१)।

दयः काखाः पृष्टाः ते सर्वे 'काखाः', 'श्रम् निविधनो',। श्रापी वा इदमये सलिखमासीत्। इत्यपां जगत्कारणलेनासात-लात्। तचैव काखानामवस्त्रानमुत्पत्तिस्रः। तथादि । मनुना तावदेवं सार्यते। भाष एव संधर्जादी तासु वीर्यमवास्त्रजत्। तर्ष्डमभवद्भेनं सूर्यकोटियमप्रभमिति। परमेश्वरेष प्रथमं स्रष्टासम् घनीभावसामर्थे प्रचित्रे सति ब्रह्माण्डं नियम् तच ब्रह्माण्डमभिषं यद्यावदविद्यतं तावतः कालस्य संवस्तर इति नाम सम्पन्नं। तथा च वाजसनेयिनो हरदार् छाते समामन-नितः। तस्रद्रेत त्रासीत्संवतारी भवत्र इः पुरा ततः संवतार त्रा-भाति। एवं ब्रह्माण्डे पदाणु संवतारे समुत्राचे सति तद्वयवाः काखित्रोषाः सर्वेऽषञ्च एवात्पद्मा अप्नेव 'निवित्रनों, तिहरं कासप्रमुखीत्तर्। या एता 'श्रापः', भूमी ग्रुयन्ति ताः वर्वा रियादारा 'सर्वे समाहिताः', भविना। घर्मकाखे हि तो द्याः सर्थरिकाभिर्जसमेतः सर्वैः प्राणिभिर्दृश्यते। श्रतएव बुद्धिम-द्भिक्तं सक्छगुणमुत्पृष्टुमादक्ते कि रसं रविरिति। इदं च केमा त्राणि निविधना इत्यक्षीत्रारं। तेभ्यः सूर्यरिकाभ्यः सकाधात् 'त्रभाषि', वसं प्राप्नुविना। रक्षयो हि खनिष्ठवसं धूमक्योति-र्मदता मेखनेनाधाकारमापादयन्ति। त्रतेऽध्यः रामानता पाप एवीत्यश्विकार्षमाधारञ्च। इदं च केदमक्षमितिप्रश्न-स्रोक्तरं। येथं 'विद्युत्', मेघेषु दुक्तते सेयं 'सर्वे समाहिता'।

(ण) श्रमवर्षे इमे सुमी। इयन्त्रीता च रेहिसी(ण)।
(प) किः स्विद्वान्तरासूतं। येनेमे विधते उमे। विष्णु-ना विधृते सूमी। इति वत्सस्य वेदना(प)। (र) इरी-

स्र्यंरमोरेव विशुदाकारेण परिणतलात्। एतदुन्तरसामर्थात् केयं विशुत्रिविश्वत इत्यपि प्रश्लोऽन द्रष्टयः॥

भय दितीयामाद । (४) ''भनवर्षे व रोदसी''(४) इति । वर्षे कपविश्वेषः । तद्रादित्यमवर्षतं सुक्षपतं केनापि सुक्षप-लेन रदितम् भनवर्षतं सुक्षपतं, 'इसे भूमी', एसे 'भनवर्षे', सुक्षे वृद्यते। भन दिवचनान्तभूभिष्रक्षेन विविध्वतमर्थे श्रुति-रेव भूते। 'इयं च' भूमिरपि, 'श्रुषे। च' द्यौरपि, एते 'रोदसी' यावाष्ट्रिय्यो, भूमिष्रक्षेन विविधिते द्रार्थः । यावाष्ट्रिय्योः सुक्षपत्ने नाम वद्यविधदेवपरिपूर्णतं॥

कथाः। किंखिद्चेति पश्च वैष्यवीति। तच प्रथमामाइ।

(प) ''किं स्खद्चान्तराभृतं ॰ वेद्ना''(प) इति। 'चेन' वसुना,
'इसे' चावाष्ट्रचिची, 'खसे', श्रिप 'विभ्रते' विश्वेषेष सर्वजनदाधारत्नेन भ्रते, 'श्रमान्तरा' श्रनचोद्यावाष्ट्रचिचीमंश्चे 'किंखिद्भृतं' किं नाम वस्तु तादृशं विधारकमभृत्, इति प्रश्नः।
'विष्णुना' चापिना परमेश्वरेष, 'भूमी' चावाष्ट्रचिची, 'विभ्रते',
'इति' एवं, 'वत्याख्यस्य', महर्षः 'वेद्ना' विश्वानं। वत्यो हि
स्वतिक्त्री, य च विष्णुमेव द्यावाष्ट्रचिचीविधारकं स्वरति।
इद्य किंखिद्नेति प्रश्नस्थों न्तरं॥

वती धेनुमती हि भूतं। सूयवृत्तिनी मनुषे दशस्ये॥॥२॥

व्यष्टकाद्रोदंसी विष्णवेते। दाधर्षं प्रिव्यवीम्भिती म्यूखैः(१)। (०)किंतिद्वणोर्वेलम्। हः । का दीप्तिः किं प्रायंगं। एकी युद्वारंयद्देवः। रेजती राद्सी उंभे(०)।

त्रय दितीयामार । (()''दरावती • मयूषी:''(() दित ।
'मन्ते' मनुवार्यम्, 'एते' यायाप्रियया, 'दरावती' त्रव्रवती।
बक्षयुक्ते, 'धेनुमती' धेनुमती, 'स्रयविषनी' मामनैर्यवसेभंद्यीयंक्ते, 'दक्षथे' दातुमर्हें, 'भूतं' त्रवादिदानकके भवतः ।
'रादसी' यावाप्रिय्यावेतादृष्ठी, 'खष्टभात्' विष्णुर्वित्रेषेष
धतवान् । हे 'विष्णी', तं 'प्रियवीम्' एतां युक्षेत्वसितां,
'त्रभितः' त्रथ छपरि च, 'मयूषैः' बक्कुखानीये रिक्षाभः
'दाधर्थं' धृतवानिष ॥

श्रथ हतीयामार । (०)"किं तिहक्कोर्बसमाइः ॰ रोदसी इभे"(०) इति। 'यहेवः' को विक्कुः 'एकः', एव, 'रेजती' राज-माने, 'रोदसी' द्यावाप्रथिकी, 'सभे', 'धारचत्' धतवान् । तस्य 'विक्कोः', 'किं तद्वसं' तादृत्री प्रक्तिः खुत श्रागता, यैम्यूखे-धृतवान् सा 'दीप्तिः', 'का' खुतह्या, 'किं', च 'परायसं' तस्य स्थासम्रतं वस्त, इति प्रष्टारः 'श्राइः'॥

<sup>\*</sup> B. is here defective.

(<sup>६)</sup>वातादिष्णोर्षेलमाइः। श्रृष्ठ्यराहीतिक्ष्यते। विप-दाद्वार्ययद्वेवः। यदिष्णेरिकमुत्तमं मं (६) ॥ ३॥

त्रय चतुर्थीमार । <sup>(८)</sup>''वातादिष्णार्यसमा**तः ॰ यदि**ष्णारे-कमुक्तमं"<sup>(5)</sup> इति । विष्णुर्चि वातरूपं स्वचात्मानमुत्पाद्य तेन स्रचेण यवं जगद्धारयति। तथा च वाजवनेयिन प्रामनिना। वायुर्वे गातम तत्त्रूचं वायुना वै गातम सचेणायश्च स्रोकः पर्य खोक: धर्वाणि च भ्रतानि धन्द्रभानि भवन्तीति। तस्रात् 'विष्धाः', 'वर्ष' धार्षवामध, 'वातात्', त्रागतम् इत्यभिज्ञा **उत्तरं 'श्राफ्रः'। 'दीप्तिः' जगदवभायकं खोतिः, तच विष्णाः** 'श्रचरात्' विनावर्षितात् स्त्रकीयात् परमपदात्, भवतीत्य-भिन्नै: 'उच्चते'। 'विष्णोर्षं जगत्रह्यादिनिवादकमुपासकै-द्पास्वित्म, अपरं, यश ज्ञानिभिर्वेद्यं, परमम्। अतएवा-बायते। तदिष्णेः परमगरं सदा पश्चानि स्रव्य इति। तप परविद्यागम्थं खड्पं विनामराहित्याद्चरम्। त्रतएवाधर्व-षिका त्रामनिन। त्रथ परा यथा तद्वरमधिगम्बत इति। तसाद्चरात् जगदवभाषिका चैतन्यरूपा दीप्तिर्श्वभाते । तमेव भाजामनुभाति सर्वे तस्य भाषा सर्वे मिदं विभातीति श्रुतेः। इद-श्चका दीप्तिरित्यक्ये चरं। पुरुषस्रक्षे। पादे। उद्य विश्वा भूतानि चिपादस्थास्तं दिवीत्यासावते। सर्वमधेतस्थगत् त्रसः परमेय-रख चतुर्थींगः। भविष्रष्टमंत्रचयं खवदारातीतसादस्तमवि-नश्ररं। य द्यातनात्मको सस्यक्षे सर्वेदावतिष्ठते। तादृशात् 'चि-

(८) श्रुप्रयो वार्यवश्चैव। एतद्स्य प्रायंशं(८)। (१०) ए-कामि त्वा परं खुत्युं। श्रुवमं मध्यमं चेतुं। खेाकक्ष्यु पुर्ख्यपापानां। एतत् प्रकामि सम्प्रति(१०)। (११) श्रुमु-

पात्'सर्पाद्रह्मणे सन्ध्यामर्थे 'देवः' विष्णुः, 'धारयत्', यवें जगद्वारयति, 'यत्' निपादस्तु, 'विष्णे रेकम्', एव 'उत्तमं', सर्षे तस्मानिपदादिति पूर्वनान्ययः । चयवा एतदुत्तरवज्ञात् पूर्वनेको यद्वारयदिति वाको कथमेको धृतवानिति प्रश्न उन्नेयः ॥

त्रय पश्चमीमार। (८) "त्राग्नयो ॰ परावणं" (८) इति। य एते 'त्राग्नः' सावित्रादय त्रार्णकेतुकान्ताः, ये च तत्-सस्त्रिता 'वायवः', 'च'काराचेऽप्यादित्याः, 'एतत्' सर्वे देवता-जातं, 'त्रच' विष्णेः, 'परायणं' सरकारिश्चनं, इद्य किं परायणमित्यस्थेत्त्ररं॥

कराः। एक्हामि ला परं मृत्युमिति चतको मृत्युमिती-रिति। तत्र प्रथमामाइ। (१०) "एक्हामि ० सम्प्रति"(१०) इति। यत्र कस्मित्युनिर्जिज्ञासुरिभज्ञमन्यं मुनिं एक्हाि। हे श्रीभ-श्रमुने 'लां', प्रति चतुर्विधान् मृत्यून् 'एक्हािम'। परेा-उत्मा मध्यमस्तुर्थसेत्येते स्त्यवः तेषां स्वरूपं त्रूहि। चतुर्थः रत्येतसिक्षेये 'चतः' ब्रब्दः, तथा पुष्कततां पापिनास् 'सोकं', ब्रूहि। एतत् सर्विमदानीं 'एक्हािम'॥

चच दितीयामाच। (११)"चमुमाजः • चन्द्रमासतुर्च-

माडुः परं मृत्युं। प्वमानन्तु मध्येमं। श्रुशिरेवावेमा मृत्युः। चुन्द्रमाञ्चतुरुष्येते<sup>(११)</sup>॥ ४॥

<sup>(९९)</sup>त्र्रानाभागाः पंरं मृत्युं। पापाः संयन्ति सर्वेदा। श्राभागास्त्वेव संयन्ति। युच पुंख्यकृता अनाः<sup>(९९)</sup>।

ते"(१९) इति । इदमभिश्च खोक्तरं । चोऽसावादित्यः 'श्रमुं', एव 'परं स्त्युं', पूर्वे महर्षयः 'श्राद्धः' । श्रादित्यस्य परिस्पन्द-बाइस्त्रेगायुवः स्वये सित स्त्योरस्वश्वनीयत्वात् । 'पवमानं', वायुं 'मध्यमं', 'स्त्युमाद्धः' । प्रांस्पवायोगं डीव्यन्ययासञ्चारे सित तत्क्षेत्रेन स्त्युः प्रायते । स च प्रास्पायामकुश्चसैर्येशिन-भिः क्षेत्रेन समाधातुं श्रस्तते । तस्ताव्यक्षमो स्त्युः । जाठ-राग्नियदा मन्दो भवति तदा व्याधिद्धारा स्त्युः प्राप्नो-ति स च चिकित्यकेरस्यप्रयासेन समाधातुं श्रस्तते तस्तात् 'श्रावरवमो स्त्युः' । 'चन्द्रमाः', श्रोवधीनामधिपतिः, तद-नुग्रहाभावे सत्यक्षाभावास्त्रृत्युः प्राप्नोति । तस्तादसे चतुर्थेः स्त्युः ॥

श्रय हतीयामार । (१२) "श्रमाभीगाः परं सृत्युं ० यन पृष्य-कृते। जनाः" (१२) इति । 'पापाः' श्रुतिस्तृत्युष्तक्षनेन पापमेवाच-रक्तः पुरुषाः, 'श्रमाभीगाः' सुखसेत्रेनापि सीनाः कृतिकीटा-दयः सन्तः, 'सर्वदा परं सृत्युं', 'संयन्ति' कृतिपर्येरेवादित्यंपरि-स्वन्देरस्यायुषः सन्तः पृनः पुनर्जायको सियन्ते च,सेयं सर्वदा परं (११)तता मध्यमेमायन्त । चतुर्माग्नं च सम्प्रति(११)। (१४)प्रकामि त्वा पापकतः। यच यातयते यमः। त्व-चत्तद्वस्त्रं म् प्रब्रूहि। यदि वेत्याऽस्ता यहान्(१४)॥५॥ (१४)कृष्यपादुदिताः सूर्याः। पापानिर्गन्तः सर्वदा।

ख्यं प्राप्तिः। चे तु श्रुतिस्रितिमार्गवर्त्तिगः ते सर्वेपि 'श्राभागाः' सम्पूर्णाः सर्वभागयुक्ताः सन्तः, तादृशं खानं प्राप्तुवन्ति । 'यनं' वस्तिन् खर्गे, पूर्वे 'पुष्पञ्चता जनाः' देवाः, वर्त्तने तन मक्कन्ति। स्तन्तु खोकश्च पुष्पपापामामित्यस्थान्तरं॥

त्रय चतुर्यीमाइ। (१२) "ततो • सम्प्रति" (१२) इति। 'ततः' पूर्वीक्रेम्बेऽत्यन्तपापक्रक्कोऽत्यन्तपुष्यक्रक्काच्य, त्रम्ये ये पुद्वाः मित्राषि पुष्यपापान्याचरन्ति ते 'सम्प्रति' मनुष्यजन्मनि, मध्य-माधमचतुर्यस्त्रभुद्ध तदा प्राष्य प्रतीकारैः समाद्धते। एतद्पि पुष्यपापस्रोकप्रश्रस्थान्तरं॥

कथः। एकामि ला पापकतश्चतको निरयवतीरिति।
तथ प्रयमामाइ। (१४) "एकामि ॰ यहान्" (१) इति। ईं
'ब्रह्मन्', 'लां' दम्,ं 'एकामि'। किं एक्सीति तद्यते।
'पापकतः', प्राणिनी 'यमः', 'यन' खाने, 'यातयते' क्षेत्रयति,ं
तथ खानं 'नः' श्रद्धान्यं, लं 'प्रबूहि'। 'यदि', 'श्रप्तः' पापिने।
जनोः, 'यहान्' पातकानि, 'वेत्य', तर्हि शुश्रूषवे मद्धां बृहि॥'
श्रथ दितीयामाइ। (१४) "कश्चपाद्दिताः ॰ वास्वैः" (१५)

रेाइस्थारकर्देशेषु। तत्र न्यस्यक्ते वास्वैः (१४)। (१२) तेऽ-शरीराः प्रपश्चको। युषाऽपुष्यस्य कर्मसः। अपाख्यपा-दंकेशासः। तत्र तेऽयोनिका जनाः (१२) । (१०) सत्वा

इति। योयं कथापाखोष्टमः सर्ची महामेरी नित्यं वसति। तसादुत्यका चारोगादयः सप्तस्र्याः तदीयमूर्त्तिविज्ञेषा चन्ये सरसस्क्षाकाः ते सर्वेषि 'रोदस्योरनाः' द्यावाष्ट्रियो-र्मध्यदेत्रेषु रीरवादिनरकप्रदेत्रेषु, 'पापान्' यापिनः प्राणि-नः, 'सर्वदा', 'निर्झन्ति' निः प्रेषेष मार्यन्ति, मारितास्त ते पापिनः 'वार्यवैः' निवासचेतुभिः सूर्यर्क्षिक्पैर्देवैः, 'तच', 'न्य-स्वनो । तेव्वेव नरकप्रदेशेषु पुनरपि वाधिता खत्पास स्वापनो 🛊 त्रय हतीयामार । (११) "तेऽत्ररीराः ॰ निजा जनाः"(११) इति। 'ते' पापिनः, तेषु नरकस्थानेषु 'श्रत्ररीराः' सम्पूर्णावयव-बमीचीनावयवर्षिताः, 'प्रपद्यन्ते' जन्म प्राप्नुवन्ति, 'श्रपुद्यसः कर्मचे चया', योग्यं तथा प्राप्तुवन्ति । तत्र कश्चित्पापी पाचि-ब्रुट्यः कुषिभंवति । श्रपरः पादचीनः पङ्गभंवति । श्रपरः क्रेजडीनः खक्तिभविति । एवम् 'घपाच्यपादकेजासः', विक्रत-प्ररीरा जायको। किञ्च तेषु नरकस्तानेषु केचित् 'त्रयो-विजाः', जनावा भवन्ति । तवाध्ये वेचित्होदजाः क्रमिदंशा-चाः। त्रपरे उद्भिदाः तस्गुक्साद्या भवन्ति। त्रतस्व वात्र-सनेचिन:। पञ्चामिविद्यायां दिचिणात्तरमार्गरिहतानां पा-

पुनर्फत्युर्मापयन्ते । श्रवमीनाः ख्वमिनिः ॥ ६ ॥ श्रामातिकाः समय द्व । ततः पूयन्ते वास् वैः(१०)। (१०)श्रपतं मृत्युं अयति । य एवं वेदं । स खल्वेवंविद्या-

पिनामीदृषं जक्षामनिन्तं। श्रयं य एता पन्यानी न विदुः, श्वा कीटाः पतङ्का षंदिदं द्व्यपूर्कमिति। कान्योगाश्वेवमामनिन तानीमानि षुद्राध्यवहदारुक्तानि भ्रतानि भवनीति॥

चय चतुर्धीमाह। (१०) "स्ता व वासवै: "(१०) इति। तेषु नरकसानेषूत्यकाः प्राचिनः सहत् 'स्ता पुनः', उत्पचनो 'स्तु', प्राप्नुवन्ति, जन्ममर्वयद्याणि प्रतिपचना रत्यर्थः। तेष 'स्तकमंभिः' स्वकीयैः पापैः, 'बद्यमानाः' भच्छमाचाः, कर्मपरवद्य रत्यर्थः। तेषामेव मध्ये प्रसात्प्रत्यविद्धो दृष्टाना खदाष्ट्रिवते। 'बाबातिकाः' प्रागत्य बात्यमानाः प्रसाभिरेव वाष्यमानाः विरोवस्त्यद्वादिषु वर्णमानाः, 'क्रमय दव' यूकामत्कुषाद्य इव, यूकाद्यः पापिने। बधासाभिः प्रति-ष्यं मार्थनो एवमन्येपि पापिने। देवैद्गार्थनो इत्यर्थः।

श्रय ब्राह्मणं। (१०) श्रपेतं ॰ पिद्धांगमनः "(१०) इति।
'यः' पुमान्, 'एवं' कम्यपादुदिताः सर्या इत्यासुक्तप्रकारेष,
कम्यपमित्रमानं जानाति श्रवे। 'एतमपस्त्युं' क्रमिकीटोद-केषूक्रमपस्रस्त्युं, 'जयित'। विदुषः पापेष्यप्रस्तेर्युक्ते। स्त्यु-श्रयः। किञ्च 'स ख्रुं, 'ब्राह्मणः', 'एवंवित्' कम्यपमित्रमा- ह्यायः। दीर्घश्रुत्तमे भवति। कद्यंपस्यातिष्ठः सिद्ध-गंमनः सिद्धागंमनः((०)। (१८)तस्यैषा भवति((१८)। (१०)ह्या यस्मिन्त्स्पप्त वास्तवाः। रोह्यन्ति पूर्णा रुहः॥७॥ कृषिर्व दीर्घश्रुत्तमः। इन्द्रस्य घर्मे। श्रतिश्रित्-

भिन्नः वन्, 'दीर्घमुक्तमें। भवति' दीर्घ चिरकासं कम्यपे।पमूचते, यम्यगनुहातं।ऽयमिति ततो।यितमये। बद्धनां देवानांः
मुखाक्त्रवणं यहवे।पि देवाः कम्यपयमीपं गला न्नान्नाणे।ऽयमाद्यकेतुकं यम्यगनुतिहित इति पुनः पुनः कथयिन क्रते।यं
दीर्घमुक्तमः। परकोके 'कम्यपस्मातियः', इव पूत्यो भवति।
किञ्च य नान्नायः सेक्य्या कम्यपस्मीपगमनागमनयोः यम्भै।
भवति॥

त्रय त्राञ्चकोकार्थस प्रतिपादिकास्यमवतार्यति । (१८)"तस्त्रेषा भवति"(१८) इति ॥

तामेतास्यं दर्शयति। (१०) "श्रा यस्मिम्सप्त व श्रतिश्चरिति" (१०) दति। 'यसिन्' कश्चपे, सप्तस्क्वाका श्वारोगाद्यः स्वर्थाः 'श्वारोद्याः, कश्चपादेवोत्प्य खितिं सभना दत्यर्थः। कीदृशः सप्त सर्थाः, 'वासवाः' जगित्रवासदेतवः, 'पूर्वासः' स्वश्वादावृत्पस्रतेन प्रथमाद्भुरभ्रताः, तस्य 'दन्द्रस्य' परमैश्चर्यः सुत्रस्य कश्चपस्य, 'दीर्घश्रुक्तममामकः', कसित् 'स्विः', 'सर्मः' दीषमानः सन्, 'सितिशः', सन्यन्नः। दत्यनयेष्टकामुपद्धात्। स्वत्यविक्षेत्रस्यः। मा यसिन्तश्चे नयेति हे दति॥

ति<sup>(२)</sup>। <sup>(२)</sup>कश्चपः पर्य्यका भवति। यत्सर्वे परिप-श्चतीति साहम्यात्<sup>(२)</sup>। <sup>(२२)</sup>श्चयाग्नेरष्टपुंकष्यः। तस्यै-षा भवति<sup>(२२)</sup>। <sup>(२२)</sup>श्चग्ने नयं सुपर्या राये श्रमान्। विश्वानि देव व्युनानि विद्वान्। युयाध्यंसाश्चेष्ठराण-मेनेः। सृथिषां ते नमजित्तं विधेमेति<sup>(२२)</sup>॥ ८॥

त्रथ माञ्चणमुखते। (११) "कम्मपः ॰ से स्यात्" (११) दित। योयमयमः सर्यः इक्षा 'कम्मपः', दति नावाभिधी-यते स एवावयवार्यपर्याक्षेत्रनायामायमयो त्वर्यार्यत्यासेन 'पम्मकः', भवति। 'यत्' यसात् कारणात्, त्रत्यमस्यातेन दिव्यदृष्ट्या 'सर्वे' त्रतीतानागतादिकं, परितः 'पम्मति'॥

तदेवं कश्चपप्रकरणं समाणाग्निप्रकरणभारभते। (११) "श्च-णाग्नेरष्टपुक्षस्य ॰ भवति'' (११) इति । 'श्रथ' कश्चपमिश्चा-क्षणनानन्तरं, 'श्रष्टपुक्षस्य', श्रष्टसङ्खाकमूर्त्तियुक्तस्य, 'श्रग्नेः', महिमा कथ्यत इति श्रेषः। 'तस्य' श्रग्नेः, महिमप्रतिपादिके-षष्टिम्बर्षते॥

तामेतान्द्रचं दर्भयति । (२२) "त्रग्ने नय ० विधेमेति" (२२) दित । दे 'त्रग्ने', 'राये' धनप्राष्ट्रार्थम्, 'त्रसान्', 'सुपधा नय' ज्ञोभनेन मार्गेष प्रापय । दे 'देव', लं 'विश्वानि वयुनानि' वर्वान् मार्गान्, जानन् सन् वर्त्तां । 'जुक्तराणं' कुटिसम्, 'एनः' पापम्, 'श्रस्तत् युयोधि' श्रस्तस्तात्रादियोजय, 'ते' तुसं, 'स्र-

(\*)श्रमवर्षे इमे सुमी। इयन्त्रीते च रेदिसी(\*)।
(\*)किः स्विद्वान्तरासूतं। येनेमे विधते उमे। विष्णु-ना विधृते सूमी। इति वत्सस्य वेदना(\*)। (() इरी-

स्रयंरभोरेव विशुदाकारेण परिश्वतलात्। एतदुत्तरसामर्थात् क्रेयं विशुविविधत इत्यपि प्रश्लोऽन द्रष्टयः॥

त्रय दितीयामार । (४) ''यनवर्षे ० रोदसी''(४) दति । वर्षे क्पविशेषः । तद्राशित्यमवर्षतं बुक्पलं केमापि खुक्प-लेन रहितम् यनवर्षतं सुक्पलं, 'रमे भूमी', एमे 'यनवर्षे', सुक्षे दृष्येते। यन दिवचनान्तभूमित्रब्देन विविधितमधे युति-रेव बूते। 'रयं प' भूमिरपि, 'यसा प' सारपि, एते 'रोदसी' सावाप्रथियो, भूमित्रब्देन विविधित रत्यर्थः । सावाप्रवियोः सुक्पलेनाम बद्धविधदेवपरिपूर्णलं॥

कथाः। किंखिद्चेति पश्च वैष्यवीति। तच प्रथमामारः।

(६) ''किंट्र खद्चाकाराभृतं ० वेद्ना''(६) इति। 'येन' वसुना,
'इसे' द्यावाष्ट्रियों, 'उसे', श्रिप 'विभ्रते' विश्रेषेष सर्वेजनदाधारत्नेन भ्रते, 'श्रमाकारा' श्रमयोद्यावाष्ट्रिय्योर्मभ्ये 'किंखिद्भृतं' किं नाम वस्तु तादृशं विधारकमभृत्, इति प्रश्नः।
'विष्णुना' व्यापिना परमेश्वरेष, 'भूमी' द्यावाष्ट्रिय्यो, 'विभ्रते',
'इति' एवं, 'वस्ताख्यस्य', महर्षेः 'वेद्ना' विश्वानं। वस्ते। दि
स्वित्वर्क्तां, स च विष्णुमेव द्यावाष्ट्रिय्योर्विधारकं स्वरति।
इद्य किंखिद्नेति प्रश्नस्थां क्तरं॥

वती धेनुमती हि भूतं। सूयवृत्तिनी मनुषे दशस्ये॥॥२॥

व्यष्टकाद्रोदंसी विष्णविते। दाधर्षं प्रिव्यविम्मिती मयूक्षेः (१)। (१) किंतिद्वणोर्वेलमाष्टः । का दीप्तिः किं परार्यणं। एकी युवार्ययद्वेवः। रेजती रादुसी उमे(१)।

श्रण दितीयामार । (()''दरावती • मयूबै:''(() द्रति ।
'मन्वे' मनुष्यार्थम्, 'एते' सायाप्रिययो, 'दरावती' श्रमविद्यो
महत्त्रयुक्ते, 'धेनुमती' धेनुमती, 'स्रयविवनी' श्रोभनैर्यवर्थेभंच्छेर्युक्ते, 'दश्रके' दातुमर्थे, 'भूतं' श्रमादिदानशक्ते भवतः ।
'रोदसी' सावाप्रिययावेतादृष्ठी, 'खष्टभात्' विष्णुर्वित्रेवेष
प्रतवान् । दे 'विष्यो', लं 'प्रथिवीम्' एतां सुस्रोक्तसंदितां,
'श्रभितः' श्रथ सपरि स, 'मयूबै:' श्रक्कुखानीये रिकाभिः
'दाधर्थं' धृतवानिस् ॥

श्रथ हतीयामाइ। (०)"किं तिहक्कोर्बसमाइः ॰ रोदसी इभे"(०) इति। 'यहेवः' को विक्युः 'एकः', एव, 'रेजती' राज-माने, 'रोदसी' सावाप्रथिकी, 'सभे', 'धारचत्' धतवान्। तस्य 'विक्योः', 'किं तह्यं' ताहृत्री प्रक्तिः कृत श्रागता, चैर्मयूखे- धृंतवान् सा 'दीप्तिः', 'का' कृतह्या, 'किं', च 'परायपं' तस्य स्थायक्षतं वस्तु, इति प्रष्टारः 'श्राइः'॥

<sup>\*</sup> B. is here defective.

# (<sup>६)</sup>वातादिष्णोर्षेलमाङः। श्रृष्ठराहीतिरुचते। विप-दाहार्ययद्देवः। यदिष्णेरिक्मुत्तमं<sup>(६)</sup>॥ ३॥

त्रय चतुर्थीमार । (<sup>८)</sup>''वातादिखोर्यसमातः । यदिखोरे-कमुक्तमं"<sup>(८)</sup> इति । विष्णुर्चि वातरूपं स्वचात्मानमुत्पाद्य तेन स्रचेण सर्वे जगद्धारयति। तथा च वाजसनेयिन त्रामनिना। वायुर्वे गातम तस्तूचं वायुना वै गातम सचेणायश्च स्रोकः पर्य खोक: सर्वाणि च भ्रतानि सन्द्रभानि भवन्तीति। तस्रात् 'विष्धाः', 'वर्ष' धार्षमामधै, 'वातात्', त्रागतम् इत्यभिन्ना **उत्तरं 'श्राफ्रः'। 'दीप्तिः' जगदवभाषकं च्यातिः, तच विच्याः** 'श्रचरात्' विनाधर्राहतात् स्त्रकीयात् परमपदात्, भवतीत्य-भित्रै: 'उच्चते'। 'विष्णोर्षं जगत्रस्थादिनिर्वाष्ट्रकमुपासकै-इपास्त्रिम्, ऋपरं, यच ज्ञानिभिर्वेद्यं, पर्मम्। बायते। तदिष्णेः परमगदं सदा पमानित स्वर्थ रति। तच परविद्यागम्यं खरूपं विनाचराचित्यादचरम्। त्रतएवाधर्व-णिका त्रामनिना। त्रथ परा थया तद्वरमधिगम्बत इति। तसादचरात् जगदवभाविका चैतन्यक्या दीप्तिर्क्यते । तमेव भाजामनुभाति वर्षे तद्य भाषा वर्वमिदं विभातीति श्रुतेः। इद-श्च का दीप्तिरित्यक्षे क्तरं। पुरवस्तो । पादे। उद्य विश्वा भूतानि चिपादस्थास्तं दिवीत्यासायते। सर्वमधेतस्थगत् त्रसः परमेय-रख चतुर्थीयः। अविष्ठमञ्जनयं खवदारातीतसादस्तमवि-नश्वरं । य द्यातनात्मको सस्सार्के धर्वदावतिष्ठते । तादृशात् 'चि-

(८) श्रुप्रयो वार्यवश्चैव। सृतद्स्य प्रायंगं(८)। (१०) प्र-श्चामि त्वा परं खृत्युं। श्रुवमं मध्यमं चेतुं। खेाकश्च पुर्ख्यपापानां। सृतत् प्रश्चामि सम्प्रति(१०)। (११) श्रुमु-

पात्'खरूपाद्रश्वणो सन्धवामर्थो 'देवः' विष्णुः, 'धारयत्', ववं वमद्वारयति, 'यत्' विपादस्त, 'विष्णोरेकम्', एव 'उत्तमं, सर्क्षं तस्नान्त्रिपदादिति पूर्वचान्ययः। सथवा एतदुत्तरवज्ञात् पूर्वचेको यद्वारयदिति वाको कथमेको धृतवानिति प्रश्र उसेयः॥

त्रथ पश्चमीमाइ। (८)"श्वय्यो ॰ परायणं"(८) इति। य एते 'श्वय्यः' सावित्रादय श्वाद्णके तुकान्ताः, ये च तत्-स्विश्वता 'वायवः', 'च'काराचेऽप्यादित्याः, 'एतत्' सर्वे देवता-बातं, 'श्रयः' विष्णेः, 'परायणं' सहकारिश्वतं, इद्यु किंपरायणंमित्यस्थेन्तरं॥

कराः। एक्हामि ला परं म्हत्युमिति चतको म्हत्युमिती-रिति। तत्र प्रथमामादः। (१०) "एक्हामि ० सम्प्रति" (१०) इति। यत्र किश्वयुनिर्जिश्वासुरिभश्वमन्यं मुनिं एक्हाि। हे श्रभि-श्रमुने 'लां', प्रति चतुर्विधान् म्हत्यून् 'एक्हािम'। परी-उत्मो मध्यमस्तुर्थसेत्येते स्तत्यवः तेषां स्वरूपं त्रृहि। चतुर्थः रत्येतस्मिन्नर्थे 'चतुः' श्रन्दः, तथा पुष्पक्रतां पापिनास् 'स्रोकं', श्रूहि। एतत् सर्वमिदानीं 'एक्हािम'॥

श्रष्ठ दितीयामार । (११)"श्रमुमात्रः • अन्द्रमास्रत्रस्य-

मीडुः परं मृत्युं। प्वमीनन्तु मध्येमं। श्रुधिरेवावेमा मृत्युः। चन्द्रमीयतुरुच्येते<sup>(१९)</sup>॥ ४॥

(१२) श्रुनाभागाः परं मृत्युं। पापाः संयन्ति सर्वदा। श्राभागास्त्वेव संयन्ति। युच पुंख्यकृता अनाः(१२)।

ते"(११) इति। इदमभिञ्च खोत्तरं। चोऽषावादित्यः 'श्रमुं', एवं 'परं छत्यं', पूर्वे महर्षयः 'श्राज्ञः'। श्रादित्यस्य परिस्पन्द-बाज्रस्थेनायुवः स्रये सित छत्योरस्त्रश्चनीयलात्। 'पवमानं', वाणुं 'मध्यमं', 'छत्युनाज्ञः'। प्राप्पवायोगंडीस्नन्ययासञ्चारे सित तत्क्रेशेन खत्युः प्राप्पते। स स प्राप्पायामस्त्रश्चेचींगि-भिः क्रेशेन समाधातुं शकाते। तस्त्रान्त्रध्यमो छत्युः। जाठ-राग्निर्यदा मन्दो भवति तदा स्वाधिद्वारा छत्युः। जाठ-राग्निर्यदा मन्दो भवति तदा स्वाधिद्वारा छत्युः प्राप्नो-ति स स सिकित्यकैरस्पप्रयासेन समाधातुं शकाते तस्तात् 'श्राप्रदिनो छत्युः'। 'सन्द्रमाः', श्रोषधीनामधिपतिः, तद-नुग्रहाभावे सत्यसाभावास्त्रृत्युः प्राप्नोति। तस्ताद्वी सतुर्थेः छत्युः॥

भय हतीयामा ह। (१२) 'त्रमाभीगाः परं सृत्युं ॰ यम पृष्यकती जनाः" (१२) इति । 'पापाः' मृतिस्रत्युष्वक्वनेन पापमेवाचरमाः पृष्याः, 'श्रमाभीगाः' सुखस्त्रेमापि हीनाः क्रमिकीटादयः यमाः, 'सर्वदा परं सृत्युं', 'संयम्भि' क्रतिपर्यरेवादित्यपरिस्पन्दैरस्यायुषः सनाः पृनः पृन्जीयमे सियमो च, सेयं सर्वदा परं

(११)तते। मध्यमेमायन्त । चतुमीमं च सम्प्रति(११)। (१४)प्रच्छामि त्वा पाप्कतः। यच यातयते यमः। त्व-चस्तद्वस्नेन् प्रब्रूहि। यदि वेत्याऽसते। यहान्(१४)॥५॥ (१४)कृष्यपादुदिताः सूर्याः। पापानिर्धान् सर्वदा।

ख्यं प्राप्तिः। चे तु श्रुतिस्तिमार्गवर्त्तिगः ते सर्वेषि 'श्राभागाः' सम्पूर्णाः सर्वभागयुक्ताः सम्तः, तादृशं खानं प्राप्तुवन्ति । 'यन' वस्तिन् खर्गे, पूर्वे 'पृष्यक्रता जनाः' देवाः, वर्त्तन्ते तन मण्डन्ति। स्तन्तु खेलस्य पृष्यपापानामित्यस्थान्तरं॥

त्रय चतुर्थीमाद । (१२) "तता • सम्यति" (१२) इति । 'ततः' पूर्वीक्रेम्बेऽत्यन्तपापक्रक्कीऽत्यन्तपुष्णक्रक्कायः, त्रन्ये ये पुद्वाः मित्राषि पुष्पपापान्याचरन्ति ते 'सम्प्रति' मनुष्यजन्मनि, मध-माधमचतुर्थस्त्युञ्च तदा प्राप्य प्रतीकारैः समाद्धते। एतद्धिं पुष्पपापस्रोकप्रश्रस्थोत्तरं॥

कथा: । एक्का मि ला पापकतश्वतको निरयवतीरिति ।
तथ प्रथमामाइ । (१४) "एक्का मि ॰ ग्रहान्" (१) इति । हैं
'ब्रह्मन्', 'लां' दम्हं, 'एक्का मि'। कि एक्क्सीति तद्यते।
'पाषकतः', प्राणिनी 'यमः', 'यच' खाने, 'यातयते' क्षेत्रवति,
तय खानं 'नः' श्रक्षाम्यं, लं 'प्रबूहि'। 'यदि', 'श्रम्वतः' पापिने।
जनोः, 'ग्रहान्' पातकानि, 'वेत्य', तर्हि ग्रह्मत्ववे मद्यं बृहि॥
श्रम्य दितीयामाइ । (१४) "क्ष्मपाद्दिताः ॰ वास्वैः" (१५)

रेहस्योरन्तर्देशेषु। तत्र न्यस्यन्ते वास्वैः (१४)। (१९)तेऽ-शरीराः प्रपचन्ते। युषाऽपुष्यस्य कर्मसः। अपास्यपा-दंकेशासः। तत्र तेऽयोनिजा जनाः (१९) । (१०)सत्वा

इति। योयं कम्मपाखोष्टमः सर्वी महामेरी नित्यं वस्ति। तसादुत्यचा त्रारागादयः सप्तस्र्याः तदीयमूर्त्तिविज्ञेषाः चन्ये सरसम्बाकाः ते वर्वेषि 'रोदस्योरनः' यावाष्ट्रियो-र्मध्यदेत्रेषु रीरवादिनरकप्रदेत्रेषु, 'पापान्' पापिनः प्राणि-नः, 'सर्वदा', 'निर्म्नीना' निः प्रेषेष मार्यन्ति, मारितास ते यापिनः 'वासवैः' निवासचेत्रभिः सर्यर्भिक्पैर्देवैः, 'तच', 'न्य-स्रमो। तेब्वेव नर्कप्रदेशेषु पुनर्पि वाधिता खत्पास स्वापनी 🕏 चच द्वतीयामार । <sup>(१६)</sup> "तेऽत्ररीराः • निवा जगाः" <sup>(१६)</sup>दृति । 'ते' पापिनः, तेषु नरकस्तानेषु 'श्राप्रीराः' सम्पूर्णावस्त-बभीचीनावयवर्षिताः, 'प्रपद्यनो' जना प्राप्नुवन्ति, 'चपुद्यसः कर्मचे यथा', योग्यं तथा प्राप्तुवन्ति । तच कश्चित्पापी पाचि-ब्रुट्चः कुषिभंगति। अपरः पादशीनः पङ्गुर्भवति। अपरः क्रेजदीनः खद्धतिभवति । एवम् 'चपाच्यपादकेजासः', विकत-प्र**रीरा जायको। किञ्च तेषु नरकस्राकेषु के**चित् 'ग्रयीन निजाः', जन्तवा भवन्ति । तकाधे केचित्होद्जाः स्त्रमिदंशाः याः। यपरे उद्भिदाः तस्गुल्याचा भवन्ति। त्रतष्टव वाज-सनेचिन:। पञ्चामिविद्यायां द्विषोत्तरमार्गरहितानां पा-

पुनर्घत्युर्मापयन्ते । श्राधमानाः ख्वत्रमीभः ॥ ६ ॥ श्राश्चातिकाः समय द्व । ततः पूयन्ते वास्रवैः(१०)। (१०)श्चपैतं मृत्युं श्रयति । य युवं वेदं । स खल्वेवंविद्वा-

पिनामीदृष्टं जक्षामनिका। श्रथ च एता पन्धानी न विदुः, श्रा कीटाः पतङ्का चंदिदं दन्दश्रुकमिति। कान्दोगाश्वेवमामनिक तानीमानि चुद्राध्ययक्षदाहत्तानि भ्रतानि भवनीति॥

चय चतुर्थीमाइ। (१०) स्वा व वास्वै: "(१०) इति। तेषु वरकत्वानेषूत्यकाः प्राचिनः सञ्चत् 'स्वा पुनः', खत्यसमे 'स्कुं', प्राप्नुवन्ति, जन्ममर्पयद्याद्य प्रतिपद्यम् इत्यर्थः। ते च 'स्वर्काभः' सन्धान्यः पापैः, 'यद्यमानाः' मञ्चमाद्यः, कर्मपरवद्या इत्यर्थः। तेषामेव मध्ये प्रसात्प्रत्यविद्धे दृष्टाम् खदाष्ट्रियते। 'वाद्यातिकाः' धागत्य बात्यमानाः प्रसाभिरेव वाध्यमानाः विरोवस्त्वस्त्वद्वादिषु वर्ष्णमानाः, 'स्वम्य इव' यूकामत्वुष्यद्य इव, यूकाद्यः पापिने। यथासाभिः प्रति-धर्षं मार्थने एवमन्येपि पापिने। देवैभार्यंने इत्यर्थः।

भय ब्राह्मणं। (१०) भपेतं ॰ सिझागमनः ११(१०) इति।
'वः' पुमान्, 'एवं' कम्मपादुदिताः सर्वा इत्यासुक्तप्रकारेण, कम्मपमित्रमानं जानाति भर्ता 'एतमपस्त्युं' क्रमिकीटे। द-केषूक्रमपक्रद्वस्त्युं, 'जयित'। विदुषः पापेव्यप्रदक्तेर्युक्तां स्त्यु-भवः। किम्न 'स सम्भु' 'ब्राह्मकः', 'एवंवित्' कम्मपनिस्मा- ह्यसः। दीर्घश्रुत्तमे भवति। कर्य्यप्यातिष्ठः सिद-गंमनः सिद्वागंमनः(१०)। (१८)तस्यैषा भवति(१८)। (१०)स्रा यस्मिन्त्स्म वास्तवाः। रोह्नितः पूर्व्या वर्षः॥ ७॥ कृषिर्वः दीर्घश्रुत्तंमः। इन्द्रस्य धर्मे। स्रतिविद्-

निश्वः सन्, 'दीर्घमुक्तमें। भवति' दीर्घं चिरकासं कम्मपेषमूचते, सम्मनुष्ठाताऽयमिति ततोष्यतिमसे। बद्धनां देवानाः
मुखाक्त्रवणं बद्दोपि देवाः कम्मपस्मीपं गला ब्राष्ट्राणेऽयमार्षकेतुकं सम्मनुतिष्ठति दति पुनः पुनः कथयिन क्रते।सं
दीर्घमुक्तमः। परकोके 'कम्मपस्मतिष्यः', दव पूत्र्यो भवति।
किञ्च स ब्राष्ट्राषः सेक्क्रया कम्मपस्मीपगमनामनचोः समर्थाः
भवति॥

त्रथ त्राञ्चकोक्तार्थस प्रतिपादिकास्यमवतार्थित । (१९)"तस्वेषा भवति"(१९) रति ॥

तामेतास्य दर्शयति। (१०) "श्रा वस्तिग्यप्त व्यति चिरिति" (१०) रिति। 'यसिन्' कम्मपे, यप्तयक्काका श्रारेगादयः सर्थाः 'श्रारे हिन्त', कम्पपदेवे त्ययं खितिं खभना रत्यर्थः। कीदृशाः यप्त सर्थाः, 'वासवाः' जगिववाय हेतवः, 'पूर्वायः' स्ट्यादावृत्यस्रतेन प्रयमासुरस्ताः, तस्य 'र्ष्ट्रस्य' प्रमेश्यंयुक्तस्य कम्पप्स, 'दीर्घश्रुक्तमगामकः', कस्तित् 'ऋविः', 'घर्मः' दीष्यमानः यन्, 'श्रतिथः', यन्यसः। रत्यनयेष्टकामुप्रधात्। श्रतप्त वैश्यासनः। सा यसिस्य नियति हे रित् ॥

ति<sup>(२)</sup>। <sup>(२)</sup>कश्चपः पर्यको भवति। यत्सर्वे परिप-श्वतीति सेैाहम्यात्<sup>(२)</sup>। <sup>(२०)</sup>श्चयाग्रेरष्टपुंकष्यः। तस्यै-षा भवति<sup>(२२)</sup>। <sup>(२२)</sup>श्चग्रे नयं सुपर्या राये श्रमान्। विश्वानि देव व्युनानि विद्यान्। युयाध्यंसाञ्चेष्टराष-नेनः। स्विष्ठां ते नमउक्तिं विधेमेति<sup>(२२)</sup>॥ ८॥

श्रथ ब्राह्मसमुखते। (११) "कश्रपः • सै दिशात्" (११) दित। यो यमसमः सर्थः रुद्धा 'कश्रपः', दित नावाभिधी-यते स एवावयवार्थपर्था सो पनाया मास्य नयो रच रयो र्थाय वित्र प्राप्तः', भवति। 'सत्' यस्रात् कारणात्, श्रय नास्य से न दिख दृष्ट्या 'सवें' श्रतीताना गतादिकं, परितः 'पश्रात'॥

तदेवं कश्चपप्रकरणं यमाणाग्निप्रकरणमारभते। (११) "च-णाग्नेरष्टपुक्षस्य • भवति''(११) इति । 'श्रथ' कश्चपमिसा-क्रथनानन्तरं, 'श्वष्टपुक्षस्य', श्रष्टसङ्काकमूर्त्तियुक्तस्य, 'श्रग्नेः', महिमा कश्चत इति भेषः। 'तस्य' श्रग्नेः, महिमप्रतिपादिके-स्वस्तिस्यते॥

तामेतान्द्रचं दर्शयति । (१२) "त्रग्ने नय ॰ विधेमेति" (१२) दित । दे 'त्रग्ने', 'राये' धनप्राष्ट्रार्थम्, 'त्रसान्', 'सुपथा नय' मेननेन मार्गेष प्रापथ । दे 'देव', लं 'विश्वानि वयुनानि' स्वीन् मार्गान्, जानन् सन् वर्त्तं । 'जुक्तराषं' कुटिस्तम्, 'एनः' पापम्, 'श्रस्तत् युयोधि' सम्बास्तात्रादियोजय, 'ते' तुःसं, 'स्र-

सभाहिता, दशस्ये, उत्तम्म, उर्चते, यहान, स्वनमीभः, पूर्वी, वर्ह, दुति ॥ श्रमु॰ ८॥

## नवमाऽनुवाकः ।

(१) अग्निय जातेवेद्ाय। सद्दीजा अजिरा प्रसुः। वैश्वानरा नर्यापाय। पङ्किरीधाय सप्तमः। विसर्पे-

विष्ठाम्' श्रत्यधिकां, 'नमस्रक्तिं' नमस्कारप्रतिपादकं वाक्यं, 'विधेम' सुर्यासा। इत्यनयेष्टकामुपदस्थात्॥

्रित सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाग्रे यजु-रारखके प्रथमप्रपाठकेऽष्टमोऽनुवाकः॥ ८॥

## षण नवमाऽनुवाकः।

क्याः । श्रिष्धं जातवेदाखेत्यश्राविति । वाठस्त । (१) "श्र-ग्रिष्णं • चिता इति" (१) इति । श्रम्यादयः प्रम्हा मूर्त्तिव-प्रेवाणां नामधेयानि । तत्र, 'पङ्किराधाः', योग्नीनां मूर्त्ति-विश्रेषाणां मध्ये 'सप्तमः', श्रेयः विसर्पं क्यम्येन विसर्पोति नाम विवच्छते । सेऽसम् 'स्मीनां', मध्ये 'सष्टमः', 'स्ते' श्रम्या-द्यः, 'भष्टा', मूर्त्तिविश्रेषाः 'वसवः' सर्वेषां प्राणिनां निवास-देत्वः, स्वय्रधः 'चिताः' सुखेन निवासं प्राप्ताः । 'इति' श्रम्यः

<sup>🍍</sup> अत्र प्रतीवसपुरे अञ्मवस्थिकायाः विधेमेतीति प्रतीवं नास्ति ।

बार्ष्टमाऽमीनां। एतेऽष्टी वसवः स्त्रिता द्रति(१)। (१) यय-र्लेवामेर्स्विर्विषेविमेषाः। नीजार्षिय पीतकार्षिये-ति(१)। (१) स्त्रय वायारेकादमपुरुषस्यैकादमस्त्रीकृस्य(१)। (१) प्रभाजमाना स्वेवदाताः॥ १॥

ं याख वासुनि वैद्युताः। रजताः पर्वषा ख्यामाः।

खपधानप्रदर्जनार्थः । श्रक्षास्त्रशिक्षितानि नामास्वेवेषधान-मन्तः । श्रिक्षणा देवतयाङ्गिरखद्भवासीदेखेवं सर्वेचेषधानं ॥ श्रम त्राह्मसमुख्यते । (१) "यथर्तेवाग्ने • पीतकार्षिक्षेति" (१) इति । खद्धननिक्रम्य 'यथर्त्तु', बद्धर्त्तीर्थादृत्रो वर्णविभेवः । तस्मिन् खता 'श्रग्नेः', श्रिप 'वर्णविभेवः', तादृगेव भवति । एवं यति क्रिक्ट्रता 'नोखार्षिः', क्रिक्च 'पीतार्षिः', इत्या-दिकं द्रष्ट्यं ॥

कचाः । प्रश्नावमाना इत्येकादत्त इद्राः प्रश्नावमान्य इत्ये-कादत्रदृष्ट्य इति । तदेतदुभयविधं विधन्ते । (१)'च्च ० क्वीकस्य''<sup>(१)</sup> इति । 'च्च' चग्नेरष्टविधस्य मन्त्रस्य कचनादन-नारम्, एकादम्भाः पुरुषमूर्त्तिभिरेकादत्रभिः स्वीमूर्त्तिभक्त सुक्रस्य वायोरिष्टका स्रप्थेयाः॥

तच पूर्ववद्यामधेयद्भपान् सन्तान् दर्भयति । (४)प्रधात्र-भागाः ॰ इत्येकाद्भ''(४) इति । श्वचापि प्रभाजमानास्तया देवतयाष्ट्रिरस्रद्भुवासीदेत्यादिकं द्रष्टयं । 'यास्व', इत्युपन्यासा-र्यमुच्यते । नतु नामानाःपाती वैद्युतपर्यन्ता ये जक्कास्ताः 'इति', किपला श्रंतिले हिताः। जभी श्रवपंतं तास्र। वैद्युत इंत्येकादश्र<sup>(8)</sup>। (१)नैनं वैद्युती हिन्स्ति। य एंवं बेद्र<sup>(१)</sup>। (१)सहोवाच व्यासः पीराश्र्यः। विद्युद्दधमे-वाहं सत्युमें किमिति<sup>(६)</sup> ॥ २॥

प्रवेत पराख्याको। इत्येकादप्रवायुगनिश्वपृष्वगणः। एकै-किसान् गणे पुरुषवाज्ञासात् 'प्रभावमानाः', इत्यादिवज्ञव-चननिर्देशः। एकादप्रकोगणकस्रोति विचित्तवादासाता प्रणि स्त्रीनाममन्त्रा प्रवेशियाः। तथा च प्रभावमान्यस्त्रया देवतयाक्विरसङ्ग्वासीदेति मन्त्रपाठः समस्ति॥

चक्रवायुगणवेदनं प्रजंसति। (६)''नैनं ● एवं वेद"(६) इति। 'चः' पुनान्, वायुगणमाहास्यं 'वेद', 'एनं', 'वैद्युतः', फाग्निरक्षनिरूपः 'न हिनसि'॥

एत खोत्तमफ खतं चातियतं वैद्युतवधस्य कष्टतां दर्शयति। (() "चहावाच ॰ स्ट्युमेक्क्सिति"(() दित । पराष्ट्रस्य
पुना 'खावाक्यः', महर्षिः चास्ति 'वः', खन्नेवम् 'खवाच', विद्युताष्ट्रिना कियमाणा चा वधः तमेव 'ष्रहं', 'स्ट्युमेक्क'
तस्य मरणसातिकष्टलात् स एव वध एका स्ट्युप्रब्दस्य मुस्थार्थः । तद्येचयान्येषां यापिष्ठलाभावादितरे वधा स्ट्युव
एव न भवन्तीत्यहं मन्ये॥

<sup>\*</sup> अप रेखापातक्रमेख नवपादाः सन्ति, अपे वितासु दग्र।

<sup>†</sup> D पुलाके "अय" शब्दी नास्ति।

(°)न त्वकामर चुकि। य रंघं बेद् (°)। (°) खय गं-सर्वग्याः (°)। (°) खानुसार। सद्वारिकेमारिः। इ-स्तः सुद्धः। क्रमासुक्तियावसः। मूर्यन्यात्द्र्यवर्षाः। क्रतिरित्वेकादम गन्धर्मग्याः (°)। (१०) द्वास महादु-वाः। रस्रायस देवा गर्गिरः (१०)॥ ३॥\*

विषुद्धसातिकष्टलं प्रदर्श वेदितः सद्धश्राहित्यस्थां पासं पूर्वेतिकमुप्रचंदरति। (१) 'न लकामः । एवं वेद''(१) इति। यवं वेदितः विद्युद्धपरिदाराधिलादिसुद्धे कामरिकां वेदिन तारं व वेसुते। इत्रविर्वेत 'दिना'॥

क्यः। सामधािकतिकादत्र गश्रवीः पदत्रः पदादिति। सरैतदिभन्ते। (<sup>E)</sup>"षष मश्रवीगषाः"<sup>(E)</sup> दति। बाषुगषान-मारं 'गश्रवीनषाः', षपधेषाः॥

नश्चर्याचा नाममञ्जान् दर्जनितः (९)"खानश्चार् • ग-श्चर्यनचाः" (९) इति । खानादीनि नवनामधेषानि खानतवा देवतवाष्ट्रिरसदुवाबीदेखेवमुपधानं कर्णसम् ॥

एकाइमब्द्वाका च एते नत्थर्वनषा कान् प्रमंतिः (१०)"देवास • देवा नर्गारः"<sup>(१०)</sup>इति। 'देवाः' स्वयं चेत्रमानाः।'मदादेवाः' इतरेषु देवेषु जच्चे नृषैर्वदानाः, 'रक्षयः' दीप्तिमनाः, 'देवाः' इतरेषासपि चेत्रवितारः।'गर्गारः'विषमपि निमीर्थ नर्यन्ति॥

<sup>\*</sup> चनेवादश्वादाः सन्ति । विवनसु सर्वत्र दश्यादानां । रेखा-पातन्त्रसेवातिरिक्षपादेश्व जातः स्वादिखनुनीवते ।

((१) नैनं गरी हिन्स्ति। व रंवं वेद् (११)। (१२) गैरी मिमाव सिख्छानि तस्ती। स्व पदी दिपदी सा चतुंष्पदी। ऋष्टापदी नवंपदी वभूषुषी। सहस्राक्षरा परमे ब्यामिकृति(१२)। (१२) वाची विशेषखं(१३)। (१२) स्वव

एतदेदनं प्रश्नंसति। (१९)"नैनं गरो ॰ एवं वेद्"(१९) दिति। वेदितुर्विषयाधा नास्ति॥

कचाः। गारी मिमाचेत्वेकित। (११) 'गोरी मिमाच व्योमिमित'' (११) रित। 'गोरी' ग्रुक्तवर्णा सरस्तती या जन्दम्ञातिम्ना, या 'मिमाच' मिमीते, स्वकीयैः जन्देरिमधेषं सर्वे जगत्
परिहिनित्त। किं सुर्वती, 'सिस्सानि' खरक्षम्यानि सर्वासि
भ्रत्यातानि, 'तस्ती' सम्याप्या गानासुर्वती। एकैक्स दि
परार्थस्य बद्धनि नामधेयानि, दसो महीद्दः ज्ञासीत्वेवं पसंख्यक्रसदर्जनात्। यस्यम् प्रदक्तिनिम्तभ्रता स्वस्यवार्था
भिस्नो तथापि देजभेदेन भिन्नभाषासु नास्ति प्रदक्तिनिमित्तभेदः। त्रतः जन्दम्पसस्य बाक्रसादर्थमपद्योऽपि सस्ये।
भवति, सा च सरस्तती क्रन्दोभेदादेकपद्यादिक्पेष वर्द्धमाना
'सहस्रासरा' सहस्रप्रस्थानन्तपर्यायस्वाद्गन्तासरा, त्रच 'कभवती भवित्मिक्कां क्रवति, 'परमे स्थानन् विविधरस्यकै
परमे जगत्कारस्य बद्धानि स्विता, द्रायनस्थ स्वाम्परस्थात्॥

श्रुष्टा श्रम्पकात्वर्थं दर्भवति। (१२)"वाचा विशेषणं"(१२) इति। वाग्देवताचास्तुतिरस्थास्त्रि क्रियत इत्यर्थः॥ निर्गदयास्थाताः । तानमुर्कमिष्यामः<sup>(९४)</sup>। <sup>(१५)</sup>वृराहवः स्वत्पसः ॥ ४ ॥

विद्युक्षं इसे। भूपंयः। श्वापयो यहमेधाश्रेतीत।

कस्यः । वराइव इति सप्तवाताः पदम इति । तदेतिह-धन्ते । (१४) "म्मष्य निदगवास्त्राताः ताननुम्नसिक्यामः" (१४) इति । 'म्मष्य' सारस्ततेष्ठको पदधानानन्तरं, 'निगदव्यास्त्राताः' छपाधेषाः । निगद्यमानेनैव मन्त्रपाठेनैव तेषां वाषूनां महि-मा विराष्ट्रमास्त्रातो भवति, 'तान्' एतान् मन्त्रान्, 'मन्'-ममेष, कथविकामः ॥

प्रतिवातास्थान् दर्शयति। (१६) "वराष्ट्र स्वतप्यः ।

क्रिमिविदियः "(१६) इति। यस वराष्ट्रव इत्यार्भ्य ग्रष्ट्रमेधा इत्यानः विद्वः पदः पर्णन्यप्रवर्णका वायुविप्रेषा खर्णने।
तेषां गणक्पमादेवैकनषस्थान् वस्न् विविधाना वराष्ट्रव इत्यादि यस्तवप्रवर्णके । वरं मेष्टं वर्षमाक्रयतीति वराषः,
ते च यष्टः 'वराष्ट्रवः'। चे वायदः 'खतप्यः' स्वयमेव तपन्ति
न त तापार्यमग्रिमादित्यं वा यपेषने 'स्वतप्यः'। विद्युत्यभानं मध्योतो चेषाने 'वियुव्यष्ट्यः'। 'धूप्यः' गुगुसद्वाष्ट्राद्रसान्तरिनवेषे स्वस्ति। वर्णने। 'स्वप्यः', 'ग्रु'मृन्द् साग्रुसन्ता वावितान् सुर्वन्ता वर्णने। 'साप्यः', 'ग्रु'मृन्द् साग्रुसन्द्रपर्यातः ततः जीवस्तापिन् इत्युत्तं भवति। ग्रष्टेषु वधार्षाः

बे चेमेऽशिमिविद्याः (१४) । (१९)पर्बन्धाः सप्त प्रविवीम-भिवर्षेन्ति । रुष्टिभिरिति । एतयैव विभक्तिविपरी-

'य्रष्टमेधाः', 'च'कारः वर्षा वसुषयार्थः। 'इतीति' इतिब्रब्द-द्येन वर्षाक्रिवंचनप्रस्थातनिष्ठमलं प्रदर्भते। एवं विश्वधा वायुनवा एकदेववित्तिने। निर्दिष्टाः। गवान्तरं तु देवानारदः वित्तात् प्रयक् निर्देश्वते। व्रिमिः वर्ध क्रमादिकं तस्य वि-वातकाः विभिविद्यः तदिपरीताः 'चित्रमिविद्यः' क्रमा-यनुकूसप्रकृत्वे। वायव दस्यर्थः। तावृक्षा 'वे च', विन्ति तेऽवि पूर्वे।क्रवष्टुणविद्यादेनेव स्वास्थातमिष्टमान दस्यभिप्रावः। यस्य वासास्थेव मन्ताः। तथा यति वराच्यस्या देवतवाष्ट्रिरसादु-वासीदेश्येवमुषधानं वन्तव्यति ॥

त क्येरेव वाकापिता यो मिश्ता तं मिश्तानं बहुक पुनः प्रकटचित। (११) "पर्कन्याः । तेवानेवा भवति" (१६) इति। पूर्वेक्तिः यप्तिभित्तं प्रतिभा नेवाः 'हिटिशः', चक्काभिष्टं स्वनानाभिः 'हिचित्तं', 'चभि' कच्च 'वर्षेक्ति', इत्ये- वां वाकूनं मिश्ता। निराधारेऽक्रारिचे मेघान् बन्याच क्य- विध्वववष्ट्रचे वोऽव्य च्या देवविषय चावद्वेचितं तथ तावदेव वर्षं च्याचितं 'यः' वर्वे।ऽपि, श्रविन्यतम् चिनित्र दर्भवितुम् 'इति' बन्द्रप्रचे। वः, च्या रीत्वा स्नावभिवर्षं 'एतचैव', रीत्वा 'समून्' वर्वान्, 'चोकान्', 'पर्कन्याः', 'चिन-

ताः। सप्तभिवातैबद्दीरिताः। चर्मूक्षीकानभिवर्षितः। तेवानेषा भवति (१०)। (१०)समानमेतदुदेवं॥५॥ उदेत्वेव चार्षभः। सूमिं पर्शन्या जिन्वेति। दिवं

वर्षकि'। इवांस् विषेषः। चित्रभिक्षविपरीत्वविष्ठिष्टं भणमं, स्तिं प्रतिपर्णवानामधामुखलम्, उपरित्नां सोकान् प्रत्वभि-वर्षवार्थमूर्धमुखलिति। वैषरीत्वस्य ने।धांभिवर्षवस्यकः-मिति सक्षनीयम्। यसादेते पर्णवाः पूर्वेकिः 'वप्तिः' नामुनवैः, 'क्दीरिताः' कथें प्रेरिताः। दृष्यते वि वाचूनां वर्षतः प्रेरववास्त्रें। तसाद्धीवर्षवदायुक्तादृश्चे वर्षवस्यि वस्त्रत्वेव। 'तेषां' पूर्वेक्तवाचूनाम्, कर्थाधोवर्षववास्त्रंप्रति-वादकोचक्तिवते ॥

तामेतास्यं दर्जवितः (१०) "यमानमेतदृद्षं • दिवं जिल्लास्य इति" (१०) इति । चत् "उद्षं', भ्रमीः द्वष्टं चचोर्धं-स्रोतेषु तत् वर्षं 'समानं' द्रवस्तभावतामेत, तथापि 'श्रप्टाः' कैस्विद्देशिवदिनेः, 'उद्देति च' कर्धविप नव्यति च, पुनर्श्यः कैस्विद्देः 'वदैति च' क्षेत्रिंगि नव्यति । तथानतेनोद्षेत्रः 'वर्षमा भूमिं, 'जिल्ला' प्रोक्यन्ति । वद्या 'यग्रयः' ज-र्षामाद्याः । एवमूर्काभिमुद्याः पर्वनाः, कर्धनित्यामान्या-दश्य रत्नुक्यते । ते चे। र्षांभिन्धंकेन 'दिवं', प्रीक्यन्ति । रत्नव्येष्टकामुपद्यात् ॥ जिन्नन्यप्रय दति(१०)। (१०) यदक्षरं भूतक्षतं। विश्वे देवा जुपासते। मंद्रविमस्य ग्रेगारं। जुमद्ग्रिमकुर्वते(१०)। (१८) जुमद्ग्रिराप्यायते। छन्देशिसतुबन्तरेः। राष्ट्रः सामस्य त्रप्तासंः॥ ६॥

तथा च वैध्ययन चाइ। समानमेतिहित दृष्टिमतिति रहकावित्रेषस्य दृष्टिमतीति नामध्यम्। एवमुक्तरैक्तिन-भंकौर्तीकाषाधितत्रं युनामकानामिष्टकावित्रेषसम्प्रधानं । स एवाइ। षद्धरमिति कोको जमद्गिरिखाषाधितस्य-च्हंथोरिति त्रं युरिति। तम प्रथमं मन्त्रमाइ। (१०) 'सद्व-चरं • जमद्गिमकुर्वते' (१०) दिति। न चरित न विनर्धात कदाचिरपीति 'चचरं' चत्परं त्रद्धा वस्तु, 'अतक्रतं' प्राकाश-दिश्तक्रपेष निष्यमं। चत एवापनिषद्याचाषते। तदास्तानं स्वयमकुर्वतेति। तादृतं 'विषे' सर्वेषि, 'देवाः', 'खपायते'। 'प्रद्या चक्तर्य, 'नेप्तारं' रिक्तारं, 'कमद्रम्याख्यं', 'महर्षिस्', 'प्रद्यां प्रदेशः स्वपृद्यार्थिक्याचे स्वस्तुपायते, मनुद्याचामनुग्रहाये जमद्गिप्रधितकमद्विष्टमस्याचरक्योप-देष्टारमकुर्वते। चवये। दि तक्तदेरप्रवक्तिन सनुक्षेभेक्षचरमु-पदिस्य तत्त्वसदायं परिपाचयित्ता।

षण दितीयं मन्त्रमाष। (१८)"जमद्विराषाधते • प्र-दित्रो दित्रः"(१८) इति । स च 'जमद्विः', 'चतुष्त्ररैः' चकर- त्रहां वार्यावता । शिवा नः प्रदिशे दिशंः (१८)।
(१०)तच्छं बाराष्ट्रणीमहे । गातु यद्मार्थ। गातु यद्मपत्रवे । देवी खिस्तरिस्तु नः । खिस्तर्मानुषेभ्यः ।
फर्भे जिगातु भेषजं। श्रनी श्रस्तु दिपदे। शं चतु-

चतुष्टवादुणरभाविधिर्गावणादिभिन्द्विशिः, सेने।पदिहैमंसीर्वा, 'प्राप्याचते' प्राप्यिने।भिवर्द्ध्वित, ते च प्राप्यिः
'वीर्धावता' प्रतिमता, 'प्रश्चवा' मन्त्रेष, 'राजः' राजमान्यक्ष
'वीमक' चतात्मकक, पातारी भूला 'हप्तावः' जतकत्वलबुद्धा हप्ता भविता। सेन हितः खष्टीविद्यते। 'नः' प्रस्ताकं,
'प्रदिषः' प्राच्याचा मुक्कदितः, प्राप्तेन्याद्या प्रवान्तर'दिषः',
च 'त्रिवाः' प्रान्ताः सम्बन्धाः, सर्वदिम्मर्तिप्रकास्त्वदेतवः सम्बन्धाः द्रव्याद्याः॥

भव हतीयं मन्त्रमाद । (१०) 'तक्कं वाराद्यमिन ॰ मं चतुव्यदे''(१०) दति । 'मं' प्राप्तानां रेगगदीना मुपमननकारयं, 'बी:' प्रामामिनां रेगगदीनां विधानकार मं । 'तत्' कर्म, चद्यकेतुकास्त्रम्, 'बाद्यमिन्दे' प्राभिमुख्येन प्रार्थमान्दे । 'बज्ञाय' तिस्त्राद्यकेतुके (जुडीयमानस्रोक्तरकतोः 'गातु' नतिं, 'बाद्यमिन्दे' प्रार्थमान्दे । 'बज्ञपतये' यजमानस्य, प्र 'नातु' नतिं प्रस्त्रप्तिम्, 'बाद्यमिन्दे'। 'नः' प्रसाकं, 'दैवी: स्त्रियं देवै: समाहितः स्रेमोन्द्र, 'मानुषेभाः' पुना- व्यदे<sup>(११)</sup>। (११)सामपा३ चतामपा३ दति निगर्चथा-स्थानाः<sup>(११)</sup>। ७॥

व्यवद्वातार्षति गर्गिरस्तपस उद्येकं तृप्तास्यतुष्यद् रक्षेत्र ॥ अनु० १॥

दिश्वक, 'क्षकि' चेत्रोक, रतः 'क्षभै', सर्वहा 'मेववं' सर्वानिष्टनियारचं, 'निमात्त' प्राप्नोत्त, स 'वः' प्रसादीचाक, 'दिवहे' मनुष्याय, च 'मं' सुष्यमक्त, 'प्रतुष्यहे' वस्रवेऽपि, 'मं' सुख्यमस्त ॥

शव शाह्यवराष्ट्रमुखते। (१९) "वीमपार व खाक्याताः" (१९) इति। श्रव निगद्धाक्याता इति चतुष्ट्राणं तद्षेप-वंश्रियते। वराष्ट्र इत्यादिषु मं पद्यव्य इत्याचेषु मन्त्रेषु वे 'वीमपाः', देवाः ये च 'वयोगपाः', ते वर्षेष्यभिष्तिः, कृति-इयमाक्यावर्षम्। प्रकाख्यावयोषिति स्रवेष प्रकाविष्यि-तास्थाविष् युत्रक विषिततात्। त इते वर्षदेवाः 'निगद-खास्थाताः'। मन्त्रवाकेवैव तद्षेपक्षेत्रोश्रयमान्याद्रवः प्रतीक्रमानमात्॥

रति सायगाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्यप्रकामे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके नवमाऽनुवाकः ॥ ८ ॥

## त्रध दन्नमाऽनुवाकः।

(१) सहस्रहिदं मुमिः। प्रं व्याम सहस्रहत्। श्र-श्रिना भुज्यू नास्त्या। विश्वस्यं जगुतस्यती(१)। (१) जाया सूमिः पंतिव्याम। मिश्रुनं ता श्रुतुर्ययाः। पुना रहस्यं-

कच्छः। इति वहस्रष्टिविभावशे धंवानीरिति। तच प्रथवामाद्यः (१) "वहस्रष्टिवं भूमिः • जगतस्रतो "(१) इति। 'इयं 
दृष्णमाना, 'भूमिः', 'वहस्रष्टत्' खपकारकत्या वहस्रवृष्ट्याकेः 
पुरविर्वियमाणा प्रार्थमाना भवति, तथा 'परं खेाम' चल्लष्टं 
वर्गस्थानमपि, 'वहस्रष्टत्' वहस्रक्ष्णाकेरेंवैः प्रार्थमानं भवति। ते एते द्यावाष्ट्रियो 'द्यमिने।' चित्रवृष्टी, यथाऽभिने। 
वर्वेषामुपक्रदतः, एवमेते द्यावाष्ट्रियावपित्यर्थः । कीदृष्टावविनी, प्राण्यना रोगनिवर्त्तनेन 'शुज्यू' भोगदेह्न, 'नावह्याः' 
कदाचिद्यवस्रष्टिती, चत एव 'विश्वस्न जगतः', 'पती' पास्रविवारी ॥

चय दितीयामार। (१) "जाया भ्रमिः • स्तीपुमम्" (१) इति। पूर्वमन्ते द्यावाष्ट्रियाविष्यस्पेष स्तते इर तः मिथुन रूपेष स्त्रयेते। येयं 'भ्रमिः', सा 'जाया', जायतेऽस्वां प्राणिजातमिति स्त्रुत्मन्ते। सन्तु 'स्रोम', तत् 'पतिः', देवानां विविधर चक्रलेन, पास्रयतीति पतिः इति स्रुत्मिसस्यवात्। स्रावाष्ट्रियौ 'ते' ती बृद्रः। संरमा इति स्तीपुमं (१)। (१) शुक्रं वीमन्यद्रं-जतं वीमन्यत्। विषुरूपे अर्घनी शौरिव स्थः॥१॥ विश्वा हि माया अवयः स्वधावन्ते। भुद्रा वी पूष-

खभे 'मिथुन', यथा भवति तथा 'यतुर्यथाः' परस्तरं गक्कथः।
तरीगतावितिधातः । तथायक्कतथार्थावाष्ट्रथियोदसङ्कवर्त्ती
'ष्टरस्तिः', एकः 'पुनः', 'इदः' अग्निः। इद्रो वा एव यदग्निरिति अतेः। सेायमपरः पुनः, 'सरमा' वेदिः, सरः सरषमनुष्टानप्रवित्तः सा च भीयते परिक्तिस्ति अवेति 'सरमा',
या च तथार्व्हिता। 'इति' एवं, 'स्तीपुनं' एका स्त्री दे। पुनांसाविति चपत्य चयं सम्बं॥

श्रध हतीयामा । (१) "श्रुकं वा ॰ रातिर ख" (१) इति ।
पूर्व श्रावाष्ट्रियो दम्पति रूपेण स्ते। इह लहोराचरूपेण खयेते। हे श्रावाष्ट्रियो 'वां' युवयो मंभ्रे, 'श्रम्यत्' परं स्वरूपं, 'श्रुकं' श्रुक्तवणं भाखरमहः। 'श्रम्यत्' इतरत् स्वरूपं, 'रजतं' निश्चनृष्टितया गोपस्चित्तक्षण्यवर्णी पेता राचिः, हिंग्येवं युवां 'विषुरूपे' विस्त स्वष्ट्रम् श्राह्मिने' श्रहीराचे, 'श्राः', ते युवां 'श्रीरिव' शुक्षोकस्य श्रादित्य इव, सर्वस्रोपस्वर्त इति श्रेषः। हे 'स्वधावन्ती' श्रम्ववन्ती, युवां देवा 'हि'
श्रम्यात्, 'विश्वा माया' सर्वा श्रिप मतीः, 'श्रवशः' रस्त्यः। स्वित स्राह्मे सर्वेषां वृद्धः प्रसीदित तस्ताद् हे 'पूष्पे।' रोषकी

षाविष्ठ रातिरं स्तु<sup>(२)</sup>। (<sup>१)</sup>वासीत्या चिने जगेता नि-धाना। धावाभूमी च्रचंस्सू सस्याया। तावश्व-ना रासभाका इवं ने। शुभस्यती आगतर सूर्यया स्र्ह<sup>(१)</sup>। (१)त्युयाह सुज्युमंत्रिनाद्मेषे। र्यिक कर्षिका-

देवा, 'वां' घुवचाः, 'इंड' कर्मचि, 'रातिर्भट्राऽस्तु' श्रकादिन दार्ग कस्याणं भवतु ॥

यय चतुर्थी मार । (४) "वासाखी । सर्थया सर" (४) इति । यहीराचरूपेय स्तृतः क्रियते । यहीराचरूपेय स्तृतः क्रियते । यहीराचरूपेय स्तृतः क्रियते । यहीर्थयः स्वायीः स्विद्यमितः (स्वर्थः स्वायाः स्वयाः स्वयः स्वयः

चय पश्चमीमार । (६) 'खुगोर • पुद्धिरपे। दकाभिः''(६) रति । हे 'श्रमिते।', 'उदमेषे' उदक्षरितमेषे, अवस्तितं मृवां त्रवाहाः। तर्मूहयुर्ने।भिरातम्बतीभिः। श्रुन्तः रिष्ठुपुद्धिरपादकाभिः(॥ २॥

(<sup>()</sup>तिसः श्रुपास्तिर होऽतिवर्जितः। नासंत्वा सुज्यु-मूहयुः पत्रक्रैः। सुमुद्रस्य धन्वज्ञाद्रस्य पारे। विभी र-

'भुज्युं' पालकं, 'तं' जदकमहं, 'जहणः' वहणः, समादयणः। कीदृशमदकमहं, 'ने भिः', तरणीयमिति श्रेषः। कोदृशिभि-ने भिः, 'श्रात्मन्तिभिः' दृढलक्ष्पयुक्ताभिः, 'श्रन्तिरचपुद्धः' श्रुमिस्पर्धमन्तरेण अल्ले।पर्यन्तिरचे अवनशीलाभिः, 'श्रपोद-काभिः' उदकप्रवेशरहिताभिः, निष्किद्राभिरित्यर्थः। श्रिमिं स्दक्ष वहने दृष्टानः, 'खुगः' श्रृत्योगे मूर्थः, 'कश्रित्रं पुमान, 'मखान्' मर्णं प्राप्यमाणीपि, 'र्णं' धनं, 'न', प्रयक्ति किन्तु 'श्रवाहाः' श्रावहत्येव, यदा स्वयमेवावहरति। यथा व सुन्धे।ऽत्यादरेण धनं समादयित, एवमश्रिनावणादरेण दृष्टिं समादयत द्रत्यर्थः॥

श्रय वहीमाइ। (१) "तिसः • वडशैः"(१) इति। 'नायत्या' त्रमत्यभावषर हिताविश्वनी देवी, 'तिसः षपाः' राचिषयं,
'चिरहाः' श्रदक्षयञ्च नैरन्तरेष, 'त्रतित्रजिद्धः' त्रतिप्रयेन
गक्कद्भः, 'पतिष्ठैः' पचिषदृष्ठैरितस्ततः सञ्चारिभिर्मेषेः,
'भुज्युं' पासकं जलसमूहं, 'ऊह्युः' थुवां वह्यः। सुचदेत्र इति
तदुचते। 'श्रार्यस्थ' जलपूर्णस्य, 'समुद्रस्थ', 'पारे' परभाने,

बैं: श्रतपंद्धिः घडंश्वैः (१)। (१) सिवतार् वितेम्बनः। अर्नु-बभ्राति शाम्बरः। आषपूरप शम्बरश्चैव। सिवता रे-पसी भवत् (१)। (१) त्यः सुरुपं विदित्खेव। बहुसी मिन्-रं विश्री॥ ३॥

'धम्मन्' निर्जले महरेशे । कीदृशैर्मेषेः, 'चिभः' तत्तदेशमनु-स्त्योत्तममध्यमाधमभावेन निविधः, 'रथैः' रथसदृशैः । यथा रथा खपरिमहानां भारं वहनि तथा बद्धजलभारवाहिन दत्यर्थः । 'ग्रतपद्भिः' ग्रतसङ्खाकाः पदाः जलधाराः पाद-सदृशा वेषां तादृशैः, श्रननाधारेरित्यर्थः । 'वडशैः'वट्प्रकार-खातियुकैः, खन्नादीनां चयाणामागमनार्थासिको यात्रयः पुनर्गमनार्थासिख इत्येवं षद्धियात्रयः ॥

श्रथ सप्तमीमाइ। (०) 'सिवतारं • रेपसे। भवत्" (०) इति। श्रम्बरमृदकं तस्त्रोदकस्य धारको मेघः 'श्राम्यरः', स च 'वित-म्बन्तं' एकार्थं रस्तीन् विस्तारयन्तं, 'सिवतारम्' श्रादित्यम्, 'श्रमुबश्चाति' स्त्रानुग्रहार्थमात्रस्ति। 'श्रापपूः' श्रापश्चदे असं-वाची तेन जस्त्रेन पूर्णः, 'श्रम्बरः' पूर्वे। कः श्राम्बरे। मेघे। सः से।पि, 'श्रपरेपसः' पापरहितायाः सर्वानुग्राहिकाया रहेः, 'सविता', 'भवदेव' सत्पादियता भवस्रोव ॥

श्राष्ट्रमीमार । (१)''खाः स्टब्सं • से महस्तुषु''(१) दति । 'सहसं' सष्टु हतियुक्तं, उदकपूर्णभित्यर्थः। 'सक्रमे।मगिरं' बहदः

श्रन्वेति तुग्री विक्रियान्तं। श्रायद्धयानसीमित्रपु-षु (१) । (१) स सङ्गामस्तमीचीऽत्योतः। वाचा गाः पिपाति तत्। स तन्नोभिः स्तवीऽत्येत्यन्ये। रक्षसीऽनिव्यतार्य

सेक्या गिरः प्रब्दासनितक्षा यसासी बन्नसेमगीः, बन्निव-धगर्जनयुक्त दत्यर्थः । तादृषं त्यं पूर्वे कं मेघं, 'विदिला', 'वत्री' स्वाधीनमेघः, 'तुगः' श्वादित्यः, 'तुग'श्रब्दो रक्षिनाम, तदां-स्वगः। स च 'विक्रयां' वक्षं कुटिखं दृष्टिविमुखं, 'तं' मेघं, 'श्रबं-ति' वर्षयितुमनुगच्छति। किं कुर्वेन्, 'से।महप्षुषु श्वायस्यान्' से।मेन हृष्यन्तीति से।महप्येश यश्रमानाः, तेषु निमित्तस्रतेषु, दृष्टेरागमनमायः तस्य प्रेरणमायसः तत् प्रेरणं यान् श्वप्राप्तु-वन्, श्वायस्यान्, दृष्टि प्रेरियतुमुखमं कुर्वश्वित्यर्थः। एतैरष्ट-भिमंन्नैरिष्टका उपद्धात्॥

कथा: । स सङ्गाम दित दे दित । तन प्रथमामाद । (९) "स सङ्गामः • भनिन्तास ये" (९) दित । 'सः' मादित्यः, 'गाः' गवादीन् पद्मम्, 'तत्' मधु खदकं, 'पिपाति' पाययित । कीदृशीर्गाः, 'वाषः' मब्दयन्तीः, पूर्वमुदकाभावात् द्वपान्ताः सत्यो असपानार्थे दस्तारवं कुर्वम्तीत्यर्थः । कीदृषः स मा-दित्यः, 'सङ्गामः' समूद्दाची ग्राममब्देश्व रस्मिसङ्माच्छे । सम्प्राप्ता ग्रामा रिम्मसङ्घा येनासा सङ्गामः, रिम्मिः पूर्व दृत्यर्थः । तमे ग्रात सम्बन्धति (तमे। ग्राः', भ्रत्येर्भैः कते। वे(१)। (१) अन्वेति परिष्ठत्याऽस्तः। एवमेती स्था अश्वि-ना। ते एते युं:पृष्टिक्याः। अर्घरहर्गर्भे द्धाये(१०) ॥ ८॥

रचिता धत इति 'त्रित्यातः'। त्रिश्ची व च्या खत्या वि नरी बीत्य य-नामखत्य त्रब्द त्रावातः। त्रादित्या द्वात्रैः खकी यर्थे व्यितः। 'वः' त्रादित्यः, 'तत्' तदा, 'गेशिः' दृष्या परितुष्टानां प्रा-विनां वाग्निः, 'स्तवा' ख्रयमानः चन्, 'त्रन्थे' प्रन्यान् देवान्, 'त्रत्येति' त्रतिकामति, वर्वदेवाधिक तेन भाषत इत्यर्थः। चे त्रद्धाः त्रनाः 'त्रवसं' त्रचसे जात्या, 'त्रनन्विताः' त्रसं-बद्धाः, देवपत्रपातितैः सर्वैः ख्रयत इति भ्रेषः॥

श्रथ दितीयामाइ। (१०) 'भूम्बेति ० गभें द्धाये" (१०) दिति। 'श्रकाः' श्वितः, चादित्येन प्रेरितो मेघः, 'परिष्ठत्य' पुन-रिष दृष्यये पर्यागत्य, 'श्रम्बेति' मानुकू छोन गच्छति, वर्षती-त्यर्थः। हे 'श्रिमना', 'ते एते' व्यथाक्तदृष्टियुक्ते चावाष्ट्रिय्या ये विद्येते, तथाः 'एवं' उक्तेन प्रकारेण, उपकुर्वन्ता 'एता' युवां, 'सः' वर्णेये। कथमुपकार इति तदेव स्पष्टीकियते। 'द्यः-प्रिय्योः' द्यावाष्ट्रिय्योः, 'श्रह्रक्ः', प्रतिदिनं, 'गभें द्धाये' वसदारा तत्तत्प्राष्टुत्पत्तिवीं सम्पादयथः। एवमेतास्यां सम्मान्यामिष्टके उपद्धात्॥

त्रतः परं त्राञ्चषवास्यमुखते। तत्र दावाष्ट्रियया बङ्गधा

(११) तथे। रेती वृत्सावहाराषे। पृथिक्या करः। दि-वा राषिः। ता अविस्तृष्टे। दम्पती एव भवतः(११)। (१२) तथे। रेती वृत्सी। अग्निक्षादित्यर्थ। रावेर्वुत्सः। श्वेत चादित्यः। अक्रोग्निः॥ ५॥

ताचा अंक्षः। ता अविसष्टै। दम्पती एव भवतः(११)।

प्रशंखेते। तनेकां प्रशंसासाइ। (१९) "तथारेता ० एव भवतः"
(१९) इति। 'तथाः' खावापृथियोः, 'एता' खोरापक्ष्णा कासी,
वस्त्रकातीयोः, तनेत्वक्रमात्। तथार्मध्ये 'पृषियाः' गोसान्
नीयायाः, 'खइः', वस्त्रखानीयं, 'दिवः', च 'रानिः', च वस्त्रखानीया। प्रशंसाक्ष्णवासान् विभागे कार्षमन्येष्ट्यं। 'ता'
एतावहाराचक्षेत वस्ता, परस्तरम् 'खवस्त्री एव
भवतः' इति॥

श्रय दितीयां प्रशंसामा । (१२) "तयोरेती । एव भवतः "
(१२) इति । 'तयोः' यावाष्ट्रियोः, या वत्ना श्रहोरा बद्धी।
पूर्वमृत्ती, तथोर्होराच्योरग्नादित्ती वत्नी, योवं 'सेत
पादित्यः', राचेर्वस्थानीयः, राचेः परभागे तदाविभीवात्। योयं 'तायो श्रहणः', श्र वश्री ईषद्रक्रसामः, श्रत्यनारक्षः श्रद्धः, सेयमको वस्यसानीयः, श्रद्धन पाकाद्यम्मिशः
प्राणिभिः प्रज्वास्तते। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

(११)तयोर्तो वृत्सी। एषयं वैद्युतर्य। खुग्नेर्ट्यः। वै-द्युतं चादित्यस्य। ता ऋविस्ट्टीः। दम्पती र्व भव-तः(१९)। (१९)तयोर्तो वृत्सी॥ ६॥

जुषा च नीहारश्च। ष्टचस्थाषा। वैद्युतस्य नीहारः। तातावेव प्रतिपद्येते (१४)। (१४)सेयः राची गर्भिषी पुचेख् संवसति। तस्या वा एतदुख्यस्य यद्राची रुप्सर्यः।

हतीयां प्रजंबामाच। (१२) ''तबोरेती • एव भवतः'' (१३) इति। 'तथेः' चग्न्यादित्यथेः, 'ष्टचः' चावरको धूमः, 'वै-युतः' चानपः। चन्यत् पूर्ववत्॥

षय चतुर्थी प्रमंसामाद। (१४) "तथारेती • प्रतिपद्येते" (१४) दित। 'तथाः' खनवेषुतथाः, 'तनस्य' भावरकस्य धूमस्य, 'ऊषा', वसस्यामीयः। सति हि धूमे प्रनेषा भवति। खन्यसमूषा। 'वेषुतस्य' भातपस्य, 'नीदारः', वसस्यामीयः। नीदारे। हि-मवान्। 'तै।' ऊष्णनीदारी, 'तावेव' सकार्षभूते। स्ववेषुतान्वेव, 'प्रतिपद्येते', कार्षधारेव सोधेते न तु कार्यामारं मन-यतः। एवं साचात्परम्यस्या च द्यावाष्ट्यिया प्रमन्ते॥

श्रय राजि तदस्यमादिस्य स्व विश्वेषे प्रश्नंवति । (१६) "से-यह राषी गर्भिषी • एवमेतस्या छल्वचं १९(१६) द्रति । येवं राजिरादिस्यवसस्य वमाहलेन निक्पिता, 'सेयं राजिः', गर्भ-क्पमादिस्यं धारयन्ती तेनादिस्येन 'पुनेष', यद निवस्ति ।

<sup>\*</sup>सविष्ठाविति B मुक्तक्रपाउन्।

यथा गार्गिर्भियां उल्बर्णं। य्वनेतस्या उल्बर्णं (१४)। (१४) प्र-जयिष्णुः प्रजया च पशुभिष्य भवति। य र्थवं वेदः। एत-मुद्यन्तमपि यंतच्चेति। स्त्रादित्यः पुर्ययं वृत्सः (१४)। (१०) स्रथ पविचाङ्गिरसः (१०)॥ ९॥

स्था,पादकाभि,विश्री,दधाये, श्रुप्ति,स्तयारेती वृत्सी, भवति चत्वारि च॥ अनु०१०॥

भत एव राजावादित्था नासाभिर्म्मते। श्रादित्यस रमाव स्वायसानीयाः। 'यथा', स्रोके, 'गर्भिष्या गाः', सल्बा गर्भेष यहामार्वर्त्तते। 'एवं', श्रादित्यस 'रमावः', श्रपि 'राजा', श्रादित्येन यहावस्थितवासासाभिर्द्धम्ते॥

चयोक्तराचादित्ययोर्वेदनं प्रजंसति। (१६) "प्रजिधिच्युः • पुष्यस्य वस्यः" (१६) इति। 'चः', राचिमाद्यास्यं, 'वेद', सेषं प्रजा-प्रमूत्यादकः, 'भवति',। श्रादित्यमदिमावेदनात् खदयास्यमय-युक्तमादित्यं प्राप्नोति। खदयस्यानेऽस्वमयस्याने च स्रोच्छ्या गर्मुं समर्थे। भवति, किन्वादित्यवत्, 'पुष्यस्य वस्यः' धर्म-देवतापुषः, भवति॥

वच्छमाणानुवाकतात्पये सङ्गुद्धा दर्शवति । <sup>(१०)</sup>''त्रव पवि-णाङ्गिरसः''<sup>(१०)</sup> इति । संयानीष्टकामन्त्रकणनादनन्तरं पविच-भूता चङ्गिरोनामाद्धिता इष्टकामन्त्रा वच्छन्त इति प्रेषः॥

रति सायगाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके दशमे। (जुवाक: ॥ १०.॥

## एकादभाऽनुवाकः।

(१) प्विचंवन्तः परि वाजमासते। प्रितेषां पुत्ना श्र-भिरंद्यति वृतं। मुद्दः संमुद्दं वर्षणस्तिरोदं वे। धीरा इच्छेकुर्धर्षणेषारभं(१)। (१) प्विचं ते वितेतं ब्रह्मणस्पते।

कस्यः । पविषवनाः, पविषक्ते, ब्रह्मा देवानां, स्वतः सत्, दित चतसः पविषवण उत्तरसिक्ति । तप प्रथमामाषः । (१) "पविषवनाः • धर्षेखारभं "(१) दित । 'पविषवनाः द्या-पविषयुक्ता स्वत्यिक्रमानाः, 'वाजं स्रसं, 'पर्यापते परितः वेवन्ते । सम्भुद्धिः वे। स्थानं कुर्वन्तित्यर्थः । 'एषां वे। सथा-विनां, 'पिता' पासकः, 'प्रक्रः' पुरातने। प्रद्या, 'प्रतं एत-त्कर्म, 'स्रभिर्वति', । 'सदः' सदाप्रीढं, 'वमुद्रं समुद्रस्य स-द्रम्भनारित्रं, 'वर्षः' असाधिपतिर्देवः, 'तिरोद्धे' कर्मफल्लेन दृष्टिं दातुं नेषेरास्वाद्यति । 'धीरा दत्' वृद्धिमन्न एवं, 'धर्षेषु' स्रमिपतिकृ यागस्यदेषु, 'स्रारभं' सारभुं, 'सेक्षुः' स्रमाः ॥

या दितीयामाइ । (१)"पविचन्ते ॰ तसमायत"(१) इति । हे 'त्रश्चयस्यते' यक्षय मन्त्रस्य वा पासक योग, 'ते' सद्यें, 'पविचं' ब्रोधकम्, इदं द्यापविचं, 'विततं' विस्ता-रितं, 'प्रश्चः' तेन पविचेष ब्रोधितलात लं कर्मणे यमर्थः,

प्रभुगीचीि पर्येषि विश्वतः। श्रतंत्रतनूर्ने तद्मी श्रेश्वते।श्रुतास् ददर्घन्तस्तत्समीशत(१)। (१)बुद्धा दे-वानीं(१)। (१)श्रसंतः सद्ये तत्रश्चः॥१॥

यन, 'विस्तः' सर्वतः, 'गाचाणि' सज्ञाज्ञानि, 'पर्वेषि' साप्रोषि । पवित्रेषाक्षेषितस्य यञ्जाज्ञलं गास्ति क्षेषितस्य तु
स्रोमस्य स्वाज्ञलमस्रीत्यत्र स्विरम्तरं दृष्टामालेगेपन्यस्यते ।
'त्राप्तममूः' सत्ता ननूः स्वरूपं यस पुरोस्तानारः सेवं
स्वत्रतन्तृः ताद्वाः पुरोस्ताः, 'सामः' ऋपकः सन्, 'तत्'
स्वाज्ञलं 'नामुते' न स्वाप्ति। यो विद्यसः स नैर्क्षतो सेवद्याद्वाः स रेष्ट्र द्वि मुतेः । 'स्त्रतास इत्' पका एव पुरोस्वाप्तस्यः, 'वस्तः' यशं निर्वस्तः, 'तत्' स्वाज्ञलं, 'समास्वत' सम्यक् प्राप्तवन्तः । सः स्त्रतः स देव द्वि स्रुतेः । अपक्रम्य
पुरोस्तानारेर्यज्ञाङ्गलं यसा नास्ति, पक्षस्य तु स्था विद्यते, तथा
पवित्रेणामोधितस्य सेवसस्य स्वाङ्गलं नास्ति, मोधितस्य तु
विद्यत द्विभिप्रायः ॥

श्रय हतीयमन्त्रप्रतीकं दर्शयति । (१) "त्रञ्चा देवाणां"(१) इति । त्रञ्चा देवाणां पदवीः कवीणासित्ययं मन्तः लमग्रे ष्टदय इत्यनुवाके व्यास्थातः ॥

षय चतुर्धमन्त्रमार। (४)"त्रसतः । प्रकृतोऽवसन्"(४) रति। यसक्वेन जगन्तार्णमयन्नावस्थापसम्यते। सक्वेदेन य- चर्षयः सुप्ताचिश्व यत् । सर्वे चया श्रीगस्यश्व । न-

मद्मापसं जगत्। 'ये', 'सप्तर्यः' मरीसिविषष्ठप्रमुखाः, तम्यथे
मुख्यः 'स्विख', 'यत्' यः, विद्यते ते 'सर्वें', 'स्वतः' जगत्कारबादस्थातात् सकामात्, 'सत्' स्वां जगत्, 'तत्वुः' रचणोपखबितं निव्यादमं छतवन्तः। एते हि पूर्विसम् कस्ये इस्विधिकारायं तपस्तम्ना वर्तमानकस्ये जगत्कारबादस्थात् सकामात्
स्वाधिकारे। चितं स्वां जगदुत्पादितवन्तः। स्वस्ताद्वाममृत्यस्विम्ययमर्थं उपमिषद्यास्तावते। स्वद्वा इदम्यं स्वाधीत्,
ततो वै सद्वाधतित। एवं सति सप्तर्धवद्ये पुरुषाः स्विम्
सम्बद्धसमानास्य भवन्ति। एवं सति सप्तर्धवद्ये पुरुषाः स्विम्
सम्बद्धसमानास्य भवन्ति। किस्तिते कर्मानुष्ठातारः 'नस्त्रेः'
दिवि भाषमानैः सद्द, 'म्रद्भृतोऽवसन्' सर्वप्राणिनां सुस्कारिखो वसन्ति, द्येकाके नचनक्षेणोत्पद्यन्त इत्यर्थः। तथा
सम्बद्धसमानास्य स्वन्ति। एतेस्रहिनंन्देष्यद्यात्॥
तस्वचाषां नस्वन्वमिति। एतेस्रहिनंन्देष्यद्यात्॥

श्रधेकं ब्राश्वाणवाक्यमार। (१)श्रथ सवितः ० श्रवर्ति-कामखः''(१) इति। पूर्वमथ पविचाक्तिरसेति श्रक्तिरोगाची मर्डवै: सम्बक्षिन इष्टकामन्त्रान् प्रतिश्वाय ते दर्शिताः 'श्रव' तेथ्येऽनमारं, 'स्नावाश्रस्थ' स्नावाश्रमाचः कस्यविकार्थेः, सर्म- वर्तिकामस्य (१) । (१) श्रमो य च्छ्या निहितास उचा। नक्तं दहेशे कुई चिहिवेयुः । अद्यानि वर्षणस्य वृतानि । विचाकर्णचन्द्रमा नर्धचमेति (१) । (१) तत् संवितुर्वरेण्यं । भगा देवस्य धीमहि॥ २॥

स्थित रहकामन्त्रा उच्चन्त रति श्रेषः। कीदृश्रस्य, 'स्वितुः'
प्रेरकस्य, मन्त्रसम्प्रदायप्रवर्तकस्रेत्यर्थः। 'श्रवर्तिकामस्य' वर्तिवैर्तनं स्रोकस्यवद्यारे साधनं धनं तद्रादित्यमवर्तिर्देशित्यं तेन
वैराग्यमुपस्तस्यते, श्रोता वैराग्यकामस्रोत्युकं भवति ॥

कच्यः। अभी य इति यप्त मध्य इति। तच प्रथमामाइ।

(() "भ्रमी य ० नच मेति" (() इति। 'ख्याः' नच विभेषाः,

'भ्रमी' अस्माभिर्दृष्यमानाः, 'उषा' उषकाने दिवि, 'निदिताः' प्रजापतिनावस्मापिताः, ते नच विभेषाः, 'नक्तं' राचीः,

'दवृभे' विख्यष्टं दृष्यमे, 'दिवा' श्रहनि, 'कु इषित्' क्यापि

गताः, श्रस्माभिनं दृष्यम्त इत्यर्थः। 'वद्यस्थ' नच च्योति
पामावरकस्य सैर्थितेजसः, 'त्रतानि श्रद्यानि' य्यापाराः के
नाप्यदिसिताः। तस्मात् तेजोऽन्तराभिभावकस्य भावस्य सूर्य
तेजसः केनाप्यदिसितलाद इनि तेनाभिभ्रतानि नच चाकि न

भावना दत्यर्थः। 'चन्द्रमाः', तु 'विश्वाकश्रत्' विशेषेण प्रका
श्रमानं, 'नच चम्', 'एति' प्राप्तीति, न तु सूर्यवञ्च वास्यभि
भवति। तसाद्राची दृष्यम्त द्रह्यर्थः॥

धिया या नंः प्रचादयात्()। ()तत् संवितुर्धेणीमः है। वयं देवस्य भाजनं। श्रेष्ठः सर्वधातमं। तुरं भ-गंख धीमहि()। (८)श्रपीगूहत सविता तुभीन्। सर्वीन्

श्रध दितीयामा ह। (०) "तत् स्वित् वंरेष्णं ० प्रचादयात्" (०) द्रति । 'वरेषां' वरषीयं श्रेष्ठं, 'स्वितः' मेरकस्य सर्यस्य, 'तत्' प्रसिद्धं, 'भर्गः' तेजः, 'धीमिष्टि' ष्यायामः, 'यः' स्विता, 'तः' श्रक्षाकं, 'धियः' बुद्धीः, 'प्रचादयात्' प्रकर्षेष प्रेर्यति, तस्य स्वित् रिति पूर्वेषात्रयः ॥

श्रय हतीयामाइ। (क) "तत् स्वितः • भगस्य भीमिइ" (क) दित। 'वयं' यजमानाः, 'स्वितु हैं वस्त', 'तत्' तेजः, 'हणीमहें' प्रार्थयामहे। की दृष्टकोजः, 'भी जनं' भी गसाधनं, 'श्रेष्ठं' श्रति- श्रयेन प्रश्रस्तं, 'सर्वधातमं' सर्वस्य जगते। दित्रस्येन धार्थितं, 'त्र्रं' द्वर्षं, 'भगस्य' साभाग्ययुक्तस्यादित्यस्य, 'भीमिह' तत्ते- वी ध्यायामः॥

श्रय चतुर्थीमाइ। (८) 'श्रपागू इत ० भविष्यामः''(८) इति। 'यविता' सूर्यन चत्रकाश्रसावर खेना कथापादकान् 'सर्वान्', 'द्ध-भीन्' रखीन्, 'दिवः' श्रन्तरिचात् यकाश्रात्, 'श्रपागू इत' 'श्रव-गू इति' रान्ता गुप्तलेन स्त्रापयति। तस्मात् कार्यात् 'तानि' न-चन्न्योतीं वि, 'नक्तं' रान्ता, 'दृशे' दर्शनीयानि, 'श्रभवन्' खाग्या भवन्ति। श्रथमर्थः। श्रष्टनि सूर्यरस्मिष्टाविर्भतेषु तैरिभक्ष- दिवा अर्थसः। नक्तं तान्धभवन् हृत्रे। श्रस्थास्या स-स्मविष्यामः(८)। (१०)नाम् नामैव नाम में ॥ ३॥ नपुरसंकं पुमार् स्वस्मि। स्थावराऽस्यय अक्रमः।

तवाक्षचक्कोतींकन्धानि भवन्ति, प्रकाष्ट्रस्तानि भवन्ति, राचे। तु सर्थः खकीयान् रक्षीनुपसंदरति, यत पाच्छा-द्काभावाक्षचक्योतींवि प्रकाजन इति। त्रहिन नवन-त्रोतिवामभावे बृष्टानत खखते। बचा वयं 'प्रस्ति' घरीरगतं, 'त्रस्था' त्रस्त्रा रक्तेन, 'स्थाविष्यामः', एवसिर्मपि द्रष्ट्यं ॥ प्रय पञ्चमोमार । <sup>(१०)</sup>''नाम नामैन ० यन्ने यन्त्रि यहारे च" (१ •) इति। यथा पूर्वेषु मस्त्रेषु सूर्यनचचादि स्पेष इष्टकां क्षेत्रं तत्त्रदस्तमितमा वर्षितः। एवमचापि पर्मात्मक्षेष स्रोतं परमात्मनः वर्गान्यमुखते। तदेतवान्त्रद्रष्टुर्वञ्चविदे। वचनं। पाचाची दी वासम्बद्धी नकाराकी नामधेयनाच-चाते। व्यायो नामप्रस्टः प्रसिद्धिवाचकमध्ययं। तन ब्रह्मवि-त्पुमान् खानुभवं प्रकटयति । 'मे' मम ब्रह्मात्मश्चतस्य, पूर्वम-ज्ञानद्वाची देवा मनुबो गैरिय इह्येवं तत्तव्यक्षस् यत् 'वाम', खबड्डियते तत् यदें 'नामैव' नामम्बद्मानमेव खनु, नहु तप परसार्विखवनः कविद्धीनि । यत एव इन्द्रोगाः खपविषयेवसामनीमा, बाचारस्थणं विकारी नामधेवमिति। योयं विकारः प्ररीरादिर्द्धाते स सर्वे।पि वाक्तिषासं नाम-

युने यिश्व यष्टाहे चं(१०)। (१९)मया भूतान्ययक्षत । प्-श्वी मर्म सूतानि। श्रनुबन्धोऽस्म्यंहं विसुः(१९)।

मानमेव न त वास्तवः किसदिकारोस्तीति तस्तार्थः। देवितर्थान्नमुखादिमरीरभेदस्य तत्त्रसामयितरेकेष वास्तवलाभावे
सित किं तदास्तवं स्रक्षपमिति चेत् तदुक्षुते, सर्वेष्ट्यपि वस्तुषु
सदनुगतं सर्वाधिष्ठानकारणक्ष्पं ब्रह्म तदेव ब्रह्मविदे। वास्तवं
स्रक्षपमित्यभिधीयते। स्रोक्ते यत् 'नपुंषकं' मरीरं, यस्त 'पुमान्',
या च 'स्त्री', तत् सर्वमस्तेव 'म्रस्ति'। यस्त 'स्रावरः' स्रकादिः,
योपि 'स्रङ्गमः' मनुष्यपद्यादिः, तदुभयमण्यस्तेव 'म्रस्ति'। तथा
वर्त्तमानयजमानक्षपेण 'यजे' याजनं करोमि, मतीतयजमानक्रयेष 'यन्ति' यागं स्ततवानस्ति, भविष्यस्त्रमानक्षपेण 'यष्टा' यागं
करिष्यामि। सर्ववस्त्रस्तनुगतं सिष्यदानन्दक्षपमेकाकारं यद्वस्त्र वस्तु तदेवास्तित्यवं स्तानुभावे। मन्त्रदर्श्वना प्रकटीकृतः॥

श्रथ षष्टीमाइ । (११) "मया स्तानि ० श्रनुबन्धोस्यइं विशुः" (११) इति । 'मया' मद्रूपेणैव, 'स्तानि' सर्वे प्राणिनः, 'श्रवस्त' यागं क्रतवन्तः, श्रद्धमेव यजमानश्ररीरेषु जीवरूपेण प्रविश्व तनां यागमकार्षमित्यर्थः । 'मम स्तानि' मया स्ट्ट-लेन मदीयानि पृथियादीनि पञ्च स्तानि, 'पश्रवः' दिपादै-खतुष्पादैः सम्पन्नाः, 'श्रदं', ब्रह्मचैतन्यरूपेण 'विशुः' याप्त एव सन्, 'श्रनुबन्ध्योस्ति' तत्त क्रिरोषु प्रविश्व तदात्मलाभिमानं क्रवा श्रनुबन्ध्यवान् समन्धवानस्ति॥

(११)स्त्रियः सतीः। ता उं मे पुष्ट्त आंहः। पर्श्वदश्च-स्वास विश्वतद्भाः। स्वविर्यः पुषः स दुमाः चिकेत ॥ ८॥

श्रध सप्तमीमार । <sup>(१९)</sup>"स्तिष: सतीः • सवितुः पिता-मत्''(१२) इति । या खोकप्रसिद्धाः 'खियः', 'सतीः' सहूपाः, महकटाचेष बदेव सेम्बेदमय भाषीदित्यादिश्रत्युक्तं यहन्त्रमुधा तदनुभवेत्र तद्रूपा वर्त्तको । 'ता ख' ता श्रिपि स्त्रियः, 'मे', मते 'पुंच चाडः' त्रहाविदः पुरुषान् कथवन्ति। यश्वपि अरीरे कान हिंद्यादि स्त्री सच्च हुम्यते, तथापि पुरुष स्त्रे वितं तत्त्वज्ञा-नमसीति पुरुषस्रचसद्भावात् पुरुषतं तासामभिज्ञाः कथ-चिना। ये तुते तुत्रदीरे सामुद्रश्चितिभः पुरुवस्त्रचर्णेर्युका पपि पुद्वस्थाचितं तत्त्वज्ञानं न सन्पादयन्ति, ते स्वीवासुचितेन झी-देनोपेतलात् स्त्रिय एवेत्यभिन्नायः। यथा स्त्रीपुर्वित्रभागेः खोकविषरीतः, स्वमन्धानन्धविभागोपि द्रष्टयः । 'त्रवस्थान्' च चुरिष्ट्रिययुक्तः, 'प्रस्तत्' नी खपीता दिरूपं प्रसम्बर्णि, 'स विसेत्' विवेकोन सदस्ततलं न जानाति चेत्, स्रोसम् 'श्रन्थः', एव । सांस-दृष्टिर्हितोपि खरूपतत्नाभिज्ञयेत् सेव्यं चनुकानेवेळापि द्र-ष्ट्यं। यथायमसीकिकान्धानत्धविभागः, एवं पिष्टपुनविभागोः-प्यक्षीकिकः कसिद्र्ष्ट्यः। श्लोके यन पिता न बानाति, पुनस् 'कविः' वेदशास्त्रपारङ्गतः, तच 'स पुचः', 'इसाः' इतावि द्यामानानि सर्वाणि भूतानि, विवेकेन सात्मलेन कानाति,

यस्ता विज्ञानात् सेवितुः पिता संत्<sup>(१२)</sup>। <sup>(१२)</sup>श्चन्धोः मस्मिविन्दत्। तमनकुष्णिरावयत्। श्रुशीवः प्रत्ये-

तदानीं 'यः' पुषः, 'ता विजामात्' तानि सर्वाणि स्वतानि खातातया जानाति, स पुषः 'सवितः' उत्यादकस्यापि, 'पिता सत्' पिता भवति, जानापदेशेन पाखयितं समर्थवात् । किं बज्जा तत्त्वज्ञानमेव प्रश्रक्षम्, प्रजानं निक्षष्टमिति तात्त्यर्थार्थः॥ कस्यः । श्रन्था मणिमिति पश्च वैश्वदेख उत्तर दति । तप

मच्याः । श्रम्भा मणि मिति पश्च वैश्वदेश उत्तर इति । तम् प्रथमाना । (१९) "श्रम्भा मणि । तमित्र । श्रम्भा स्वार । (१९) "श्रम्भा मणि । तमित्र । तमित्र । तमित्र । तमित्र । तमित्र । तमित्र । त्म स्वार्ग । तमित्र । मुचत्। तमजिष् श्रमश्रंत (११)। (१४) जर्धमूलमेवाक्छा-सं। वृक्षं यो वेद् सम्प्रति। न स जातु जर्नः श्रद्धात्।

होन एव सन् सङ्ख्यमानेण सर्वथापारं करोति, तदुभयमभिन्नेत्वायं मन्त्रः प्रष्टनः। अथवा योगाभ्यासेन चनुराहीन्त्रियं
निह्या नीखपीतादिव्यन्धः सन् मणिमिव खयंप्रकाष्ट्रमात्मानं
समाधिना पद्यति। तस्य च दृष्टस्य वस्तुनः खखक्रपत्नेन निख्यः खीकारः। अतोङ्गुखिव्यापाररहितोपि खीकरोतीत्युचिते। तस्तिन् वस्तुनि खेये प्रत्यमुद्यत् रत्युच्यते। क्रतक्रत्योस्नीत्यादि भाष्यं जिज्ञया प्रत्रसेत्युच्यते॥

श्रय दितीयामार । (१४) "जर्धमूसमवाकहार्स • सृतुमी मार्यात्" (१४) रित । स्वीकिकस्य हि एससाधामाने
मूसं जर्धभाने श्रासास । संवारप्टस्य तदिपरीत्मम्, 'जर्ध्य'
सर्वेतिकृष्टं त्रस्य, 'मूसं', 'श्रवासः' श्रधमा त्रस्यादिस्यमाना
देशः, 'श्रासाः', श्रयस संसारा त्रस्वनयोग्यलाहुसः । तस्वश्रानेन हि सीयमञ्चानजन्यो एसः हिस्यते। तमीदृशं 'द्रसं',
'यः' पुमान्, गृदशास्त्रमुखात् 'वेद', 'सः' जनः, 'सम्प्रति' तदानीमेव, 'न श्रद्धात्' न विश्वसात् । किंविषयोग्यमविश्वास
रित तद्धते। 'जात् कदासिदिप, 'मृत्यः', 'मा मार्यात्'
मां एन्यात्, 'र्तते'। श्रयमर्थः, सेवा स्वश्वानेन जन्तुः कदाचित्रृत्युभीं मार्यिखतीति विश्वासं द्यतेव वर्णते, श्रयम्

मृत्युमी मार्यादिति(१४) । (१४) इसितः वर्दितं गीतं ॥

वीर्णापणवृत्तासितं। मृतं जीवचे यत्कि चित्। श्र-क्रानि सेव विद्धिं तत् (१५)। (१९)श्रद्धेष्य १ स्तृष्येष्यायत्।

बद्धाचानी बद्धारूपस्य खस्य जनामरणभावं निश्चित्य तसिस्रेव चर्षे सकीयमरणविश्वासं परित्यज्ञति, श्वात्मना मरणाभा-वाद्देशस्य च खयितिरिक्तलामुखोर्न विभेतीत्वर्थः॥

ष्य द्वतीयामा । (१५) न्हिंसित हिंदितं व प्रक्लानि खेव विद्वि तत्" (१५) इति । श्रव प्रदीरस्यात्मग्रहीं वार्यितं त-दोया विकारा छपन्यस्थन्ते । 'हिंसितं' कदाचित्रुखे हासे। इस्रते, कदाचिद्रोदणं, कदाचिद्रुसाहेन गानं, कदाचिद्रुस्ते वास्मानायाः वीषायाः, कदाचित्र्याणवस्य स्ट्रुक्य 'सासितं' वादनक्षेप विनोदः। कदाचिक्करीरं 'स्टतं', दृश्वते, कदाचि-क्योवने।पेतम्, एवमन्यद्पि 'यत्किश्चित्' विकारजातमस्ति, 'तत्' सर्वम्, 'श्रव्लानि खेव विद्धि' यथा हस्तुपादास्वान्तां प्रदीरगतानि, 'स्वांशब्देन स्वाधवीऽभिधीयन्ते, यथा वा स्वा-यवः प्रदीरगताः, एवमेता हसितादिविकाराः प्रदीरादिगताः, न लात्मने। थे।ग्याः, इति ह विवेकिन् लं विजानीहि॥

त्रय चतुर्थीमारः। (१९)''त्रस्यश्युष्यध्यायत् ० श्वचेता यस चेतनः''<sup>(१९)</sup> इति। त्रत्र पूर्वेक्तिन रसितादिगुषयुक्तेन प्ररी- श्रुसाञ्चाता में मियू चर्रन्। पुना निर्श्वता वेंद्रेहः। श्रुचेता यस चेतनः(१९)। (१०)स तं मणिमविन्दत्। सी-ऽनङ्गं खिरावयत्। से।ऽग्रीवः प्रत्येमुखत्॥ ६॥

रादिना सर चिदातानसादात्याधासी वर्छते। श्रवश्चिदाता स्रयम् 'त्रहस्यम्', एव हस्यन् हवां प्राप्तीति, हवाया जड-धर्मतेन खिलात्रसभावेपि जडतादात्यभ्रमेष व्यां प्राप्नातीव स्रद्धते। तथा 'श्रथायत्' थायतीत, स्रयं धानरहितोपि धान-थुक्तीन सनधा सद तादावयभ्रमात् खर्यधायतीव सास्थते। 'त्रसात्' दृष्याच्य उदेशत्, 'जाताः', श्रमितादिविकाराः, 'मे' मदीचाः, इति आनवा धावतीति प्रेषः। 'मिथ्'प्रब्दो मिथः-प्रस्ट्पर्यायः सन् चिकाउयोः परस्यरमेखनं ब्रूते, तेन मेख-नेन 'चर्न्', मदीयमिति दृषामिमन्यते । कोऽषावेवमिभमन्य-ते इति तद्चते। 'निर्फ्छाः' निर्फ्तिप्रतिकूषाया मायायाः, 'पुचः' श्रवद्वारः, विदेवस प्ररीररचितस चिदातानः स-ध्वन्धी 'वैदेशः' चैतन्य च्छायायुक्त इत्यर्थः। तदेव साष्टीक्रि-थते। 'यः' त्रवद्वारः, 'त्रवेताः' खयमचेतनः मन्, 'चेतनस्र' चैतन्यच्हाथायागेन चेतनापि भवति, तादृष्टः पदार्थः। देशेन्त्रियादिधमीनातान्यारीय तदारोपेष सुख्धानांदिधमी श्वात्रांभि प्रतिभासनी॥

त्रय पश्चमीमाइ। (१०)"सतं मणिमविम्दत् • श्रवस्तत" (१०) इति। यः पूर्वेतिसस्तिनाचेतनयोरिकोम्यतादात्रयाधारीन

सोऽजिहा श्रास्त्रत<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup> नैतस्पि विदित्ता न-गरं पुविश्रेत्। यदि पुविश्रेत्। मिथा चरित्वा पुवि-श्रेत्। तत्सभवस्य वृतं<sup>(१८)</sup>। <sup>(१८)</sup>श्र्वा तमंग्ने रुथं तिष्ठ।

नियानः यंपारी, 'सः', हव, 'तं मणिं', चतीते च्रत्यो मणिसिखादि सन्ते प्रेत्तं मणायुपस्यचितमाभरणं चचुषा दृष्टवान्। 'सः', एव स्वते श्र्षु सिर्दितो ऽपि दे इतादा स्वाध्यायेन तदीचै रङ्गु सिभिः 'धावयत्' स्वीकतवान्। तथा स्वता गोवार हितोपि प्ररोर-नतायां गोवायां 'प्रत्यमुद्धत्'। तथा स एव स्वते जिङ्कार हि-ते।पि प्ररीर नतथा जिङ्कवा 'ध्रस्थत' प्रशंसां क्रतवान्॥

प्रय त्राह्मण्याह । (१०) 'नैतस्थिं ० सस्यवस्य त्रतं" (१०) इति । 'एतस्थिं' पूर्वेक्तं विवेकप्रतिपादकं सन्त्रसङ्गं, 'विद्रिता' सन्त्रप्रतिपादं परमार्थतन्त्रस्य , 'नगरं' जनसम्बद्धमं, 'न प्रविभेत्', यहा नगरे। पण्यचितं देशं न प्रविभेत्, देशे ताद्यस्य- क्षमं न कुर्यदित्यर्थः । 'यदि' कष्यसित् पूर्ववासनायस्यात्, 'अविभेत्' देशे तादास्यवृद्धं सुर्यात्, तदानीं 'मिथी। चरित्तर' आकार्यपर्यास्त्राच्या मिथ्येद्रस्थिति विश्वित्य, 'प्रविभेत्' ता-दास्यक्षमर्थिते वृद्धेन प्रारक्षभीनाय स्रोक्ष्यत् , प्रविभेत्' ता-दास्यक्षमर्थितेन देशेन प्रारक्षभीनाय स्रोक्ष्यत् । स्रोवमाः चित्रवान् ॥

कच्यः । श्रातमग्रे रचमिति तिस्र इति । तत्र प्रश्नमामास्य

एकात्रमेक्यार्जनं। एकचर्कमेकधुरं। वातर्धाजिगतिं विभा<sup>(१८)</sup>। <sup>(१०)</sup>न रिष्यतिं न व्यथते॥ ७॥

नास्याक्षी यातु सर्ज्ञाति। यच्छेतीन् रोहिताःश्र्या-

(१८) "श्रातमग्ने • वातभाजिगतिं विभो" (१८) इति। हे 'श्रग्ने' श्राहणकेतुक, इह कर्मछागमनाय 'तं' तादृग्नं, 'रचं', 'श्रातिष्ठ' श्रारोह। कीदृन्नं, 'एकाश्वं' एक एव प्रवल्लोऽश्वः तं वहति, 'एकयोजनं' निमिषमात्रेण योजनक्ष्पं गच्छति, 'एक श्रं' श्रीकिकर खब खक्रदयं नापेचते कि स्वेक चक्रेण वर्त्तते, 'एक ध्रं' श्रश्यक्रेक लात् तद्योजनाय धूर् एवेकेव, 'वातभाजिगतिं' भ्राजि-श्रद्धोप गमनवाची, वातस्य भ्राजिक्तंतभाजिः तद्गतिर्यस्थासे वातभाजिगतिः तादृग्नं, ययोक्तर यस्यासे किलात्तेन गमनाया-चिक्तश्रक्तिमग्नेर्येतियत्तं विभुग्नव्देन सन्वेष्मं॥

त्राय दितीयामाइ। (१०) "निर्म्यति न ० युक्काधितिष्ठति" (१०) इति। त्रयमेक कको रथो 'न रिम्यति' न विनम्सति,
'न स्याते' निषीदिति इतस्तस्यस्ति, 'त्रस्थ' रथस्थ, 'त्रस्थः',
'यातु' याने गमनवेस्तायां, 'न सम्मति' कापि पावास्य सादीः
सको न भवति, 'यत्' यसात् कारणात्, त्रयमिः 'सेतान् रेहितांस्थ', प्रसिद्धान् प्रसस्तान् सम्मान् पर्यायेषास्मिन्
'रथे युक्का', तं रथं 'त्रधितिष्ठति', तसाद स्रसामर्थात् रथस्य
न कीऽपि वाध इत्यर्थः॥

मेः। र्ये युक्ताधितिष्ठंति (१०)। (१९) एकया च दश्मिश्चं खभूते। दाभ्यामिष्टये विश्लेष्ट्या च। तिस्तिश्च वहसे चिश्लेष्ट्रता च। नियुद्धिवायविह ता विमुच्च(१९)॥ ७॥ तत्रेष्ठः, भीमहि, नाम में, चिकेत, गीतं, प्रत्यंमुच्चत्, ख्यावते, सप्त चं॥ अनु०११॥

त्रध हतीयामा ह। (१९) "एक या प विमुद्ध" (१९) इति। वियुक्त व्हे वायेष विमुद्ध विषय विश्व कि वायेष कि युक्त विश्व कि वायेष कि युक्त विश्व कि यु

द्रति साथनाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे चजु-रारुष्यके प्रथमप्रपाठके एकादश्रीऽनुवाकः ॥ १९॥

#### श्रय दादग्रीऽनुवाकः।

(१) ज्ञातंतुष् प्रतंतुष। उदमार्धम् सन्धम। ज्ञादित्वे चन्द्रवर्षामां। गर्भमार्थेषु वः पुमान् (१)। \*(१) द्रतः सिक्तः द्वर्यगतं। चन्द्रमसे रसं क्रिया वाराद्यनं-

कच्यः । त्रातनुष्येति चतस इति । तत्र प्रथमामाइ ।

(१) "प्रातनुष्य ॰ यः पुमान्" (१) इति । चे इत्र लं 'प्रातनुष्य'

समन्तादात्मानं विस्तार्य, खक्षं प्रदर्भ वर्गाननुग्रहाच ।

'प्रतनुष्य' प्रकर्षेण कतुषु खात्मानं विस्तार्य, कतुष्यागत्य

सिव्धितो भव । 'उद्भम' उत्कर्षेण बन्द्य, त्रहमानत इत्येव
मुचैः कथ्य । 'त्राधम' त्राभिमुख्येन बन्द्य । 'सन्धम' सम्य
गानुकूक्येन बन्द्य, ततस्तं 'चन्द्वर्णानां' हिर्द्यवर्णानामपां,

'गर्भमादित्ये घेषि' त्रादित्यरिष्मषु जलं सङ्गृहाणेत्यर्थः । 'वः'

लं, 'पुमान्' पुंस्त्रवित्यरिष्मषु जलं सङ्गृहाणेत्यर्थः । 'वः'

यथ दितीयामाद। (१) "दतः सिक्तः ॰ दर् उच्यते" (१) दित। 'दतः' कर्मणः सकावात्, 'सिकं' श्राच्याद्याक्ठित्र्यं, 'सर्यगतं', कला 'पक्रमये' पक्रद्यार्थं, 'रसं', 'क्रिं' कुद, व्या प्रक्रितं र्यमादित्यं प्राप्य जलं भ्रता दिवि चक्रं भ्रमावेषियाभिवर्धंयित, तत् सर्विमक्त्र लं कुद। ततः 'वारादं' वरणीयस्य फल्लस्यासमन्ताद्दातारं, 'प्रिग्नं' श्राद्यकेतुकरूपं, 'स्यो' श्रद्याकं पुरतः, 'जनय' जन्याद्य, 'सं' श्रिष्ठाः, 'एके।

<sup>\*</sup> В चिकितपुक्तके हतः शब्दपूर्वे तथः हति पाठः।

यागुँऽमिं। य एकी रुद्र उच्चते (१)। (१)च्यसङ्ख्याताः सं-इस्राखि। स्मर्थते न च हम्बते॥१॥

युवनेतिर्विवाधत<sup>(२)</sup>। (<sup>१)</sup>त्रा मन्द्रेरिन्द्र इरिभिः। यादि मयूर्ररोमभिः। मा त्वा केचिन्न्वेमुरिक पा-विनेः। दुधन्वेव ता देहि<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>त्रा मन्द्रेरिन्द्र इरि-

रहः', हित सर्वन 'उच्यते'। तथा चान्यनासातं, एक एव रहो न दितीयोऽवतस्त्र हित। रहो वा एव घर्षिति च॥ यथ हतीयामाद। (१) "त्रमञ्जाताः ॰ निवेधित" (१) हित। एकस्य रहस्य मूर्त्तीनां 'सदसाषि' 'त्रमञ्जाताः' ग्रम-ज्ञातानि, गव्यतिं न प्रकानो। स च रहः स्वयं 'स्वर्थते' मृतिहृक्षुखादवगत्य सान्तुं प्रकाते, स रहो न ह्रष्टुं प्रकाः। 'हतं' रहमग्रिं, 'एवं' स्त्रप्रकारेष, 'निवेधित' दे यजमाना प्रवगच्छत॥

ता दिश्वामाद। (१) 'त्या मन्देरिन्द्र दिशिः ॰ द्धन्वेव ता दिश्वामादः दिन्द्रं दिन्द्रं मदनीयैर्द्धदेत्तिः, 'मयूररेगमिः' मयूरसदृष्ठवर्षरोमयुक्तेः, 'दिशिः' त्रयेः, 'श्रायादि' षश्चिन् कर्मधागच्द्रः। त्रायानां लां 'केषित्' विष जनाः, 'मा स्वेमुः' मा नियमयन्, प्रतिबन्धं मा दुर्व-विषयर्थः। 'पात्रिव दत्' त्रयानां पात्रधारिषः सार्थयोपि, 'न स्वेमुः' नियमनं विश्वसद्ध्यं न दुर्वन्तु, 'द्धन्वेव' सर्वाभि-मतानां दात्रेव, 'ता दिश्व' तां त्रस्वयुक्तसुवः 'दृष्टि' मच्द्रः॥ भिः। यामि मयूरेरोमभिः। मा मा केचिन्न्येमुरिक पाणिनः। निधन्येव ताइ इमि<sup>॥)</sup>। (१) ऋणुभिष्य महिन्निष्य॥ २॥

निष्ठवैरसमायुंतिः। कालै ईरित्वमापुनैः। इन्द्रा-योहि सुइस्रयुक्<sup>(१)</sup>। <sup>(०)</sup>श्रुग्निर्विश्वाष्टिवसनः। वायुः

कस्यः । श्वासन्देरित्येकां यजमान उपद्धात्। पाठसु । (॥) "श्वा सन्देरित्र इरिभिः ॰ निधन्वेत तां १ इमि" (॥) इति । इत्ययं शब्दः प्रयमेकत्वनमुपस्चयित तस्वाद्दमित्ययंः सन्य-सते। मन्देरित्यादि पूर्ववद्याजनीयं। हे 'इन्द्र', लया सद्दार-मिप लदीये से को के 'यामि' गच्हामि, लामित मामिप जनाः 'पाश्चिनः', मां 'मा', प्रतिवधन्तु तते। उद्दं 'निधन्वेत' निधान-वानित स्थिनिधिरित तृष्टः सन्, 'तान्' उत्तमस्रोकान्, 'इसि' एमि, प्राप्तवानि ॥

कस्यः। त्रणुभिस्रेति दे दति। तत्र प्रथमामादः। (() "त्रणु-भिस्त ॰ सदस्युक्" (() दति। दे 'दन्द्र', तं 'कास्तैः' कास्तिभेतैः सद्द, 'त्रायादि' त्रागच्छ। कीदृ भैः कास्तेः, 'त्रणुभिस्य' चय-मुद्धक्तीद्याकारेष स्रचारूपैः, 'मद्विस्य' संवस्तरयुगादि रूपेष प्रै। हैरपि, 'निघृष्तैः' नितरां दीषमानैः, यद्यपि कासस्य नी-रूपलान्नास्ति दीप्तिः, तथापि तद्भिमानिनां देवानां त्रस्थेव दोप्तिः। 'त्रसमायुतैः' परस्परमसङ्गतैः, न द्योकस्मिन् कास्रे

<sup>\*</sup> इत्ययमित्यत्र भाष्टीा द्रुत इतिश्रव्दी मूले न द्रायते।

श्रेतंसिकद्रुवः। संवृत्स्रो विषूवर्णः। नित्यास्तेनुच-रास्त्व<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>सुब्रह्मख्योः सुब्रह्मख्योः सुब्रह्मख्याः। रन्द्रागच्छ हरिव श्रागच्छ मेधातियेः। नेष रुषणश्रस्यं नेने॥३॥

वर्त्तमाने काखानारं सद प्रवर्त्तते। 'दिस्समापकैः' दिनामक-लदीयायलं प्राप्तः, काखाभिमानिदेवा एव तवाया द्रव्यर्थः। कोदृष्ट दम्रः, 'सदस्ययुक्' त्रचिसदस्येष युक्तः॥

षय दितीयामार । (०) "त्रिप्ति विधाष्टित्यनः ० नित्यासीनुषरास्त्र व" (०) दित । त्रे दन्द्र 'त्रिप्तः' 'वायः' 'संवस्तरः', से प्रयः
सिना ते पथापि 'तव नित्या त्रनुषराः', कदाषिद्यनपायिने।
नित्याः । कीदृत्रोऽिद्यः, 'विभाष्टित्यनः' वित्रेषेण आजमानवसनयुक्तः। कीदृत्रो वायुः, 'सेतिषकदुकः' सेतानां सिकतानां
द्रोग्धा, तदेतदुपखचणं, नानाविधां धूसिमृत्याद्यतीत्यर्थः ।
कीदृत्रः संवस्तरः, 'विषुव्णैः' नानाविधवं थैं कृतः। वसन्तासृतभेदाः पूर्वमेवीकाः॥

कथाः । सुत्रश्वाक्षोमित्येकामिति। पाठसः । (०) "सुत्रक्षो १० नेतम त्रुवाष" (०) इति । श्रोभनं त्रश्च सुत्रश्च वेदः तक्षे हितः 'सृत्रश्च थः' इत्रः, 'ॐ', इति सम्बोधनार्थः । हे सुत्रश्च क्षेति विरिभधानमादरार्थे । तद्भुषकथनेन स्वत्यर्थमित्रादिपदैः सम्बोधनं । हे 'इत्रः' परमैत्र्ययुक्त, इह कर्मणि 'त्रामक्कः',

# 

# गौरावस्कन्दिकारकायी जार। काश्विकत्राद्वास गैर-तमंत्रुवास्य (ट) श्रुकसाश्ची द्वरागंताः। वसंवः प्रवि-

'इरिवः' इरिनामकावयावद्य विद्येते इति इरिवान तदा सम्बोधनं, ग्रुक्तश्चपपचदेवावेव तदीयाश्वलं प्राप्य इरिब्रब्देनी-च्येते, तादृत्र हे हरिवः, इह कर्मणि 'त्रागच्ह'। 'मेघातिचेः' मेधातिथिनामकः कचिद्रुपिः कखस पुत्रः तसम्बन्धिन्, रे 'मेष' द्वप,रुषषयो नाम कश्चियुनिः तस समन्धिनी या मेनकास्था द्दिता तां मन्यमाने तिसावर्थे 'दृषस्यस मेने', इति समुध्यकां प्रयुक्तं। 'गारावस्कव्यिन्' मारस्रोग भूला यागमध्ये धमानत्य सामं पीला हे विनाहक। तदेतत् सर्वे ज्ञासान्तरत्राञ्चाचे समाचातं, हरित चागच्छेति पूर्वपचा-वयरपची वा रऋख अभी ताभां द्वीष सर्वे दरतीति मेधा-तिथेमें वेति मेधातिथिं कास्तावनिं मेवा भूता जहार। दृव-षत्रस मेन इति द्वषत्रस मेनका नाम दुरिता तामिन्द्र-वक्से मारावस्कव्स्थिति मार्ममा भूता राजानं पिन हीति। 'प्रइद्याये जार' ग्रहस्या नैतिमस भाषी तस रम्हे। जार रति पुराचे प्रसिद्धं, 'कै। त्रिकत्राञ्चच' कै। त्रिक-नामा कश्चिमार्सिः तस धमीपे त्राञ्चणवेषेय धमानतवान्, 'गैतिमज़्वाष' गैतिमा मर्हार्षः तं प्रसाद्यितुं खति स्रतवान्, तदाविध हे रुक्त् त्रामच्छेलम्बः।

कव्यः। श्रद्धाचा इति चतच इति।तच प्रधकामारः।

विश्वितः । श्रृष्टी द्ग्वासंसे । श्रिष्य जातवे-द्रश्चित्येते (१) (१) तास्राश्चीस्तास्त्ररथाः । तास्रवर्षास्त-यासिताः । दण्डदस्ताः खादुग्दतः । इते। बद्रीः प-राज्ञताः ॥ ४॥

उक्तश्खानं प्रमाणर्चं पुर् इत<sup>(१०)</sup>। <sup>(११)</sup>बृहस्पतिश्व

(८) 'च्यायाः • जातवेदाखे खेते" (८) दति। 'च ष्टावद्ययः', 'द्रह' कर्में खि, 'चागताः'। की दृष्ठाः, 'च्यायाः' च्यायवर्षे र्ये- चुंकाः, 'वसवः' जगते विवास हेतवः, 'ष्ट्यिविचितः' स्टिम-वास्त्रः, 'दिम्बाससः' दिष्ठ एतेषामग्रीनां वासंसि। केतेऽष्टा-वग्रस्य दिति तबुच्यते, 'च्रग्निस्य जातवेदास्य', 'द्रति' एतसिन् मस्त्रे' ये पूर्वमिनिहिताः 'एते' च्रग्नयः, वेदितव्याः ॥

श्रव दितीवामाइ । (१०) "तावासाः ० पुर इते" (१०) इति। वे 'दहाः', धन्ति ते 'इतः' खानात् पृथिवीक्षणत्, 'परां' दिवं, 'गताः' । कीवृत्ता दहाः, ताववर्षेर्यस्थेष युक्ताः, खब्ध 'तथा', 'ताववर्षाः', 'श्रविताः' ईषदपि वितं येतं वेषां नाखि ते तादृशाः, 'दख्डद्याः' गदापाणवः, 'खादग्दतः' खाद्यको भववको दका वेषां तादृशाः, एविवधा हे दहा युक्ताकं 'द्यानं', 'दक्तं' शास्त्रेषु प्रविद्धं, तथा तस्त्र खानस्र 'प्रमावश्व' दयक्तानिख्यः शास्त्रविद्धः, तस्तात् 'पुरः' भव-दीयाः पुरोः, 'इत' गस्त्रतः॥

सविता। विश्वरूपैरिष्ठार्गतां। रघेनादक्वर्काना। श्रूषपं इति तह्वयाः (११)। (११) उक्तो वेषा वासाश्रसि-ष। कालावयवानामितः प्रतीच्या। वासात्या इत्य-

श्रथ हतीयामाइ। (१९) "ष्ट्रस्यतिस् ॰ इति तह्न्योः"
(१९) इति। योयं 'ष्ट्रस्यतिः', यस् 'मिवता', तावुभी 'विस्रक्षेः'
गागाविधक्षेरसः, 'इस' कर्मणि, 'श्रागतां' श्रागच्छतां, केन साधनेन, 'खदकवर्त्वाना रथेन' खदकस्थेव वर्त्वा मार्गी यस्त्र रथस्य से। अमुदकवर्त्वा, यथा दृष्टिश्रस्यामारिश्वमेव मार्गः एवमेतदीयरथस्यायमारिश्वमेव मार्गः। कीदृशावेतीः, 'श्रस्त्वा' श्रपांमनितारा, 'इति' एवमुक्तप्रकारेष, 'दयोः' स्विष्ट्रस्ट-स्राह्मेविद्याः, 'तत्' स्रक्ष्णं, खक्रमिति श्रेषः॥

एवं चया मका छकाः, चतुर्धस उपरिष्टादुदाइरिक्षते।

(१२) "छक्को वेषा • तस्त्रैषा भवित" (१२) इति। 'काखावयवानां' वसन्तासृद्धनां, 'इतः' असादनुवाकात्, प्रतीच्येव्यतीतेव्यनुवाकेषु साकं जानामित्यादिषु, 'वेषः' आकारविश्रेषः,
'छकः', 'वासांसि च' वस्ताष्ययुक्तानि। ऋतुर्क्रतुनाऽनुसमानः।
विननादाभिधावाः षष्टिक चित्रका वस्ता इत्यादिना यत्
सर्पस्द्धनामभिद्धितं से। इयं वेष इत्युच्यते। सारागवस्तैजंरदप्यः वसन्ते। वस्तुभः सहेत्यादिना वस्ताष्युक्तानि।
तथा वासात्री चित्री इत्यादिनाऽसिनोईवयोवेष छकः।

श्विनाः। कान्तरिश्वे ग्रब्टं करातीति। वासिष्ठो री-दिखो मीमार्थसां चुक्रे। तस्यैषा भवति (११)। (११) वाश्रेवं विद्युदितिं(११)। (१४) ब्रह्मण उदरंखमिस। ब्रह्मण उदी-

षचणेतद्वाच्चाणं न सिविहितमन्त्रीपयुक्तं तथाणुकं स्वानमिति
वचनेन बुद्धिसमधं प्रसङ्गात् ब्रूते। त्रथ चतुर्धमन्त्रीदाहरचार्थमिदमुख्यते। 'वासिष्ठः' विश्वहगोचीत्पन्नः, 'रैहिणः'
रेहिषायस्य मुनेः पुचः, सेह्यमाकान्ने किस्थिनं श्रुला
'मीमांगां चक्ते' विचारितवान्, किमिति को नामान्तरिधे
त्रस्यं करोति, न द्यूर्धमवस्त्रोक्षमाने किस्वदिप पुमानुपस्थते,
त्रस्य भेरीवादनादणधिकः श्रूयते, तस्नादिस्तयं प्राप्तस्य की
नाम त्रस्यकर्त्तेति विचारः। 'तस्य' विचारस्य, 'एषा' निर्णयवादिनी काचिदृग्, विद्यते॥

तसा स्थः प्रतीकं दर्भयति। (११) "वाश्रेव विद्युदिति" (११)
दति। वाश्रेव विद्युक्तिमातीत्वयं मक्तोऽग्निना रियमश्रुवदिव्यनुवाके व्यास्थातः। 'वाश्रा' वासनभीसा, गैर्वियावसं प्रति
बन्दं करोति एवमियं 'विद्युत्' स्वर्यतेने। इपमेषवर्ष्णनी, 'मिमाति' बन्दं निर्मिनीत दत्वर्षः॥

कथाः । त्रञ्जाष उदर्णमसीति चतसी त्रञ्जसदना दति । पाठस्त । (१३)''त्रञ्जाष खदरणमसि ॰ उपसारणमसि"(१४) दति । चे दृष्टके लं 'त्रञ्जाणः' हिर्द्यगर्भस्, 'खदर्षं' खदी- रणेमसि । ब्रह्मण श्रास्तरंणमसि । ब्रह्मण जुपस्तरंख-मसि<sup>(१४)</sup> ॥ ५ ॥

द्यक्षते, च, मेने, पराक्रताः, चक्रो, घर च। अनु ०१२।

## श्रय चयादश्रीऽनुवाकः।

\*(१) श्रष्टयोनोम् ष्टपुंचां । श्रष्टपत्नीम्मां मद्यौं। श्रुष्टं वेद् न में मृत्युः। न चार्मत्युर्घार्चरत्(१)। (१) श्रष्ट-

रणलहेत्रिष । 'खदीरणं' खदीर्णलहेत्रिष । खदीरणलं बेाभराहित्यं। खदीर्णलं गुणान्तरैरन्येभ्य त्राधिक्यं। 'त्रासारणं' त्रायमं। 'खपसारणं' खपर्याच्छादमं। एतै सतुर्भियंत्रुर्मन्त्रेस्रतस दष्टका खपरि दधात्॥

इति सायमाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके दादणोऽनुवाकः ॥ १९॥

## त्रथ त्रयोदश्री अनुवाकः।

कर्यः। षष्टयोगीमित्यशै दिक्या इति। तच प्रथमा-मारः। (१) "षष्टयोगी ॰ स्तृष्ट्यार्ग्रहित्। प्रशै पष्ट-पक्षाकानि मूखप्रकृतिसरितानि मरदरङ्कार्यञ्चतसाचर-

<sup>🕈</sup> в चिक्रितपुचने "चपकामनाग्राभिषाः" इत्यधिकः पाठः।

बेन्द्रहर्षुचं। मृष्टपेद्दिम्सरिष्ठं। मृष्टं वेद् न में स्-खः। न चार्चत्युर्घार्चरत्(१)। (१) मृष्ट्योनोम्प्टपुचां। मृष्टपेत्रीमुमूं दिवं॥१॥

श्रहं वेद् न में खृत्युः। न चार्खत्युर्घार्हरत्<sup>(२)</sup>। <sup>(१)</sup>सु-चार्माखं<sup>(१) (६)</sup>मुद्दीमृषु<sup>(६)</sup>। <sup>(६)</sup>श्रदितिरुवीरदितिरुविरिक्षं।

शांचि तस्वानि योनयः कार्षानि यद्याः पृषियाः सेयं 'त्रष्ट-योनी', तां। त्रष्टसङ्खाका वच्छमाणा मित्रावर्षादयः पृता वद्याः पृथियाः सेयं 'त्रष्टपुत्रा', तां। त्रष्टसङ्काका हन्द्रादयो दिख्यित्तंनः पतयः पाखका यद्याः पृथियाः सेयं 'त्रष्टपक्री', तां। तथेक गुष्ययुक्तां 'हमां मधीं' पृथिवीं, 'षषं' मन्त्रहृष्टा, 'वेद' जानामि, त्रते ज्ञानप्रभावेन 'मे स्त्युः', नास्ति, किन्वते। मुक्त एव भविष्यामीति श्रेषः। किञ्च 'त्रष्ट्याः' परमद्याः-रन्थोपस्त्रष्टुरित्यर्थः। सः 'त्रघः' पापानि दुःखानि, 'न चा-ष्टर्त्' ज्ञानप्रभावादेव नैव सन्त्राद्यियित्॥

त्रच दितीयानातीयाद्याद । <sup>(२)</sup>''त्रष्टयोन्यष्टपुतं ॰ न चास्रत्युरघादरत्"<sup>(२)</sup> दति । 'त्रष्टपत्' त्रष्टपतिः, त्रष्टय-द्यादाः पासका द्रव्यर्थः । त्रन्यत् पूर्ववत् ॥

चय चतुर्घपञ्चममक्तयोः प्रतीके दर्भयति। (४)"सुना-माषं मदीमूषु"<sup>(५)</sup> इति । सुनामाणं पृथिवीयामित्येकेः श्रदितिर्माता सिप्ता सिपुषः। विश्वे देवा श्रदितिः प-स्वर्भाः। श्रदितिर्भातमिदितिर्भिनित्वं (१)। (१)श्रष्टी पु-षासे। श्रदितेः। ये जातास्त्रस्यः परि। देवां ३ उपप्रेत सप्तिमः॥ २॥

मन्त्रः। मधीमृषु मातरमित्यपरा मन्त्रः। एता चेभी वैत्रा-नरान जत्येत्वनुवाके व्याख्याती॥

श्रम वहीमाइ। (१) "श्रदितिश्वीः • मदितिश्रमितं । भाता' पृथिश्रदितिश्रम्दवाष्णदेवता धर्वात्मकलेन ख्र्यते। 'माता' पृथिवो, श्रतो स्नोक्तपणात्मकांश्रः देवताविश्वेषोदित्मास्यः, सर्वस्य
जगतः 'पिता', 'सः', एव 'पुत्रः', च। ये 'विश्वे देवाः' सर्वेषि
देवाः, ये च 'पञ्चलनाः' निवादपञ्चमा ब्राह्मषष्ठनियवैश्वश्रद्धाः ते सर्वेषि, 'श्रदितिः', एव 'लातं' यत् पूर्वमृत्यस्रं लगत्,
'जनिलं' जननक्षे। यापारः तत् सर्वमिष 'श्रदितिः', एव॥

श्रथ सप्तमीमाइ। (०) "श्रष्टी पुत्रा ॰ मार्ताष्डमाखत्" (०) इति। 'श्रदितेः' देवतायाः, 'श्रष्टी पुत्रासः' श्रष्टसङ्क्षाकाः पुत्रा विश्वन्ते, 'ये' पुत्राः, 'तन्तःपरि' श्ररीरस्टीपरि जाताः, श्री-रसा इत्यर्थः। तेषां मध्ये 'सप्तभिः', पुत्रैः सङ् 'देवान्', 'खपप्रैत्' समीपे प्राप्तवती, 'मार्ताष्डं', श्रष्टमं पुत्रं 'परास्थत्' पराद्यतवती। तमेकं परित्याच्यान्येरेव सप्तभिः सङ् देवस्रोकं गता॥

प्रा मार्ताष्डमास्येत्()। () सप्तिमः पुचैरिद्देतिः। उ-प्रमेत् पूर्वी युगं। प्रजाये सृत्यवे तंत्। प्रा मार्ता-ष्डमार्भरदिति()। (८)ताननुक्रमिष्यामः(८)। (१०)मिचश्र

चथाष्ट्रमीमाइ। (<sup>८)</sup>"यप्तिः • मार्ताख्यमाभरदिति"(<sup>८)</sup> रति। श्रखास्टचदितिदेवतायाः सप्तपुत्रस्रोकारे मार्ताष्ड-परित्यागे च कारचमुच्यते । इयं 'चदितिः', देवी 'कप्तिः पुनै:', निमिक्त सत्ते सादुत्पाद नार्थं 'पूर्वं युगं' तदुत्पक्ते: पूर्व-कासीनं पतिसंयानं, 'प्रजायें' प्रजात्यस्यर्थं, 'उपप्रैत्' प्रीति-पूर्वकं प्राप्तवती। एतेषु सप्तसु पुत्रेषूत्पस्रेषु तद्वारा प्रजादृद्धि-र्भवतीत्यभिप्रेत्य तैः सद देवखेकि गमनं। मार्त्ताखास्यमष्टमं पुत्रं 'पराभरत्' परित्यक्तवतीति यत् तत् 'स्त्यवे' स्त्यु-निमित्तं, मार्ताष्डाे हि सत्योरेव हेतुर्न प्रजाभित्रङ्केः। मार्चाखी चादियाः, य चाय्डभेदेनीत्वचते। तथा हि इन्द्रोगास्तदाण्डं निरवर्तत। तत् संवसरस्य माचामदायत। तिक्रिरभिष्यतेत्युपक्रम्यान्ते समामनन्ति। श्रय थत् तद्वायत **बेाऽबावादित्य इति। अब्द्**निर्वेचनमपि तादृष्ठमेव। स्टतमण्डं बदीवजवाना स मार्चाएड इति। तथा च सर्वते। स्तेर्रेष्डे वायते यसामार्नाष्डः स खदाइत इति । त्रतेायं स्टत्यवे स्त्युपीत्यर्थमेवे।पयुच्यते। न विभव्दह्यर्थमित्यदितेस्रत्परि-त्यागे। युक्तः। 'इति'क्रब्दे। मन्त्रसमाप्तिचातनार्थः॥

वर्षस्य। भाता चार्यमा च। अश्रम्य भगस्य। इ-न्द्रस्य विवस्वार्श्यस्योते (११) हिर्ग्यग्रेभी ह्रम्सः मुचि-

त्रथ बाह्यणवाक्यमुखते। <sup>(८)</sup>"ताननुक्रमिखामः"<sup>(८)</sup> इति। त्रष्टपुत्रमिति ये पुत्राः स्रचिताः 'तान्' पुत्रान्, 'त्रनु'क्रमेण, वच्छामः॥

कस्यः । मित्रस्य वक्ष्णसेत्यः है। दिस्या इति । पाठस्त । (१०)मित्रस्य • विवस्ताः सेत्येते "(१०) इति । मित्रादिनामान्ये-वात्र मन्त्राः । मित्रस्या देवतयाङ्गिरस्रदित्युपधानं द्रष्टस्यं। 'इत्येते' मित्रवक्षादयोऽद्या पुत्रा लक्षाः॥

त्रथ मस्त्रवत्रयस प्रतोकानि दर्षयित । (११) "हिर्छन्न ने ने वित्यद्भिति" (११) दित । हिर्छ्यमं द्रययं मस्त्र अर्था त्रस्य मस्त्र अर्था त्रस्य वित्ययं मस्त्र द्रय वित्ययं मस्त्र द्रय वित्रायम् वित्र यास्त्र । व्रद्धात्र । व्यत्र । व्यत्र व्यत्र । व्यत्र व्यत्र व्यत्र व्यत्र व्यत्र व्यत्र । व्यत्र व्यत्य व्यत्र व्यत्य व्यत्र व्यत्य व्

वत्। ब्रह्मंत्रज्ञानं तदित्यद्मितिं(११)। (१९)गर्भः प्राजा-पत्यः। अय पुर्ववः सप्तपुर्ववः(१९)॥ ३॥ अमून्दिवः, सप्तभिः, स्ते, चत्वारि च॥ अनु॰१२॥

### त्रथ चतुर्दश्रीऽनुवाकः।

\*(१) यासी तपनुदेति । स सर्वेषां भूतानी प्राणाना-दायादेति । मा में प्रजाया मा पश्चनां। मा ममं प्रा-

श्रथ त्राञ्चणमुं चाते। (१२) "नर्भः प्राञापत्यः • यप्तपृद्वः"
(१९) इति। प्रजापतेर्थं 'प्राजापत्यः', तादृतः 'गर्भः', पूर्वमृतः, हिरच्यनर्भं इति मन्ते प्राजापत्यगर्भाभिधानात्। 'श्रथ'
श्रनमारं, उत्तरेषानुवाकेन 'पृद्वः' श्रादित्यास्तः, प्रतिपाद्यते।
य च कीदृतः, 'यप्तपृद्यः' सप्तपृद्वाः किङ्ररस्त्रानीयाः नचनमासार्द्धमासर्वस्वत्याराहोराचास्त्यपृद्वा यस्त्रामी यप्तपृद्वः॥

रति सावनाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चयादशाऽनुवाकः॥ १३॥

#### त्रथ चतुर्दशीऽनुवाकः।

चे। उचा वित्य नुवाक को प्रधाने विनिचा मदर्घना जिल्ला नुमारे-चायुष्का न एतेना दित्य मुपति हेत्। तिक्ष जनवाके प्रधमं मन्त-

<sup>\*</sup> B चिक्रितपुराचे "वयास्त्रानं ग्राभिष्यः" इत्यतिरिक्कः याठः ।

णानादायादंगाः (१) । (१) श्रुसी योस्तमिति। स सर्वेषां भूतानां प्राणानादायास्तमिति। मा में प्रशाया मा पे-श्रूनां। मा मर्मं प्राणानादायास्तं का (१) । (१) श्रुसी य श्रापूर्यति। स सर्वेषां भूतानां प्राणेरापूर्यति॥ १॥ मा में प्रशाया मा पंश्रूनां। मा मर्म प्राणेरापूरि-

माइ। (१) "योसी तपनुदेति । प्राणानादायोदगाः" (१) इति। 'योसी' आदित्यः, प्रातःकाचे प्राच्यां 'छदेति', 'सः' आदि-त्यः, 'सर्वेषां' प्राणानां, 'प्राणान्', 'आदाय' खीकत्य, 'छदे-ति' आयुः खयोपादानेन प्राणानपहरति, स्र्येंग्दये स्रति पूर्व-दिनस्य समाप्तलादेकदिनमात्रमायुः खीणं भवति। तस्रादेवं प्रार्थयाम हे आदित्य मदीयानां प्रजानां 'पप्रह्नां', च 'मम', च 'प्राणानादाय', छदयं 'मागाः' माप्रुह्नां प्राणापहार-हेतुमायुः खयं मा कुर्वित्यर्थः॥

त्रथ दितीयं मन्त्रमार । (१) "त्रधी योखमिति । प्राणाना-दायास्तुष्का" (१) दति । 'योधी' श्रादित्यः, सायक्वाले, 'श्रसं', प्राप्नोति 'सः', श्रायेकमरः समाण तावनात्रमायुः सपयति । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रय वितीयं मन्त्रमारः । (१) "श्रमी यः । प्राणैरापूरिष्ठा" (१) इति । खदेतुं प्रकानाः स्वयः क्रमेण यावद्यावद्रस्माः 'श्रापूर्यते', तावत् प्राणिनामाषुः चीयते । श्रन्यत् पूर्ववत् ॥ हा(१) । (१) क्सी या पृक्षीयति । स सर्वेषां भूतानां प्रा-बैरपेक्षीयति । मा में प्रजाया मा पंश्रुनां । मा मर्म प्रा-बैरपेक्षेत्राः(१) । (१) क्मुमूनि नर्श्वचाखि । सर्वेषां भूतानां प्राबैरपं प्रसर्पन्ति चार्त्सपन्ति च । मा में प्रजाया मा पंश्रुनां । मा मर्म प्राखैरपं प्रस्टपत् मोर्त्सूपत(१) ॥ २ ॥

भय चतुर्धमाइ। (४) "भ्रमी योपश्चीयति • प्राणैर्पश्चेष्ठाः"
(४) रति। भक्षं प्राप्तुमुपकाम्नः स्वर्धी यावद्यावत् रिक्सिभः
क्रमीय चीणो भवति तावत् तावत् प्राणिनामायुः चयः। श्रन्थत्
पूर्ववत् सर्वत् योद्यं॥

भय पश्चममाह। (१) "श्रमूनि नचनाणि • प्रस्पत मेास्यूपत"(१) इति। 'श्रमूनि' एतानि, 'नचनाणि', दिवि सञ्चरिमा
तानि सर्वाख्यक्षनि 'श्रपसर्पन्ति' श्रपगतच्छोतीं वि श्रला प्रकर्षेण
सञ्चरिमा। रानी 'च', 'उस्पर्पन्ति' जल्कृष्टच्छोतीं वि श्रला
प्रवर्त्तनो, तिस्राञ्जभयिष्णश्चिषि काले प्राणिनां 'प्राणीः', सक्षैत प्रवर्णानो। यावद्यावत् कालातिक्रमः तावत् तावद्ययुषा चीयमाखलात्। तते हे 'नचनाणिं, प्रजादीनां 'प्राणीः', सह 'मापस्पत' श्रहनि श्रपसर्पणं मा कुक्त, 'मेास्यूपत' रानावुसर्पण-

<sup>\*(</sup>A) विक्रितपुरतने व्याप्रस्य दससात् परं मोत्युपत दससात् पूर्वं "योसी वेडिक्सामूनि दादक्षायं संवत्यरव्यतुर्दक्य" दति पाठः। स चनमूक्षान्तरपठितः भाष्यकारसम्मतस्य ॥

मा में प्रजाया मा पंशूनां। मा ममे प्राचैरपं प्रस्प मोत्स्रंप । (८) इदम इः। सर्वेषां भूतानां प्राचैरपं प्रस-पंति चोत्संपंति च। मा में प्रजाया मा पंशूनां। मा ममें प्राचैरपं प्रस्रपं मेत्सृप (८)। (१०) इष्ट्रश्राचिः। सर्वेषां भू-तानां प्राचैरपं प्रसर्पति चेत्संपति च। मा में प्रजाया

मपि मा कुर्त । भवदीयप्रजारचणनिमित्तमायुःचयामा स्रदित्यर्थः॥

श्रय षष्ठसप्तममन्त्रावाह। (१) "इ.मे मासाश्रार्द्धमासाश्च ! प्रस्पत मात्रुपत" "इ.मे स्टतवः । प्रस्पत मात्रुपत" (१) इ.ति। नचन्वाकावद्वास्थियं॥

श्रयाष्ट्रममाइ। (प)'श्रयण्यं वस्यरः ॰ प्रस्प मास्यूप''(प) इति। श्रव संवस्यरश्रस्य सेकवचनान्तवात् सर्पप्रसर्पेति चैकवचनः। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

मा पंश्ननां। मा मर्म प्राणेरपं प्रसप् मार्त्वृप(१०) ॥ (११) अर्थे सूर्भृषः स्वं:(११) । (११) एतद्वा मिथुनं मा नामिथुन १-रोद्धं(११) ॥ ४ ॥

प्राचैरापूर्यति, उत्स्वपत्, उत्संपति च, उत्स्प देच ४॥
उदेर्व्यक्तमेत्वापूर्यत्वपक्षीयंत्वमू निनर्धं चाणीमेमा
सा इम ऋतवायः संवत्सर इदमर्घर्यः राचिर्दर्भ॥
अतु०॥ १४॥

श्रव नवसद्वामी सन्तावाह । (८)''इदमहः • प्रस्प मी-सृप'' (८) (९०)''इयं राचिः ० एप प्रस्प मीत्वृप''(९०) इति । एतदाकादयं संवत्तर्वाकावद्वाखोयं ॥

चयेकाद्वं मन्त्रमाच। (११)"ॐ सर्भुवः खः"(११)इति। येःचं प्रखवप्रतिपाचः वर्माता च एव स्रोकचवरूप द्रत्यर्थः ॥

श्रय दादममार । (१२)"एतदोमिषुनं • मिथुनं रीदं"
(१२) दति । नषनमासाईमासर्भुवंतसराहोरानस्या हे सप्त
पुद्वाः प्रस्त्रप्रतिपाद्यपरमास्त्रक्षेणादित्येन सरावस्तानं यदस्ति तद् 'वः' युश्वासं, 'मिथुनं' समन्धः, खपकार्योपकारकसचयः, एतस्र धानेनास्नाकमपि 'मिथुनं' स्त्रीपुंसस्त्रकं,
'मारीद्वं' दिस्तं मा सुद्त ॥

द्रति सामनाचार्यविरचिते माधवोचे वेदार्थप्रकाचे यजु-रार्चके प्रचमप्रपाठके चतुर्दमीऽनुवासः॥ १४॥ त्वानाश्याने खतेर्जसा मानि(ः)। (८)संबत्धरेख स्वितुः। चादित्वस्य खाने खतेर्जसा भानि(८)। (१०)चोसूमुवः सः। रखयोगे मित्रुनं मा नी मियुनश्रीद्वं(१०)॥१॥
चान्नुवानादित्यानाश्याने खतेर्जसा भानि वर्

ंश्रय सप्तममार । (म)'विश्वेषां ॰ स्वतेश्रया भावि" (म)रूति। ये प्रसिद्धासे विश्वेदेवा सोपादित्यावतारविश्वेषाः॥

श्रायाष्ट्रममारः। (८) "संवत्सरस्य ० स्वतेष्ठसा भानि"(८) राति। स्वतुप्रकर्णे म खलु संवत्सर एतेरिति संवत्सरोऽभिष्टितः संवादित्यस्थायतार्विग्रेषः॥

भय सर्वमन्तेषु भनुषश्चनीयं वाकादयमाइ। (१०) भी-अर्भुवः खः • मियुन् १ रिट्टं १ रित । प्रषवप्रतिपाध्य स्नोक-नवात्मक्यादिस्य सम्बन्धिना हे 'र्भायः', 'वः' युन्नाकं, खा-मिनाऽऽदित्येन सह 'मियुनं' मियुनवद्पकार्थीपकारकभा-वेस्ति, भनसाहुमा यूयं 'नः' सम्बाकं, स्तीपुद्दवस्यक्रियुनं 'मा रीट्टं' हिंसितं मा कुद्त ॥

रति सावनाचार्यविर्चिते यजुरारकाके प्रथमप्रपाठके पञ्चदक्षीऽन्वाकः॥१५॥

#### त्रथ वाजशेऽनुवाकः।

() खारेगस साने सक्ते जसा भानि। धाजस्य स्थाने स्रोजेसा भानि। पटरस्य स्थाने स्वते जसा भानि। पत-जस्य स्थाने स्वते जसा भानि। स्वर्णरस्य स्थाने स्वते जन्म सा भानि। ज्योतिषीमतस्य स्थाने स्वते जसा भानि। वि-भासस्य स्थाने स्वते जसा भानि। कार्यपस्य स्थाने स्वते-जसा भानि। को सुर्भृवः स्वंः। ज्यापेगोवो निजुनं मा नोमियुनं रीदिं() ॥ १॥

# चारागस्य दर्श । ऋतु । १६॥

कस्यः। श्रारोगस्रोत्यष्टातृपिष्टादिति। श्रारोगो श्राजः
पटरः पतङ्ग इत्यादीन्यष्टसर्घनामानि सम्बद्धपाणि पूर्वमास्वातानि इदानीं तेनेव क्रमेणाष्टी मन्त्रान्तराण्यवाधायन्ते।
तानि दर्घवति। (१) "बारोगस्य • सिधुनं रीष्ट्रं" (१) इति।
स्वारोगनामको यः प्रथमः सर्यः तस्य 'स्वाने,' तिष्ठस्वस्तत्प्रवादस्रभेन स्वकीयेन 'तेजसा', भाषमानी भ्रवासं। प्रधवप्रतिपाद्यास्तिकच्यात्मको यः सर्यः तेन सद्र 'श्रापः', 'वः',
युश्चाकम्, अपकार्यापकारकभावास्ति श्रतस्याविधा युयं सस्वादीयं 'मिश्चनं', दिसितं मा सुदत। एतस्य वाकाद्यं पूर्ववन्
सर्वे मन्त्रभेषः॥

द्रति सायनाचार्यं विरचित्रे साधवोधे वेदार्यप्रकाग्रे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके वेखिशेऽनुवाकः ॥ १६॥

#### श्रथ सप्तद्शोऽनुवाकः।

(१) अव वावारेकाद्य पुरुषस्वैकाद्यस्वीकस्य (१)।
(१) प्रधानमानानाः बद्राखाः स्थाने स्वतेनसा भानि।
वासुकिवेद्युतानाः बद्राखाः स्थाने स्वतेनसा भानि।
वासुकिवेद्युतानाः बद्राखाः स्थाने स्वतेनसा भानि।
रजतानाः बद्राखाः स्थाने स्वतेनसा भानि। प्रधामानाः बन्नखाः स्वाचाः स्थाने स्वतेनसा भानि। स्थामानाः बन्नखाः स्थाने स्वतेनसा भानि। कपिकानाः बद्राखाः स्थाने स्वतेनसा भानि। कपीनाः बद्राखाः स्थाने स्वतेनसा भानि। कपीनाः बद्राखाः स्थाने स्वतेनसा भानि। १॥

कस्यः । प्रश्नाजमानानामित्येकाद मप्रश्नाजमानानामिति
चैकाद मम्भ्र दति । तेषां मन्त्राषां चन्नु इक्ष्णेष ब्राह्मणवान्येन
प्रतिष्ठां दर्भयति । (१) "म्रथ वायो रेकाद मपुर्व स्थैकाद मस्वीक स्थ" (१) दति । एक एव वायुः प्रश्नाजमाना स्वेकाद महर्ममूर्त्ति कृषेण प्रश्नाजमाना स्वेकाद मस्ति मृर्त्ति कृषेण प्रवतीर्णः तस्त्र
सम्बन्धिने सन्त्रा उत्त्रका दति म्रेषः । तान् सन्त्रान् दर्भयति ।
(९) "प्रभाजमानानाष्ट्र • सानो सिष्ठु नर्ष्ट्री द्वं" (९) दति । प्रभा-

<sup>(२)</sup>च्चवपतन्तानाः रुद्राणाः स्थाने स्वतेत्रसा भानि। वैद्युतानाः रुद्राखाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि। प्रभाज-मानीनाः रुद्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि । व्यव-दातीनाः रद्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि । वासु-किवैद्युतीनार रहाखीनार स्थाने स्वतेर्जसा भानि। रत्रतानाः रुद्राचीनाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि। पर-षाबाः रद्राषीनाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि । ग्यामा-नाः बद्राणीनाः स्थाने स्वतेर्जसा भानि। कपिखानाः बद्राखीना स्थाने खतेर्जसा भानि। श्रतिखेहिती-नाः रद्राणीनाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि ॥ जध्वानाः रद्राखीनाः खाने खतेजसा भानि । अवपतन्तीनाः बद्राणीनाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि। वैद्यतीनाः र-द्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि । श्रों सूर्भुवः स्वंः। रूपाणि वे। मिथुनं मा ने। मिथुनः रीद्वं(१)॥ २॥

जमाननामको वायुगम्बन्धी थे। इद्रविश्वेषः तस्त्र बश्वे। मूर्णि-विश्वेषाः । श्वतः प्रश्लाजमानामामिति वज्जवत्रनं । एवं सर्वेष द्रष्टकं । 'रूपाणि' स्त्रीपुरुपविश्वेषाः, वे 'रूपाणि', 'वः' खुन्नाकं,

जधीनाः रहाणाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि, श्रिति-स्रोहितीनाः रहाणीनाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि, पर्यंच॥ श्रुत्। १७॥

### श्रथ श्रष्टादश्री (मुवाक:।

(१) श्रयाग्नेरष्टपुंबष्य<sup>(१)</sup>। (१) श्रग्नेः पूर्वदिश्वस्य स्थाने स्वतेत्रंसा भानि। जातवेदस उपदिश्वस्य स्थाने स्व-

सम्बन्धि यत् 'मियुनं', तत्रसादादस्त्रदीयमपि 'मिथुनं', ऋदिं-वितं भवत् । श्रयम् सर्वेमक्त्रज्ञेषः॥

द्ति सायनाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्यप्रकाते यजु-रार्यके प्रथमप्रपाठके सप्तरकाऽनुवाकः ॥ ९७ ॥

#### श्रय श्रष्टाइश्रोऽनुवाकः ।

कचाः। त्रग्नेः पूर्वदिक्षकीत्यष्टी दिक्षा इति। तत्र सङ्ग्रह-क्षेष त्राञ्चाणवाकोन मन्त्रान् प्रतिजानीते। (१) "च्याग्नेरष्टपुद-च्छा" (१) इति। त्रश्चित्रातवेदः प्रस्तयः पुरुषा मूर्त्तिवित्रेषाः य-खाग्नेः यन्ति वेष्यम् 'चष्टपुद्दः',तस्त्र। 'चग्नेः',यमन्धिने। मन्ताः पूर्वेक्तिवायुग्यन्धिदिविधैकाद बद्दद्राष्ट्रने नत्तरमुख्यने। ता-स्नाम् दर्भवति। (१) "चग्नेः पूर्वदिक्षस्य । मा ने। मि- तेर्जसा भानि। सहाजसी दक्षिणदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। खजिराप्रभव उपदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। वैश्वानरस्थापरदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जसा भानि। नर्थापस उपदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जसा भानि। पङ्किराधस उदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। विसर्पिण उपदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। विसर्पिण उपदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। श्रों सूर्भवःस्वंः॥ दिश्रो वे। मिथुनं मा ने। मिथुनः रीद्वं (१)॥१॥

खः, रक्षा अतु । १८॥ रतद्रसाय आपोरूपाणि दिंशः पच ।

चुनं रीइं"(र) इति । पूर्वा दिक् प्राची तखां भवः 'पूर्वदिक्षः',
तचाविधोग्रिनामको चो मूर्णिविश्रेषः तख 'खाने', तिष्ठखदमाखसादास्रक्षेन 'खतेजसा', भासमाना भ्रूयासं। एपदिनाग्नेची तखां भव 'खपदिक्षः' 'जातवेदः'नामकः। एवं
सर्वेच चोच्चं। दे 'दिशः', 'वः' धुमाकम्, प्रग्निना खामिना
खद खपकार्योपकारकभावः। श्रतो युम्रत्यसदिनासदीयं
'मिचुनं', श्रदिंसितं भवतु। सेायं सर्वमस्त्रक्षेतः। प्रथवा श्रोमित्यादिः सर्वत्र चल्रमानाभिमस्त्रखमस्त्रो द्रष्ट्यः॥

द्ति यायमाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चहादकाऽनुवाकः ॥ १८॥

#### श्रथ एकोनविंश्रीऽनुवाकः।

(१)दश्चिणपूर्वस्यां दिशि विर्सपीं न्रकः। तसानः परिपाहि(१)। (१)दश्चिणापरस्यां दिश्चविर्सपीं न्रकः। तसानः परिपाहि(१)। (१)उत्तरपूर्वस्यां दिशि विषा-

कथा: । द्विषपूर्वस्थामिति चतको नरकवतीर्ययाखिक्वमिति । तच प्रथमं मक्तमाइ । (१) "द्विष ॰ परिपाइति । द्विषस्थाः पूर्वस्थासाक्तराखवर्त्तिनी दिगाग्नेसी
तस्यां 'विषपिं'नामकः 'नरकः', विद्यते दृष्टके 'तस्यात्' नरकात्, 'नः' सस्यान्, 'परिपादि' ॥

श्रय दितीयमार । (१) "द्विषापरस्यां ॰ परिपारि" (१) रित । नैर्श्वती 'द्विषापरा', तस्यां 'श्रविषपीं', नाम 'नरकः' । पूर्वत्र वेदनातिश्रयात् विविधमितस्यतः सर्पतीति स्वृत्यस्या विवर्षी, रहतु दुः स्वस्यान्तमाधिक्यादिषपिंतुमपि न समते तस्यात् 'श्रविसपीं' । श्रेषं पूर्ववत् ॥

श्रथ हतीयमार । (१) ''उत्तरपूर्वस्थां • परिपारि''(१) रिता । ऐशानी दिक् 'उत्तरपूर्वा', तत्र हि 'विवादि' संज्ञकः 'नरकः' । किमर्थमस्माभिः पापं कतिमिति जन्तवे। विवादं सुर्वेन्ति तस्मादयं 'विवादी' । श्रन्यत् पूर्ववत् ॥

श्रय चतुर्घमाच । (४)''उत्तरापरस्थां • परिपाचि''(४) इति । वायवी द्रिक् 'उत्तरापरा', तच 'श्रविवादी नरकः', दी न्रकः। तस्माकः परिपाहि (१)। (१) उत्तरापरस्यां दिश्वविषादी न्रकः। तस्माकः परिपाहि (१)। (१) आय-स्मिन् सप्त वासवा इन्द्रियाणि प्रतक्रतं वित्येते (१)॥१॥ दक्षिणपूर्वस्यां नव॥ अतु ०॥१८॥

#### श्रथ विद्वारनुवाकः।

(१) इन्द्रधोषा वे। वसुंभिः पुरस्तादुपंदधतां। मनी

षु:खातिश्रयाच्यन्तवेा विषादमपि कर्त्तुं न घमन्ते तस्राद-विषादी। श्रेषं पूर्ववत्॥

कस्यः । त्रायसिनित्रियाणि मनकतिति दे इति । तये। मैक्सियोः प्रतीके दर्भयति । (४)"चायसिन् ॰ मनकतित्ये-ते"(४) इति । 'इत्येते' ये च्यो नाम्यामिष्टके उपदध्यादित्यर्थः । एतचे। भयमिद्रं वे। वित्रतस्यरीत्यनुवाके व्याख्यातं ॥

इति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके एकीनविंमीऽनुवाकः॥ १८॥

श्रथ विंशोऽन्वाकः।

कच्य:। दुक्षेवावः संज्ञानमिति षड् दिश्या दृति। पाठस्तु।

जवस वेवः पिष्टि भिद्धिण्त उपद्धतां। प्रचेता वेक्द्रेः पश्चादुपद्धतां। विश्वकंभी व श्चादित्वैक्तर्त उपद्धतां। त्वष्टा वे कृपैक्परिष्टादुपद्धतां। सञ्ज्ञानं वः पश्चादिति()। ()श्चादित्वः सर्वेक्षिः प्रविद्धां। वायुर्त्तरिक्षे। स्र्यें। दिवि। चन्द्रमा दिश्च॥ नर्श्चना-णि स्वक्षेक्षे । एवा स्रोव। एवा स्रोपे। एवाहि वा-

(९) "दक्ष् घोषा वे । पञ्चादिति" (९) इति । चे प्रशूपा दष्टकाः 'वः' युपान्, 'पुरस्तात्' पूर्वस्थां दिश्चि, 'वसुभिः', देवैः स्टि-ताः 'दक्ष् घोष'नामका देवाः 'उपद्धतां' । 'पिहिभिः', स्टि-ताः 'मने जवसः', देवाः 'वः' युप्तान्, दिश्वस्थां दिश्चि 'उप-द्धतां' । एवं सर्वच योज्यम् । 'संज्ञानं' सभी चीन ज्ञानयुक्तं देवतास्त्रह्णं, 'वः' युप्तान्, 'पञ्चात्', उपद्धातीतिशेषस्व स्वचार्थः 'इति'शब्दः प्रयुक्तः । त एते वस्तन्ताः ॥

कच्यः। त्रादित्यः सर्वे इति पञ्च दिखा इति। पाठसु।

ं (२) "त्रादित्यः • नचनाचि खसोके" (२) इति। त्रादित्यात्मकः 'सर्वः', त्रपि 'त्रग्निः', 'पृथियां', उपद्धातु। एवं
वास्त्रादिषु योच्यं॥

# या। युवाहीन्द्र। युवाहि पूष्वन्। युवाहि देवाः (२)॥१॥ दिखु, सप्त चे॥ श्रनु०॥२०॥

कस्यः। एवाद्यविति वज् दिस्या इति। पाठस्तः। (१) "एवा-द्योव ॰ एवाद्य देवाः" (१) इति। ईगैतावितिधातो इत्यन्न एव बन्दः, हे 'एव' श्रयमत्रीस श्वादित्य, 'एवाः' एतयाः प्राप्त-स्थाः, कामास्ते सर्वे लभसीति श्रेषः। 'हि'शस्त्रेगादित्यस्य सर्व-कामहेतुलप्रसिद्धिरस्थते। एवमुक्तर्यापि योष्यं॥

द्रति सायनाचार्यविर्विते माधनीये वेदार्थप्रकान्ने यजु-रारच्यके प्रचमप्रपाठके विभाऽनुवाकः ॥ २०॥

#### श्रथ एकविंश्री अनुवाकः।

() आर्षमापामुषः सवीः। श्रृक्षादुकादितामुतः। अग्निर्वायुख् स्रयेख। सृष्टसंचक्त्रद्विया। वायवर्षा-

क्षः। चापमापामिति नवीपरिष्ठादिति। पाठखः। (९) चापमापामपः • मातचीमधंदृत्री"(९) इति। चन केतव इति भन्नं विद्याचानीऽष्टैा मन्त्राः प्रथमान्वाके खास्याताः। रिश्चापत्रयः । मरीचात्माना ऋदुः । देवीर्भुवन्द्ध-वरीः । पुचवृत्वायं मे स्ता । महानामीर्भहामानाः । महसोर्महस् स्वः ॥ १॥

देवीः पंजन्यस्वरीः । पुचवत्वार्यं मे सुतः । श्रपा-श्रुष्णिश्रुम्पारद्यः । श्रुपाष्णिम्पार्धं । श्रपाष्ट्राम-पंचावितः । श्रपदेवीरितोष्टित । वश्रं देवीरश्रीताश्य । सुवनं देवस्वरीः । श्रादित्यानदितिदेवीं । योनि-नीर्ध्वमुदीषत ॥ २ ॥

भद्रं कर्णेभिः श्रुणुयामदेवाः। भद्रं पश्चिमाश्चभि-र्यज्ञेषाः। स्थिरैरकैं स्तुष्टुवाः संस्तानू भिः। व्यर्णेमदेव-ष्टितं यदायुः। स्वस्तिन इन्द्रें। वृद्धश्रंवाः। स्वस्तिनेः पूषा विश्ववेदाः। स्वस्तिनः स्तार्क्ष्ये। श्रिरेष्टनेभिः। स्वस्तिना वृद्धस्यतिर्द्धातु। केतवा श्रुरेणासश्च। श्रु-षया वात्रेरश्चनाः॥ प्रतिष्ठाः श्रुत्वादि । सुमाहिता-

पुनर्षुपधानाधैं मक्तपाठः । केलहणवातरमनमञ्दा स्विस-चानाच्छते । ते सर्वेपि स्विषद्वाः 'समाहितासः' सप्रमन्ताः सन्तः, 'मतधा हि' मतसङ्खाकेनापि प्रकारेण, 'प्रतिष्ठां' सीर्य-

से। सङ्ख्यार्यसं। शिवानः शन्तमा भवन्तु। दि्ष्या त्राप् त्रीर्षथयः। सुद्वडीकासरेखती। मातेष्यीम-संहर्शि॥ ३॥

स्वः, जुदीवंत, वार्तरश्नाः, वद च ॥ श्रनु । ११॥

#### श्रय दाविंश्रोऽनुवाकः।

(१) बीऽपां पुष्यं वेदं। पुष्यंवान् प्रजावान् पशुमान् भवति। चन्द्रमा वा श्रुपां पुष्यं। पुष्यंवान् प्रजावान् प-

हेतुं 'सदस्यधायमं' सदस्यसङ्घाकस्य फलस्य धार्यिचीं, इष्ट-कामुपद्धालिति त्रेषः॥

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकान्ने यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके एकविंजोऽनुवाकः॥ २१॥

#### श्रथ दाविशाऽनुवाकः।

इतावत् सनुवाकेषूपधानमन्त्राः प्रायेषाभि हिताः, श्वतः-यर्गिष्टकानां त्राञ्चाषमुच्यते । तनादे । तावदापा यञ्चधा प्रश्नं स्वन्ते । तन प्रथमां प्रश्नंसामा । (१) "योगां पृष्णं • य एवं शुमान् भवति। य एवं वेद्रेशः। शियोपामायतेनं वेदे। स्रायतेनवान् भवति। स्रिधिवी स्रिधामायतेनं। स्राय-तेनवान् भवति। योग्रेरायतेनं वेदे॥ १॥

जायतेनवान् भेवति। जापे। वा जुमेरायतेनं। जा-यतेनवान् भेवति। य युवं वेदे (१)। (१) योपामायतेनं वेदे।

वेद"(१) इति। श्रम्यसमयं दि श्रम्भाष्यमं। श्रेता वस्तान्यं विद्याद्यां पुष्पाक्षानीयं। एतस्य वेदिता स्वयं भागार्थसम्बन्धः सङ्कादिपृष्पेः पुषादिप्रजया नवादिपश्रभिष्य सम्द्रोते भवति। वेदने प्ररोषनार्थमादी प्रस्तक्षणनं, स्पर्यदा-राधं पुनःकणनं॥

श्रध दितीयां प्रशंसामाद । (१) "योपामायतनं ० य एवं वेद" (१) दित । सृष्टिश्रुतावग्नेराप दित श्रश्नेसकारणसाभिभानादग्निरपामाश्रयः । श्रनापि प्ररोत्तनार्धमादी प्रस्कयनं । उपसंदारायें पुनरपायतनवानित्यभिधानं । तन य
एवं वेदेत्यध्यादरणोवं । महास्ष्टावपामग्निकार्यलेपि श्रद्धास्वाच्यानारस्ष्टी श्रापे वा द्रमासन् यस्तिमासीदित्वादिवाद्येनापां सर्वेकारस्याभिधानादुश्चास्त्रान्यापातिने। स्वाप्यमार्थमुपस्वाग्नेस्रकार्यलादपामन्याधारलं । श्रनापि प्ररोत्तनार्थमुप-

जायतेनवान् भवति । वायुर्वा ज्यपामायतेनं । जा-बत्तेनवान् भवति । या वाबारायतेनं वेदं । जाय-तेनवान् भवति ॥ २ ॥

आपो वै वायारायतंनं । आयतंनवान् भवति । य एवं वेदं<sup>(२)</sup>। (४)यापामायतंनं वेदं । आयतंनवान् भवति । असा वै तपंजपामायतंनं । आयतंनवान् भवति । यासुष्य तपंत आयतंनं वेदं । आयतंनवान् भवति । आपो वा असुष्य तपंत आयतंनं ॥ ३॥

यंदारार्थं दिःफक्षकथनं । येथं जलाम्बेः परस्पराधारलेकिः । दितीया प्रथंया । एवमुक्तरच द्रष्टयं ॥

चय हतीयां प्रशंसामार । (१) "योपामायतमं बेद ॰ व एवं वेद "(१) रति । अदाख्टी वायोरश्चिः चग्नेरापं रति जुतेः । चित्रदारा वायोरप्कारणलादायतमलं, चर्पा लवामा-रख्टी पूर्वे क्रियायेन वायाधारलं । चन्यत् पूर्ववद्वाख्येयं ॥

श्रध चतुर्थीमार । (४) "शेषामायतनं • य एवं वेद् "(४) रित । शेषावादित्यसप्तृषस्थते से विमयामाधारः । श्रादि-त्यास्थायते दृष्टिति जसकारस्तस्थतेः श्रपाञ्च पूर्वदा-दित्याधारमं दृष्ट्यं॥

श्रायतेनवान् भेवति । य एवं वेद् (॥) । (॥) द्योपा-मायतेनं वेदे । श्रायतेनवान् भेवति । चन्द्रमा वा श्रपामायतेनं । श्रायतेनवान् भेवति । यश्रन्द्रमेस श्रायतेनं वेदे । श्रायतेनवान् भवति । श्रापे। वे च-न्द्रमेस श्रायतेनं । श्रायतेनवान् भेवति ॥ ४ ॥

य एवं वेद् (१) । (१) यापामायतेनं वेदं । श्रायतेन नवान् भेवति । नर्श्वचाणि वा श्रपामायतेनं । श्राय-तेनवान् भेवति । या नर्श्वचाणामायतेनं वेदं । श्रा-यतेनवान् भेवति । श्रापा वे नर्श्वचाणामायतेनं । श्रायतेनवान् भेवति । य एवं वेदं (१) ॥ ५ ॥

श्रिष्ठ पञ्चमीमाइ। (५) "घोषामायतनं ॰ च एवं वेद" (५) इति । तु इनक्षाणां किरणानां चन्द्रजन्यताचन्द्रमसे। जलाधारतं॥

श्रथ षष्टीमार। (९) 'चोपामायतनं वेद • य एवं वेद"(९) इति। पुत्याक्षेवादिषु मरानचनेषु वर्त्तमानेषु दृष्ट्याधिका-दर्शनाञ्चचनाणामवाधारलं॥

श्रथ सप्तमीमार। (°)योपामायतमं वेद • च एवं वेद"(°) रति। पर्जन्याखास्य मेघस्य अखाधारतं प्रसिद्धं॥ (°) योपामायतेनं वेदं। श्रायतेनवान् भवति। प्र-र्जन्यो वा श्रपामायतेनं। श्रायतेनवान् भवति। यः पर्जन्यस्यायतेनं वेदं। श्रायतेनवान् भवति। श्रा-पे। वै पर्जन्यस्यायतेनं। श्रायतेनवान् भवति। य एवं वेदं (°)। (°) योपामायतेनं वेदं॥ ६॥

श्रायतेनवान् भेवति । संवृत्सरे वा श्रूपामायते-नं । श्रायतेनवान् भेवति । यः संवृत्सरस्यायतेनं वेदे । श्रायतेनवान् भेवति । श्रापा वे संवृत्सरस्यायतेनं । श्रायतेनवान् भेवति । य एवं वेदे (०) । (८)यापु नावं प्रतिष्ठितां वेदे । प्रत्येव तिष्ठति ॥ ९॥

श्रयाष्ट्रमीमारः। (<sup>८)</sup>''योपामायतनं वेद • य एवं वेद"<sup>(८)</sup> इति । वर्षर्भुदारा संवस्तरस्य जलाधारसं॥

त्रथ नवमीमाइ। (८) "योषुनावं ॰ तदेषाश्वनृक्षा" (८) इति। 'थः' पुमान्, 'त्रषु', 'प्रतिष्ठितां' खेंचें जाविखतां, 'नावं', 'वेद'। य खयं खें के प्रतिष्ठायुको भवति। कावी प्रतिष्ठितां नीरिति वेयमुच्यते। 'इमे वै' दृष्यमाना एव, श्वराद्यः 'खेंकाः', 'त्रषु', खेंचें जाविखताः नीखानीयाः। त्रतः श्वरं खेंकाकाधारश्वता त्राप इति वेदनेन प्रतिष्ठिताप्रा-

इमे वै खेाका ख्रुषु प्रतिष्ठिताः। तद्देषाभ्यमूंका<sup>(१)</sup>।
(१<sup>-)</sup>ख्रुपाः रसमुद्देयःसन्। सर्ये जुकःसमार्थतं।
ख्रुपाः रसस्य या रसः। तं वे यक्काम्युत्तममिति<sup>(१-)</sup>।

प्ति:। नदादिषु परतीरगमनाय जनैया नी सन्पाद्यते सा-वर्ते प्रतिष्ठिता न भवति। गमनागमनाभाश्चश्चस्वात्। वर्ग खोकसङ्गरूपा तु नीर्ज कदाचिदपि चस्रति कि लखु शैर्वेषावतिष्ठते। त्रावर्षपदितं त्रश्चाष्ठं घनोदाको महा-जलेऽवतिष्ठत इति हि पाराणिकप्रसिद्धिः। तत् तिसान् ·सर्वेजगढाधारस्रता श्राप इत्येवं रूपेऽर्घे काचिरुक 'सथ-नूका', प्राचानारे यमाचानात् तामेतास्वदर्भयति। "(१º) चपार • रहाम्युत्तममिति"(१ •) इति। चीऽयम् 'चपां', 'रयः' यारः, तं रयमभिषाच्य 'खद्यन् यन्' सर्वे स्रोका **उद्गताः। तस्रादेव रयादुत्पद्यतेऽस्मिन्नेवावतिष्ठत इत्यर्थैः।** कीवृत्रं रसं, 'सुर्वे' त्रादित्यमध्यसे, वृष्टित्रनगय 'समा-सतं समादितं, त्रत एव 'ग्रुवं' निर्मेखं, 'त्रपां रहकः' पैक्षोकारूपक्षोदकसारक, तद्त्रमः 'रुकः' वेशमरूपः, दे चापे। युचदीयं 'तं' 'उत्तमं', रवं, 'रुवामि' तेषु तेषु स्रोकरोमि, 'दति'ष्रन्दो मन्त्रसमाञ्चर्यः, प्रनेत्र मन्त्रेष का-चिदिष्टकोपधेया ॥

(१) इसे वै बेाका अपाररसंः। तेमुक्तिकादित्वे समा-श्रेताः(१)। (११) जानुद्द्यीम्तर्वेदीं खात्वा आप पूर-यित्वा गुंबफद्द्यं॥ ८॥

पुष्करपर्याः पुष्करदर्यः पुष्करैश्चं सःस्तीर्य। तसिन्

तथाय वैश्वायन याद । यपा एर दिन खे के तिमन्त्र तात्याय दर्शवति । "(११) इने वे के काः • समास्ताः "(११) इति । य
इते पृथियादयः 'के काः', ते वर्षेऽपि 'त्रपां', मध्ये सारस्ताः
दर्भको कर्मार्थे वनी स्ता। तथाय वाजयने यित्र प्रामनित्त ।
व्यद्षां यर पाची त्रसमाद्यत सा पृथियमवदिति । 'ते' य
सद्याय स्ता के काः 'यमुश्चिन्' दृष्णमान पादिक्षमण्डके
'वनास्ताः' सम्यगासिताः । प्रादित्यस्य दृष्टिदारेण सम्बेशकवितिचेतुलात् । तदेवं थोऽपां पृष्णमित्याद्श्वामुश्चिवादित्ये
वनास्ताः दत्यन्तेन सम्बेने हके प्रधानार्थमपां वद्या प्रधानाः

चच प्रकानं विभन्ते। "(११) जानुद्रश्ली मुत्तरवेदीं • यमा-भाव"(११) इति। तच याविषचयनवद्रयचकं परिश्विका तच जानुप्रजाबाम् 'उत्तरवेदीं खाला', तां खातामुत्तरवेदीं 'मुख्यद्रन्ने', बया भवति तथा जबैः पूरियला तव्यक्षमादी विद्यायसे। श्रुप्तिं प्रणीयीपसमाधार्य (११)। (११) ब्रह्म-वादिनी वदन्ति। कस्मीत् प्रणीतेयमित्रश्रीयते।

पद्मपनैः सञ्कास तत उपित पनरितः नेवसैः पद्मद्रेः सञ्कास तते। ज्यूपित मूखदण्डपनस्तिः क्रात्तेः पद्मैः सञ्कास 'तिसिन् विश्वयमे', तत् तस्यापि तस्य मञ्चनस्य उपितकमानु-गुणमग्नेः प्रणयनं कला तञ्च 'त्रश्चिम्पसमाधाय', तस्याग्नेः परित दशका उपद्ध्यादिति वस्त्यमायेनास्त्रयः॥

श्रवादिनो • उपद्धाति (१९) इति । श्रम्यक्तरे स्वीऽद्य वैस्त्रद्याविनो • उपद्धाति (१९) इति । श्रम्यक्तरे स्वीऽद्य वैस्त्रद्याविनो • उपद्धाति (१९) इति । श्रम्यक्तरे स्वीऽद्य वैस्त्रद्यावे सम्पूर्णे सित पद्यादिनः (१ श्रम्यायो माइः । इत्तर्त्र हि
स्थाने सम्पूर्णे सित पद्यादिग्नः प्रणीयते, श्रम त कस्नात् कारपात् मञ्चक स्वोपिर वक्री प्रणीते सित पद्यादिश्कािभः (श्रयम्)
श्राद्यकेतुकः, (श्रीयद्यायते'। मञ्चकन्तु वैद्यायमे द्रितम्।
दीर्घदा जितमेश्रं इत्या पृष्टी दिवीति पुरीष स्वृद्यम्मिति ।
श्रते स्व मञ्चक स्वोपर्थाका मेऽग्रिप्रस्थनादू स्वं पुनि रिष्टको प्रधानमित्र स्थमावैस्त्र स्वाप्योका मेऽग्रिप्रस्थनादू स्वं पुनि रिष्टको प्रधानमित्र स्थमावैस्त्र स्वाप्योक्त मित स्वादिना स्वाप्ये । श्रद्धः वद्य वर्त्ततः
इति सापः यद्याद्यं अस्तर्य स्वादिनो स्थते । श्रद्धः वद्य वर्ततः
इति सापः यद्याद्यं अस्तर्य स्वादिन स्वाप्ये स्वाद्य स्वाप्य स्वाद्य स्वाप्य स्वाद्य स्वाद्

सा प्रबीतयम् स्वयं बीयते। श्रसी स्वेनेऽप्यनी-हिताबिरेताः। तम्भितं एता श्रवीष्टंका उपद्धा-ति(१९)। (१९)श्रविष्टेषे दंशपूर्वमासयीः। पृश्ववस्ये ची-तुर्मास्येषु ॥ ८॥

श्रद्यो श्राष्टुः । सर्वेषु यज्ञज्ञतुष्टिति (१४) ।

पूरणं, ततः पुष्करपर्णादिसञ्कादमं, तते। सञ्चकक्षेपिर विक्रियण्यणं, एवं सह्यक्षेवायं प्रणीते। स्तरस्विधिनीप्यु प्रणीयते, तसादितरवैखण्यात् प्रण्यमादूर्श्वमसिष्टकीपथानं कर्णायं। पश्चात् प्रण्यामाभावे सित 'पर्यी' प्रक्षिः, परिते। रक्षाभावेन 'भुवने' देवयजनाद्विर्भते स्रोके, 'प्रि', गला 'प्रमादिताग्नः', स्रोवागिमस्ति। दतराग्रयो जसभयाभा-वादेवयजन एव तिष्टिन्ति, प्रथम् जसाद्वीतः सन् विदर्णि गमिस्ति। 'एताः' दति शब्दः उत्तक्ष्णं निस्यतीत्वस्मिन्ते वर्णते। प्रते। प्रवेतः, रणार्थम् 'एता प्रविष्टकाः', स्पर्धात्। तदेवसास्यम्यमाधानाभ्यास्याः प्रणीयोपसमाधाय तमभित एता प्रविष्टका स्पर्धातीत्वयमर्थं स्पर्पादितः॥

श्वायमाद्यकेत्कोऽग्निः कश्चिन् कर्मचङ्गभ्रत द्रायाका-श्वायामङ्गीनि कर्माचि दर्भवति। "(१४)श्विप्रदेशि ॰ ऋतु-श्विति"(१४) द्रति। श्रिशोशादिविषयलेन सञ्चायो मास्रदिति केत्रयानविषयमस्यभित्रेश्च प्रथानारोपन्यायः॥ (१५) गृत स्म वा श्रीष्ठः श्रिष्डिलाः। कम्प्रिं चिनुते। स्चियम्प्रिं चिन्वानः। संवत्सरं प्रत्यक्षेण (१६)। (१६) क-म्प्रिं चिनुते। साविचम्प्रिं चिन्वानः। श्रमुमादित्यं प्रत्यक्षेण (१६)। (१०) कम्प्रिं चिनुते॥ १०॥

नाचिकेतम्प्रिं चिन्वानः। पुराणान् पुत्यक्षेण (१०)।

षण प्रश्नोत्तरपर्यायैः सप्तिभराक्षणकेतुकस्थाग्नेरिकफ-स्रतं वक्तुं प्रथमं प्रश्नोत्तरपर्यायं दर्भयति। (१६) एतद्भ सा ॰ प्रत्यचेष(१६) इति। इष्डिलो नाम कि स्वक्ताइर्षिः तस्य वंग्ने समुत्यसाः सर्वे 'इष्डिलाः', ते वै तदाक्षणकेतुकफ्खं निसितुं परस्परमेवं 'श्राष्ठः', 'इ सा वै' इति निपातचयसायेक एवार्थः। तच कै सिदेवं प्रस्त्यते। 'धिचयं' सचे भवमग्निं, सः 'चिनुते', से।ऽयं 'कमग्निं' किम्मलमग्निं, 'चिनुते', इति। तचाभिश्चैक्तरमुच्यते। 'प्रत्यचेष' मुख्यया द्वस्था, 'संवत्यरं' संवत्यरप्राप्तिफल्लकमग्निं, चिनुत इत्युक्तरं॥

त्रय दितीयं पर्यायं दर्षयति। (१९) "कमग्निः जमुमादित्यं प्रत्यचेष" (१९) दति। त्रनुपचारेषादित्यप्राप्तिपासकः 'सावि-ने।ऽग्निः'॥

द्वतीयं पर्यायं दर्शयति। (१०) "कमग्निं चिनुते • प्राणान् प्रत्यचेण" (१०) इति । यथा साविचस्मादित्यक्ष्यत्वम् एव वाव साविचा य एव तपतीति श्रुत्या भवगतं। एवम्, भ्रयं वायवः पवते, सेऽग्निर्गाचिकेत इति श्रुत्या नाचिकेतस्य वायुक्ष्यत्वा-वगमात् तस्यनेन वायुक्ष्यप्राणप्राप्तिः॥ (१०) कम् प्रिं चिन्ते। चातुर्दे चियम् प्रिं चिन्यानः। व्रद्धं पृत्यस्य प्राप्तः। (१८) कम् प्रिं चिन्ते। वेश्वस्य अम् प्रिं चिन्ते। प्रिं पृत्यस्य प्राप्तः। प्रिं पृत्यस्य प्राप्तः। ११॥

द्रमान् केनान् पृत्यक्षेष्रिः। (११)कम्प्रिः चिनुते। द्रममारुषकेतुकम्प्रिः चिन्नान दति। य एवासा।

चतुर्थे पर्यायं दर्भयति । (१०) "कमग्नि । ब्रह्म प्रत्यक्षेष' १९०० इति । ब्रह्म वै चतुर्देशतार दत्युक्तलाद्व द्वाप्राप्तिः । 'ब्रह्म' ब्रब्देन वेदपुरुष उच्यते ॥

पञ्चमं पर्यायं दर्भयति । (१८)कमग्निं ॰ बरीरं प्रत्य-धेव''(१८) इति । 'बरीरं' हिरण्यगर्भेख देहं॥

षष्ठं पर्यायं दर्भयति। (१०) "कमग्निं • खोकान् प्रत्यचेष"(१०) इति। चदेकेन संख्यापयतीत्यादिकं, खपानुवाक्या, काण्डं, तच प्रोक्तीऽग्निर्प 'खपानुवाक्यः', स च 'भाष्ट्ः' भोषं, सहानि- व्यर्थः। चत्रप्य तच्यनेन सर्वेखोकप्राप्तिः॥

सप्तमं पर्यायं दर्शयति। (१९) "कमग्निं ॰ तमिति" (१९) दित। दमञ्ज सोकं खतीत्यातिकम्य दिला यो न गच्छति सेऽयं 'चयतीपाती' सर्यः, 'तं' सर्यं, प्राप्नोति। चार्चेतिकस्यः, प्रज्ञसमाष्ट्रार्थः, दितीय उत्तरसमाष्ट्रार्थः॥ इत्यामुतं याव्यतीपाती। तमिति (१९)। (१९) ये।ऽग्निमियूया वेदं। मियुन्यान् भेवति। आपे। वा खुग्नेमियूयाः। मियुन्यान् भेवति॥ य ग्वं वेदं (१९)॥ १२॥

वेदं, भवति, श्रायतेनम्, श्रायतेनवान् भवति, वेद्, वेद्,प्रत्येव तिष्ठति,गुरुफद्द्रां, चातुर्मास्येषु,श्रमुमीद्त्यं पुत्यश्चेषु कम्द्रिः चिन्ते, उपानुवाक्षमागुम्द्रिः चिन्ना-नः, मियुन्वान् भवति, एकं श्र श्रनु २२॥

पुष्पंम्, श्रुप्तिः, वायुः, श्रुसी वै तपं, चुन्द्रमा, नर्श्व-चाणि, पूर्जन्यः, संवत्सरः, तिष्ठति, सचियः, संवत्सरः, सीविषम्, श्रुमुम्, नीचिकेतं, पुर्गणान्, चीतुर्देशियं, ब्रह्मं, वैश्वसूत्रः, शरीरम्, उपानुवाक्यमाशुम्, द्रमान्, खेलान्, द्रममारुणकेतुकं, य एवासा, ॥

<sup>ं</sup> त्राइषकेत्वाग्रेरपास समन्धक्यो या मिथुनीभावः त-देदनं प्रश्नेषति। (११)"योऽग्निर्मिथूया • च एवं वेद"(११) इति। 'मिथूयाः' मिथुनगमनाः, 'मिथुनवान्' मिथुनप्रक्रिमान्, वेदनप्रसम्भ पुनर्वचनमुप्यंद्वाराधं॥

रति वाववाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकात्रे चजुरा-रक्षके प्रवस्प्रपाठके दाविकाऽनुवाकः ॥ ९२ ॥

## त्रच चयाविद्रारनुवाकः।

(१) श्रापे वा इदमासन्त्सिख्यमेव। स पुत्रापित-रेकं: पुष्करपूर्णे सम्भवत्। तस्यान्तुर्मनिस कामः समवर्तत। इदः स्रेजयमिति। तस्याचत् पुर्वेषो म-नेसाभिगक्कति। तदाचा वदित। तत् कर्मणा करा-

# श्रथ त्रयोविंग्रीऽनुवाकः।

श्वयासिस्यम्वाकं स्याप्यासमुखेनाद्यकेतुकमितां तदश्वस्ता ययस प्रशंसति। तय स्यादी कामेत्यित्तं दर्भयति।

(1) "त्रापा वा ॰ तदेवास्यनूका" (१) इति। यत् 'ददं' जगत्,
ददानीमसाभिद्धाते तत् 'ददम्', खत्यत्तेः पूर्वम् 'त्रापः',
स्व 'सन्', न तु देवितर्यञ्चनुत्यादिकं किश्चिदपि भौतिकमास्वीत्। प्रश्चियादिक्षतान्तरमि वार्थितुं 'स्विसमेव', इत्युस्वते। तासायु सध्ये किसंस्तित् 'पुष्करपर्ये', जगदीयरः 'स
प्रजापतिः', 'समभवत्' सम्यगाविर्ध्यावस्तितः, 'तस्य' प्रजापतेः, सनोसध्ये सर्वम् 'ददं' जगत्, 'स्जेयम्', इत्येवं 'कामः',
सदपस्ता । सस्तात् प्रजापतेवाक्हरीरप्रस्तिभ्यां पूर्वं सर्वप्रस्तित्तेत्वः कामे मनस्याविरश्चत् । 'तस्तात्', प्रजापति
सन्तावृत्यनः सर्वः 'पुद्यः', इदं कार्ये करित्यामीत्यादीः
'मनसा', चिनावति, 'तत्' तस्त्वेत, 'वाचा वदित', 'कर्मवा'

ति। तदेषाभ्यनूका<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>कामुक्तद्र्ये समवर्तृतार्थि। मनसो रेतः प्रथमं यदासीत्॥ १॥

सता बन्धुमसंति निरंविन्दन्। हृदि पुीतिष्या क-वया मनोषेति (१)। (१) उपैनं तदुपनमति। यत्कामा

प्ररोरयापारेणापि, तथैव 'करोति', 'तत्' तस्मिन् कामस्र प्रथमेात्पत्तिस्रचणेऽर्थे, काचिदृक् प्रास्नान्तरे 'त्रभ्यनूका'॥

तामेतास्टरं दर्शवति। (१) "कामसद्ये • कववा मनीवेति" (१) दिता। 'तत्' तदानीं सृष्टिकासे, प्रजापतेः सकाम्रात्
'मये' प्रथमं, 'कामः' सर्वे स्रजेयमित्यभिसायः, 'मिसमवर्णत'
माधिक्येन सम्यगुत्पन्नः, 'यत्' यदा, 'मनसः प्रथमं', 'रेतः'
कार्यम्, 'मासीत्'। तदिति पूर्वनान्यः। पूर्वसृष्टे। स्नीनायामस्रके
जगत्कार्षे स्रस्थमाषप्राणिकर्मे द्वे सति यदा प्रकापतेमानसं
प्रथमं कार्यमृत्पन्नं तदा तत्कार्यं सृष्टिविषये स्राह्मे प्रयान्यः। 'मनीषाः' मनस द्वामानसः स्राह्मे स्राह्मे प्रयोक्तं निस्तित्य, 'सतः' विद्यमानस्य स्राह्मे स्राह्मे स्राह्मे प्रयोकं निस्तित्य, 'सतः' विद्यमानस्य स्राह्मे कार्यो, 'निर्विन्दम्'
निस्त्रुत्य स्राह्मे कामं, 'म्रयति' म्याक्ते कार्यो, 'निर्विन्दम्'
निस्त्रुत्य स्राह्मे स्राह्

भवित । य एवं वेदं (१) । (१) स तपें । तपं । स तपंस्तुष्ठा । श्रीरमधूनुत । तस्य यन्त्राष्ट्रसमासीत् । ततें।ऽब्खाः केतवे। वार्तरश्ना ऋषेय उद्तिष्ठन्॥ २॥
य नर्खाः । ते वैखानसाः । ये वार्षाः । ते वार्षिः-

'इति' ब्रब्दे सन्त्रसमाप्ती । अनेन सन्त्रेणैका सिष्टका सुपद्धात्॥ तथा च वैधायन चाइ। 'का्मस्तद्य इति सङ्ख्यवती-मिति'॥

चयोक्तकाममाद्यात्मवेदनं प्रशंगित । (१)"उपैनं ● च इवं वेद" (१) द्ति । 'चः' पुमान्, काममाद्यात्मं 'वेद', च पुमान् 'चत्कामः' चदिषचकामनावान्, 'भवति', 'तत्' वस्तु, 'एनं' वेदितारम्, 'उपनम्भति' प्राप्नोति । देशकाखयोः सामीप्यविवचया दाव्पश्रव्दावृक्ती ॥

कामानन्तरभाविनीं सृष्टिं दर्भयित । (४) "स तपारतप्तत ॰ सेरिपाम्" इति । 'सः' प्रजापितः, सृष्टिं कामियला 'तपः', स्ततान् । नाच तप उपवासादि रूपं, किन्तु स्रष्ट्यं वस्त कीदृश्रमिति पर्याक्षोचन रूपं । चतप्वार्थ्यक्षिका चामनिना । 'सः सर्वद्यः सर्वेविद्यस्य ज्ञानमयं तपः' इति । 'सः' प्रजापितः, 'तपः' पर्याक्षोचन रूपं, स्नला स्रष्ट्यविशेषं निस्तित्य, स्वकीयं 'मरीरं', 'श्रभूनृत' कम्पितवान् । 'तस्य' कम्पनस्य प्ररीरस्य, 'प्रसांसं', श्रस्त, तस्मासांसाद्यस्यादिनामकास्तिविधाः 'स्वय-

खाः। या रसः। सीऽपां । (ए) अन्तर्तः कुमें भूतर सप्नां। तमंत्रवीत्। मम् वै त्वक्या १ सा समस्त् ॥३॥ नेत्यंत्रवीत्। पूर्वमेवा हिम्हास्मिति। तत् पुर्वषस्य पुरुष्त्वं। स सहस्रेशी ष्रां पुर्वषः। सहस्राष्टः सहस्रे-पात्। भूत्वोदंतिष्ठत्। तमंत्रवीत्। त्वं वे पूर्वः सम स्त्। त्विमदं पूर्वः कुरुषेति (ए)। (ए) स इत आदाया-पः॥ ४॥

वः', खदपद्यमा । प्रजापतेः सत्यसद्यास्यात् तत्यद्वानुसारेख तत्तदस्त्रत्यद्यते । तद्य प्रशीरस्य 'ये नखाः', त्रासन् 'ते', वैद्या-नसनामका सुनयोऽभवन् । 'ये', च प्रशीरे 'वाखाः' केवाः, 'ते', बालस्विद्यनामका सुनयोऽवभवन् । 'यः' प्रशीरस्य 'र्यः' सा-रांत्रः, 'से।ऽपां', मध्ये कस्तित् कूर्मीऽस्टिहित श्रेषः ॥

तेन कूर्मेण यह प्रजापतेः संवादं दर्शयति । (६) अमारतः ॰ पूर्वः कुद्येति । 'द्रितः 'द्रामारतः' जखस्य मध्ये, कूर्माकारेष निष्यसं तचैव यस्तरमां 'तं' पुद्धं, स प्रजापितः 'द्रामवीत्'। हे कूर्म 'मम वे', 'लङ्गा एसा', लचा मांसस्य च समस्थिना एसात् 'समस्त्'। लं समुत्पकोऽसीति तदा च कूर्मीः 'नेत्यमवीत्' चत् लसीयमरीररसामाहमृत्यसः, किन्तु कूर्माकारं मरीरमेव निष्यसं, प्रदं तु सर्वमतनित्यचैतमस्साह्यसात् 'पूर्व-

श्रुश्चिलिना पुरस्तादुपादधात्। युवाह्येवैति । तर्ते श्रादित्य उदितिष्ठत्। सा प्राची दिक्<sup>(१)</sup>। (१)श्रयीकुषः वेतुदेशिखत उपादधात्। युवा ह्यम् इति । तते। वा

मेवा क्यां स्थाने खिता दिसा द्रायेतत् कूर्मेख वचनं। यसात् पूर्वमासित्युवाच तसात् 'पुरुषः', द्रित परमात्मना नाम सम्पन्नम्।
एवमुक्ता 'सः' कूर्मेश्वरीरवर्त्ती परमात्मा, खसामर्थ्यप्रकटनाय विराष्ट्रपं छला सदस्यक्काकैः शिरोभिरचिभः पादै स्र युक्तो 'श्रुला', प्रादुरश्चत्। तदानीं प्रजापितः 'तं' विराष्ट्रपं, दृष्ट्वा तचत्यं परमात्मानमेवम् 'श्रुवीत्', भोः परमात्मन् मच्छरीरात् 'पूर्वे', 'लं', एव सर्वदा विद्यमानः श्रतोमत्तः पूर्वभावी सन् 'लं', एव 'ददं' सवे जगत्, 'कुरुख'॥

द्रित तेन प्रजापितनैवमुक्तस्य परमेश्वरस्य स्ष्टिप्रकारं दर्शवित। (()) सदत • प्राची दिक्" (()) द्रित। 'सः' पर्न्मेश्वरः, स्रव्यमारुपकेतुक्रस्यः सन् 'द्रतः' स्र्ष्टेरिप पूर्वसिहात् सिंखस्रेवासीदित्युक्तात् मद्राजसात्, कियतीः 'श्रपः', स्रकीयेन 'श्रश्चस्तिनाः', 'समादाय', पूर्वस्यां दिश्वितामसीष्टकामुपधक्तवाम्। केन मक्तेष 'एवाद्येवेति', श्रमेन मक्तेष। तस्य
मक्तस्यादित्यपरत्यं पूर्वमेव द्र्शितं। 'ततः' समक्तकोपधानात्,
'शादित्यः', उत्पन्नः। स यस्यां दिश्वत्पन्नः 'सा प्राची दिक्',
भक्षत्॥

भनेन प्रकारेच कमात् सर्वेदिगुत्पित्तं दर्शयति । (<sup>९</sup>)" च-

श्राप्तिवरंतिष्ठत्। सा देखिणा दिक्। श्रयाकुणः केतुः पुष्ठादुपादंधात्। एवा हि वाया इति ॥ ५ ॥

तती वायुरुद्तिष्ठत्। सा पृतोची दिक्। अर्थाकृषः केतुरुत्तरत जुपाद्धात्। एवा क्षिन्द्रेति। तते। वा
दन्द्र उद्तिष्ठत्। सोदीची दिक्। अर्थाकृषः केतुर्मध्य जुपाद्धात्। एवा कि पूष्तिति। तते। वे पूषीदेतिष्ठत्। सेयं दिक्॥ ६॥

श्रयोक्षः केतुक्परिष्टादुपादंधात्। एवा हि देवा दितं। तता देवमनुष्याः पितरः। गृन्धवीषारसञ्चादं-तिष्ठन्। सोद्धा दिक्<sup>(०)</sup>। (०)या विप्रुषी वि परीपतन्। ताभ्योऽसुरा रक्षाः सि पिशाचाश्चोदं तिष्ठन्। तस्मात्

चार्षः • सेर्डा दिक्" (०) इति । एतेषु मक्तेषु 'एवाः' एतचाः प्राप्तया कामाः । 'हि'मन्दः प्रसिद्धा । सर्वेषां देवानां काम-प्रदलेन तत्कामक्षपलं प्रसिद्धमिति पूर्वं खाख्यातम् । 'एवाहि' इतिमन्दः भागक्क इत्येतसिक्षे वा व्याख्येयः । 'सेयम्' इति भ्रधोदिगुक्यते । भ्रन्यत् पूर्वेब्ह्याख्येयं ॥

देवसृष्टिमिभधायासुरसृष्टिं दर्भयति । (प)"या विप्रुवेरि • समभवन्" (प) इति । श्रञ्जासिनोपधीयमानानामपां सन्-भिन्यः 'याः' 'विप्रुवः' विन्दवः, विविधा भूता तस्रात्

ते पर्गभवन्। विमुद्भ्यो हि ते सम्भवन् (०)। (८) तदे-याऽभ्यनूं क्ता (८)॥ ७॥

(१.) आपो इ यह इतीर्गर्भमायन् । दश्चं दर्धाना अ-नयन्तीः खयम् । ततं इमेऽध्यस्टं ज्यन्त सर्गाः। आस्रो

खपधानप्रदेशात् विषः 'परापतन्'। 'तास्वः' विपुद्धाः, श्रयु-रादच जत्पन्नाः। ते चावान्तरजातिभेदान्तिविधाः। यसात् 'ते', पराभवन्तीस्यः 'विपुद्धाः', जत्पन्नाः, 'तसात्', पराभ्रताः। श्रधमाः सन्तो विनष्टा इत्यर्थः॥

चर्पा सकावाद्ययं स्वष्टिः प्रपश्चिता, तस्याः सङ्ग्रहस्पासः-चमवतार्यति । (८)"तदेषाऽभ्यनूका"(८) इति । 'तत्' तस्मिन्, भद्भः सर्वे समुत्पन्नमित्यस्मिन्नर्थे, काचिदियं सक् ग्रासामारे 'सभ्यनूका' ॥

तामेतान्द्रचं दर्भवति । (१०) 'चापा इ यद्दृहतीर्गर्भमायन् । खयम्भिति" (१०) इति । चवाद्गी वा इति वाकां ब्राह्मण-इपमपि वृतीयपादतात्पर्यप्रदर्भगाय मन्त्रमध्ये समाखातं । 'इ-हतीः' प्रीढाः, 'चापः', यं 'गर्भे' जाग्रदूपम्, 'चायन्' प्राप्तवत्यः । कीदृश्य चापः, 'दचं' दृद्धिशीखं गर्भे, 'दधानाः' धार्यन्यः, 'खयशुं' कूर्मेरूपं परमात्मानं, 'जनयन्तोः' जनवित्तकामाः, 'ततः' तस्मादिराष्ट्रपात् चपां गर्भात्, 'इमे' भ्रराद्यः सर्गाः सम्माना खोकाः, 'चधसम्बन्नने, सम्बद्धानेतान् स्ववानि-व्ययः। 'चक्यः', एवेदं सर्वे जगदुत्पन्नमिति क्रवा पाद्ययेन,

वा इदः समेभूत्। तस्रोद्दिः सर्वे ब्रह्म स्वयम्ब-ति<sup>(१०)</sup>। <sup>(११)</sup>तस्रोद्दिः सर्वेः श्रियिलमिवाहुवेमिवा-भवत्<sup>(११)</sup>। <sup>(११)</sup>पुजापंतिवीव तत्। श्रात्मनात्मानं वि-

णेकोर्थी युक्त एव। यसात् कारणात् कूर्मक्षं बहीव सर्वे स्टूटवान् 'तसात्' कारणात्, 'इदं सर्वे' जगत्, 'खयस्रु' खतःसिद्धं, 'बहा', एव 'इति' श्रनेन सन्तेण, एकामिष्टकामुपद-धात्। तथाच बाधायन श्राह। श्रापा ह बदिह्याधवती-

कार्यतं जगतो युक्तीपपादयति। (११) "तस्राद्दि १० मि-वाभवत्" (११) इति। यसाच्छि शिक्षाम्थे। द्वी जातं, आपे। दि विश्वितः न तु पाषाणवहृढाः, 'तस्रात्' कारणात्, 'इदं सवे' जगत्, 'विश्वितिव', दृश्यते। तस्रीव श्वास्थानम् 'अपु-विभव', इति। श्रृनित्यत्वम् अभुवतं॥

श्वास जगता दाळीं पायं दर्शयति। (१९) "प्रजापतिनीत

• तदेवानुपाविषत्" (१९) दति। केवसकार्थतं समृत्यकं शिथिसं
भवत् न त तदस्ति। किन्तु 'तत्' जगत्, 'प्रजापतिः', एव।
स्था घटे खदंषः पृथुनुभादराकारां श्रे खेशद्यं, एवं जगत्यपि सचिदानन्दरूपप्रजापत्यं भोनामरूपं श्रे खेशद्यं, तस्
नामरूपं भोरकार्थलेन श्रेथिकोऽपि सचिदानन्दप्रजापत्यं सस्

भायं। तद्वानुप्राविष्रत्<sup>(१२)</sup>। (१२)तद्वाऽभ्यनूंका<sup>(१२)</sup>॥

(१४)विधायं खेाकान् विधायं सुतानि । विधाय सवीः पुदिश्रो दिश्रेय । पुजापंतिः प्रयम्जा ऋतस्य । श्रात्मनात्मानंमभिसंविवेश्रेति(१४) । (१५)सर्विमेवेदमास्ना। सर्वमवृष्ध्यं । तदेवानुप्रविश्रति । य युवं वेदं(५१) ॥ ८॥

सवामर्थेन, 'श्वातानं' सस्य पं, जगदाकारेष 'विधाय', 'तदेव' जगत, 'श्रनु'स्त्य शरीरेषु स्वयं चिद्रूपेष 'प्राविधत्'॥ श्रिस्ये स्वमुदाहरति। (११) "तदेषाऽभ्यनूका" (११) दृति॥ तामेतास्य च्दर्भयति। (१४) "विधाय ० संविवेधेति" (१४) दिता। 'स्वतस्य' सत्यस्य परत्रह्मणः, सकामात् प्रथममृत्पत्रः 'प्रजापतिः', 'स्रोकान्' भ्ररादीन्, 'विधाय' भ्रतानि प्राणिनस्य विधाय, प्राच्याद्या मुख्यदित्र श्राग्नेत्याद्या विदिशस्य 'विधाय', 'श्राह्मन्' स्वत्रीत्र चैतन्येन, 'श्राह्मानं' स्वप्ररीरक्षं जगत्, श्रितः सम्बक् 'प्रविवेध'। दृष्ट्यनेन कन्त्रेष काचिदिष्टकोप- भ्रेषा। तथाच वैधायन श्राह्म। विधाय स्रोकानिति सम्मन- वतीमिति॥

थधोक्तस्थितेदनं प्रशंसति । (१५) "सर्वमेवेदमाद्वा ॰ स एवं वेद" (१६) इति । 'सः' पुमान्, 'एवं' प्रजापतिस्थिप्रकारं, विजानाति स पुमान् 'सर्वमेव' जगदिति विद्यमानम्, 'इदं' फर्षं, श्रासीत्, श्रीतरुन्, श्रभूत्, श्रपः, वाया इति, सेयं दिक्, श्रभ्यनूं क्षा, श्रभ्यनूं क्षा, श्रष्टी चं ॥ श्रनु॰२३॥

#### श्रथ चतु विंश्री (न्वाकः ।

(१)चतुं ष्टय्य आपें। यह्णाति । चत्वार् वा श्रापारं रूपाणि । मेघे। विद्युत् । स्तन्यिमुर्देष्टिः । तान्येवार्य-

प्राप्य तच 'सवैं', वश्रीक्रत्य 'तदेव' जगत्, 'श्रमुप्रविश्वति'। सर्वा-त्मको भवतीत्यर्थः॥

इति सायगाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्चाके प्रथमप्रपाठके चयाविंद्रोऽनुवाकः॥ १३॥

# श्रथ चतुर्विश्रीऽनुवाकः।

त्रतिनान्वाकदयेनापां प्रशंसामुक्ताऽसिस्नन्वाकेऽबीष्टकानामन्ष्ठानविश्रेष उच्यते। तचादी सामान्येनापां यहषं
विश्वत्ते। (१) "चतुष्टय त्रापा • तान्येवावहन्धे" (१) इति। उपद्यानार्थं चतुर्विधापा स्वतिव्याः, 'त्रपाष्ट्र इपाणि' निरूपकाषि वस्त्रनि मेघादीनि, 'चलारि', एव। ततस्तनयिक्षुत्रम्देन
शर्जनं विविचतं। त्रपां चतुर्विधलेन मेघादिचतुष्टयमिष
स्वाधीनं भवति॥

कर्भे()। (र) ज्ञातपंति वर्ष्या यह्णाति। ताः पुरस्तादुपं-द्धाति। यूता वै ब्रह्मवर्षस्या ज्ञापंः। मुख्त यव ब्रह्मवर्षसमवेषन्थे। तस्रान्मुख्ता ब्रह्मवर्षस्तरः(र)॥ ॥१॥

(र)क्रूप्या येक्काति। ता दंशिणत उपद्धाति। गृता वै तेजुस्विनीरापः। तेजं गुवास्यं दक्षिणुता दंधाति।

तेषु चतुर्विधेषु जलेषु प्रथमं जलविश्वेषं विधन्ते। (१) "मान्तरित । मात्रप्युक्ते प्रदेशे वर्षेषः समसा या त्रापः ताः पात्रेष केनचिहुक्तीयात् 'ताः', च ग्रही-ताः चयनचेचे पूर्वयां दिष्युपद्धात्। 'एताः' मात्रप्युक्ते देशे वृष्टाः, 'मापः', एव प्रकाशिपेतलाहु म्वावर्षस्योग्याः, तासां पुर-साद्युष्धानेनाग्रेमुंख 'एव', 'म्रह्मवर्षसं', भवहद्धं भवति। यसादेवं 'तसात्', स्रोकेऽपि वेद्यास्त्रपाठक्षप्य म्रह्मवर्षस्य जिल्लान् पुसान् मुखपदेश एवातिश्रयेन म्रह्मवर्षस्य जिल्लान् पुसान् मुखपदेश एवातिश्रयेन म्रह्मवर्षस्य मिता।

दितीयं जसविशेषं विधत्ते। (१) "कूषा यसाति • सोज-सितरः" (१) इति। कूपे भवाः 'कूषाः', तासां बद्धविधयण्डक्यो-पयोगिलेव 'तेजसिनीः', ता दिचणदिष्कुपधाने सति अग्नेर्द-विषभागे 'तेजः', सम्पादयन्ति। बस्नादेवं 'तस्नात्', सोकेऽपि अरीरे दिचणभागे।ऽतिश्रयेन तेजसी अक्तिमान् भवति॥ तस्माइश्विष्टिक्तेज्ञित्तरः(१) । (१) खावरा येह्याति । ताः प्रश्वादुपंदधाति । प्रतिष्ठिता वै स्थावराः। प्रश्वा-देव प्रतिष्ठति(१) । (१) वर्षन्तीर्यक्वाति ॥ २ ॥

ता उत्तर्त उपद्धाति। भाजमा वा रता
वर्षन्तीरिवाद्रतीरिव आकूर्जतीरिव धार्वन्तीः। भाज

हतीयं जलविशेषं विधत्ते। (४) ''स्वावरा ग्रहाति • मतिष्ठति''(४) रति। नदीषु कचिदगाधा हदो रू स्थते। तचापा न प्रवहन्ति किन्तु स्थिरावस्थितिश्रीकासायां प्रति-डितस्तकावानां पश्चिमदिष्युपधानेन स्वकीयानां सर्वेषां प्रतिष्ठां कला 'पञ्चात्', सास्य प्रतिष्ठां करे।ति॥

चतुर्यं जलविशेषं विभन्ते। (॥) "वहन्ती संहाति । तेज खिन्तरः" (॥) इति। नद्यां प्रवहन्त्ये। या श्रापः 'ताः', गृहीलो नरस्यां दिस्मुपद्यात्। 'एताः' श्रापः, यदा धावन्ति तदानीं 'स्रोजसा' खकीयेन वसेन, प्रवाहमध्यपतितान् काष्ठादिपदार्थान् 'वहन्तीरिव' पानापादिषु खग्नाः खिन्दु भिक्षे गच्छन्य इत्र, 'श्राकू जतीरिव' तत्र तत्र विशेषक्र स्वाह्मस्य स्वाह्मस्य इत्र, 'श्राकू जतीरिव' तत्र तत्र विश्वास्त्र स्वाह्मस्य स्वाह्म

एवास्वान्तरता दंधाति । तसादुन्तराऽई भाजस्व-तरः । (() संभावी यंज्ञाति । ता मध्य उपद्धा-ति । इयं वे संभावीः । श्रस्थानेव प्रतितिष्ठति । । (() पुल्बुच्या यंज्ञाति । ता उपरिष्टादुपादंधाति ॥ ॥ श्रमी वे पंच्युच्याः । श्रमुष्यानेव प्रतितिष्ठति ।

प्ररीरस्य 'उत्तरः', भागः 'त्रोजस्तितरः', पूजाहोमादिकार्येषु दिषण्डस्तस्य तेजस्तिलं पूर्वमुक्तं, पादप्रचासनादिषु वाम-इसस्रोजस्तिलमचे चिते। चतुष्टस्य दृष्टास्थाः सङ्ख्याया स्प-सच्चतात् मङ्विधा त्रापा दृष्ट्याः॥

तच पञ्चमं जलविष्ठेषं विधत्ते। (९)''सभायां राषाति ॰ प्रतितिष्ठति''(९) इति । राष्टे घटेषु सम्पादनीया त्रापः 'सभा-र्थाः', 'ताः', राष्टीला चतसृषां दित्रां 'सथ्ये', उपद्धात्। सभार्याषां घटेव्वविद्यतलेग स्तिससृत्रलादुपधानेन स्तम्या-मेव प्रतिष्ठिते। भवति॥

षष्ठं जलविश्वेषं विभन्ते। (०) "पत्त्वस्था ग्रहाति • श्रमुयामेव प्रतितिष्ठति" (०) इति। यन कदाचिदिप जलशोषोः
गासि द्रवमात्रानुष्टन्तिः सर्वदा दृष्यते तत् 'पत्त्वसं', तचीपद्मा श्रापो गर्दीला मध्ये स्वापितानामिष्टकानां 'स्परिष्टात्',
स्पद्धात्। पस्तस्थानां कूपादिवत् सगनमन्तरेष भूमोद्दपचैव वर्त्तात् तदुप्धानेन सुक्षाके प्रतिष्ठितो भवति॥

(<sup>(c)</sup>दिसूपद्धाति । दिसु वा आपः । अनं वा आपः । अस्तो वा अनं जायते । यदेवाद्योऽनं जायते । तदः वहत्थे<sup>(c)</sup> । <sup>(c)</sup>तं वा एतमक्षाः केतवे वात्रप्रना स्ववंशे चिन्वन् । तस्तादाक्षकेतुकः <sup>(c)</sup> ॥ <sup>(v)</sup>तदेषाऽ-भ्यनू का<sup>(v)</sup> । <sup>(v)</sup>केतवे अर्थसस्य । स्ववंशे वात्र-रस्रनाः । पृतिष्ठाः स्तर्था हि । समाहितासा सहस्र-

चचे कं दिचूपधानं प्रशंपति । (फ)"दिचूपदधाति ० तद-बद्भे(फ)" इति । दिख्यपां वातलात् श्रद्धाकोत्पसे दिं चूपद-धाने नासं प्राप्तोति ॥

· श्रस्थ चितस्याग्रेराइणकेतुकनाम निर्वितः। (८) "तं वा एत-मइणाः • तस्यादाइणकेतुकः" (८) इति । श्रद्दणादिभिक्तिविधे-र्मुनिभिस्तित्वात् तसम्बन्धेनाइणकेतुकलं । यद्यपि वातर्श्वनैर-प्यस्तिः तथायद्यानां केत्रनाश्च मुख्यलास्त्रास्त्रेव स्ववदारः॥

जन्नार्थप्रतिपादिकां ऋषमवतार्यति । (१०)''तदेवा-अथनून्ना''(१०) इति । 'तत्' तिक्षान्, श्राद्यकेतुकसम्बद्धाऽय-मग्निरित्यक्षित्रर्थे, काचिदृक् श्राखान्तरे पठिता ॥

तामेताम्हचं दर्जवति। (११) "सेतवे। • सहस्रधायसमिति"(११) इति। एवा च चापमापामित्यमुवाके व्याख्याता।
इत्यनेन मन्त्रेषापि काचिदिष्टकामुपद्धात्। तथाच नैधायन चाइ। केतव इत्येकेति॥

धार्यसमिति(११)। (१९) श्रुतश्रेष्ठीव संइस् श्रेश्च प्रतितिष्ठ-ति। य एतम् भिं चिनुते। य उ चैनमेवं वेदं (१९) ॥४॥ बुद्धावर्चे सितंरः, वर्चन्तीर्यक्षाति, ता उपरि-टादुपादं धाति, श्राहणके तुकः, श्रष्टी च ॥ श्रुत् २४॥

# त्रच पद्मविंशोऽनुवाकः ।

(१) जानुद्धीमुत्तरवेदीं खात्वा। ख्रुपां पूर्यति। ज्याः सर्वत्वार्यं(१)। (१) पुष्करपूर्णः हकां पुरुष्मित्युपं-

चवनवेदने प्रशंसति। (११) "जतज्ञ स्वेव ॰ चैनमेवं वेद"(११) इति॥

द्रति यायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चतुर्विमेऽनुवाकः॥ २४॥

# श्रथ पश्चविंग्रीः त्नुवाकः ।

चनीष्टकाः पूर्वानुवाकेऽभिष्टिताः । तन पुष्करपर्णासुन्धानं विधन्ते । तपादावुक्तरवेदिखननं पूर्वमेव विष्कृतं प्रमृंवति । (१)"जानुद्वीमुक्तवेदीं • धर्ववाचेति"(१) इति । जानुपरि-

द्धाति। तपे वे पुष्करपूर्वः। सत्यः कृकाः। श्रम्सतं पुर्वषः। एतावृद्धावीस्ति। यावदेतत्। यावदेवास्ति। ॥१॥

तद्वंबन्धे (१) । (१) कूर्ममुपंद्धाति । श्रुपामेव नेघम-वंबन्धे । श्रवी खुर्गस्य बेाकस्य समध्ये (१) । (४) श्रापं-मापामुपः सवीः । श्रुस्मादुस्माद्ति । श्रुप्तिर्वा-

माधेन खातायामुत्तरवेद्यां गुल्पपरिमाधेन पूरितमुद्दं चद्कितेन 'त्रपां', वर्वलं समादितं भवति। यसात् खात-खाणुदक्तमयलमपेचितं तसादितरस्य वस्तुना जसमयलं किमु क्रास्थिमित्यभिप्रायः॥

(१) "पुष्करपर्णेष्ट्र । तदवहत्थे" (१) इति । युष्करपर्णेख पविचलेन तपोक्षपलाद्रुकास्त्राग्नियोगेऽपि विनाधाभावेन बाद्यलात् । चिरस्मयपुरुषस्त्रापि । श्वत एवास्तलात् चया-सामुप्रधानेन 'यावत्', सारं 'श्रस्ति', तत् सर्वे प्राप्तं भवति ॥

चक्रचितदादननारं कूर्ने। प्रधानं विधन्ते। (१) "कूर्ममुप-द्रधाति • स्रोकस्य समस्यै" (१) इति। 'ऋषां', समन्धी मेघः सारः कूर्मः तदुपधानेन सारं प्राप्नोति। किञ्च स्रोगेऽपि प्रा-स्ति॥

श्रवाबीष्टकाविधि स्वयाति तयासान् पूर्वमेवासातान् प्रदर्शयतं सेवतः चाउति । (४)"वापमापामपः • रिमप-

सु ख्येंब। सुह संचल्त्रिया इति। वाख्या रिधा-१४७ चर्तयः(")। (स) ब्रोवं प्रेस किंद्रं प्रेस ॥ २ ॥

यास्तिसः परमुजाः(॥)। (१)इन्द्रुघोषा वे। वसुंभि-देवा द्योवेति (१)। (१) पञ्च चित्रय उपद्धाति। पाङ्गोऽग्निः।

त्वः <sup>२२(४)</sup> इति । श्रापमापामित्यार्थ वाख्या इत्यादिभिर-नीष्टका उपधेया इति तात्पर्यार्थः॥

स्त्रीकं पृषेष्टकोषधानमस्त्रं दर्भवति । (१) "स्त्रोकं पृष िह्रं ● परमजा:"(॥) इति । हे इष्टके 'लोकं' पूर्वमुपधान-रिंदितं स्वामं, 'पृष' पूरव, तत्पूरणेन चित्वाग्नेः 'क्ट्रिं', 'पृष' पूरव। 'याः' च 'तिसः' समाहगणाः, प्रथममध्यसा त्तरचिति-षूपभेवतया 'परमजाः' प्रक्रष्टमुत्पन्नाः, ता त्रपि पूर्यः॥

**मन्त्रा**क्तरमि पूर्वमाचातमेवापधानविध्यभिप्रारोण पुनः प्रदर्शवति । (१)"इन्ह्रघोषा ॰ एवा ह्येवेति"(१) इति । इन्ह-घेषित्याद्यो ये मन्ताः एवा भ्रोवेत्याद्यस्य ये मन्ताः, 'इति' बन्दप्रदर्जिताः, श्रन्थे च ये मन्त्रासीः सर्वेदपद्ध्यादिवार्थः॥

चितीनां सञ्चां विधन्ते। (°)"पञ्च चितय • तं चिनुते"(°) रति। जानुप्रमाचेन खातसा मध्ये पञ्चसङ्घाकास्वितीर्ष-दथात्। गुलादन्नमुदकं पूरचित्वा पर्वेर्दकः इतन्नपुष्करे 👅 वञ्चा व समायपाचे स्वचे। धनातात्र वीष्टका उपदधात्। ताल यावानेवामिः। तं चित्रते (०)। (०) खे विश्व ख्या दिती-यामुपद्धाति। पच्चपद् वै विराद्। तस्या वा द्र्यं पादः। श्वन्तरिष्टं पादः॥ खेः पादः। दिशः पादः। परो रंजाः पादः । (०) विराज्येव प्रतितिष्ठ-

खपर्याप पूर्वनत्प नेई खें: हात्मपुष्करेस हाद यिला पुनरयथी हका खपद धात्। एवं पश्च क्याभि स्तरवेषां पूर्यितायां तन पश्च चितयः सम्पन्ने। तने। धें: काष्टें: मञ्चकं
हता तक्षेपिर पुरीषं प्रसार्थ पुरीष खे। पर्यम्भि प्रणी थे। पस्माधाय तक्या ग्रेस हिर्दे जुतन्त्र मान्नेर वी हका खपद धान्। एवं
हते श्रीः पश्च चितियुको भवति। श्राह्य नीय गार्ड पत्य दिषाग्रिसम्भावस्थ क्षेण पश्च सङ्घायोगात् 'पाक्कः', 'श्रीः', सर्वे।श्री चिता भवति॥

दिचिती विश्वेषं विधन्ते। (म) "स्रोकं पृषया ॰ परी रजाः पादः" (म) दिता। येथं दितीया चितिः, सेथं 'स्रोकं पृषया', एव रष्टकोपधेया, सर्वपूरकतादियं 'स्रोकं पृषा' विराष्ट्रदेष्ट्रपी, साच विराष्ट्रपूर्ताः पञ्चपादोपेता। स्रोकचयं चित-दिश्रय पादचतुष्ट्रयं। रजागुषात्मकस्य संसारस्य परसा-दान्ने ये। ये चिदात्मा वर्णते श्रपरे। 'रजाः', स च पञ्चमः 'पादः', एवं प्रश्नस्ता स्रोकं प्रषा।।

तचयनवेदने प्रशंसति। (९) 'विराज्येव • य चनेन-

ति । य ष्तदम्प्रिचिनुते। य उचैनमेवं वेदं (१) ॥ ३॥ अस्ति, पृष्, अन्तरिष्ठं पादः, षट् चं॥ अनु ०॥२५॥

#### भाष षड्विजाऽन्वाकः।

(१) श्रिप्तां प्रखीये। प्रमाधाये। तम्भितं एता श्रवी-ष्टंका उपद्धाति। श्रिप्तिः दर्भपूर्णमासयेः। पृथु-वन्धे चातुर्मास्येषु । श्रया श्राष्टः। सर्वेषु यत्र कृतु-षिति (१)। (१) श्रयं इसाहावृषः स्वायम्भुवंः। साविषः

मेवं वेद''<sup>(९)</sup> इति। 'विराच्येव' श्रन्न एव, विराज्देइ एव, वा॥

द्रति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखको प्रथमप्रपाठको पञ्चविंग्रोऽनुवाकः॥ १५॥

## श्रथ षड्विंग्रीऽनुवाकः।

पूर्वानुवाको पुष्करपर्याचुपधानमुक्तं। इष्ट फसविश्वेषा अतिविश्वेषाच्चाच्चे। पूर्वे विष्टितमेवार्थे पुनर्विश्वेषकचनाया-दावनुवद्ति। (१)-'श्वश्चिं प्रणीचे। • ऋतुम्बिति''<sup>(१)</sup> इति। इतत् वर्वे चे।ऽपां पुष्यं वेदेत्यनुवाके व्याख्यातं॥

# सर्वे। त्रिरित्यनेनुषक्तं मन्यामद्ये। नाना वा ख्तेषीं वीथीषि(१)। (१)कमुग्निं चिनुते॥१॥

त्रसार्णकेतुकसा सातचेण क्रलङ्गलमाचेपसमाधानः-भ्यामुपपादचितुं मतद्वमुपन्यस्रति। <sup>(९)</sup>''त्रय **र सा**राहरः • एतेषां वीर्याणि"<sup>(१)</sup> इति । खयभुवः पुत्रः कश्चित् 'त्रहण-नामको मुनिरेवं 'श्राइ स्न', काठकेषु थे। उथं विहितः 'श्रश्निः', मावित्रादिराइणके तुकानाः सः 'सर्वः', ऋषि 'सावित्रः', एव उत्तरोत्तरेषु पूर्वपूर्वानुषङ्गस्य विद्यमानसात्। यो भाषिकेतः स साविचपूर्वक एवानुष्टेयः। चातुर्चे चियस्दुभधपूर्वकः। वैय-द्धजसितयपूर्वकः। भारणके तुकसम्बत्धयपूर्वकः। एवमनु-षक्ते सत्यार्णकेतुकखेतर्निपेचस्य स्वातच्यं नास्ति। साविनस्य तु तदिचते। तस्रात् सर्वेष्वनुषक्तलात् सर्वे।ऽपि साविच इत्येव व्यवदार्थः। श्रतसासीय क्रलकृतं न लाइपकेतुकस खतकास्रोटारणसा मुनेर्मतं तदि इंदूर्यते । ब्रह्मवादिने। वदिना 'साविचः सर्वे।ऽग्निरित्यनुषङ्गं मन्यामहे', न कोऽपग्निरितर-चानुषक्तति। 'एतेषां' त्रग्नीनां, 'वीर्याषि' फसानि, 'नाना'-ष्ट्र युक्तान्येव, तानि च यापां पुन्यमित्यनुवाके संवत्यरं प्रत्य-चेषामुमादित्यं प्रत्यचेषेत्यादिना निरूपितानि॥

तदेतत्पाखनागालं प्रपश्चेग प्रदर्भयति । (१) "कमग्नि चिनुते • चिन्वान इति''(१) इति । दादश्राद्याद्यचाङ्गलेग स्वियम्प्रिं चिन्वानः। कम्बिं चिनुते। सावि-चम्प्रिं चिन्वानः। कम्प्रिं चिनुते। नाचिकेतम्प्रिं चिन्वानः। कम्प्रिं चिनुते। चातुर्द्वीच्यम्प्रिं चिन्वा-नः। कम्प्रिं चिनुते। वैश्वसृजम्प्रिं चिन्वानः। कम्-प्रिं चिनुते॥ २॥

ज्यानुवाक्यंमाशुम्तिः चिन्वानः । कम्तिः चिन्ते । इममारुखकेतुकम्तिः चिन्वान इति (१) । (१) दृषा वा ख्रिः । दृषासी सःस्फालियत् । दृन्येतास्य यज्ञः ।

बीवमाना बोऽवं महाग्निः सेऽवं 'सवियः' सिव्यानः पुनान् 'कमग्नि' किम्यवक्षमग्नि, 'चिनुते', हायेवं भी श्रद्धात्रमृते लं विचार्य। संवक्षरदेवताप्राप्तिस्त्रक्ष पसं, हतरेवां लन्यदेव पृथक् प्रवक्षणसादिखप्राष्ट्रादिक्षं, श्रती नैकप्रस्व स-श्वावनायस्रोति किंत्रब्द्धाभिप्रायः। एवमुत्तरत्रापि योच्यं। उपानुवाक्षमाग्रुमग्निस्यत्र यदेकेनेत्यासुपानुवाक्षकाप्छे।को महानग्निविचितः। यस्री सिव्यमिति वाक्षेनेव गतार्थः, तर्दि शाखान्तरप्रसिद्धं कश्चिदम्बन्तरमस्। तदेव प्रव-नामाग्रवस्त्रस्ति त्रद्धाविद्यस्ति स्त्रावादिनामभिप्रायः॥

सावित्राग्नेरनुषङ्गपचे वाधं दर्जयति । (४)"द्रषा वा त्रिशः • तस्राचानुषज्यः"(४) दति । चाऽयमम्युपसचिते।ऽग्निति सेऽसं तसानानुषञ्चः । (१) सोत्तरवेदिषु कृतुषु चिन्नीत। जत्तरवेदाः इतिश्वीयते (१)। (६) प्रजाकामश्चिन्नीत ॥३॥ प्राजापत्थाः प्रजाः। प्रजावान् भवति। य युवं वेदे (६)। (१) प्राजापत्थाः प्रजाः। प्रजावान् भवति। य युवं वेदे (६)। (१) प्राजामश्चि

'हवा' येका, रेतः येचनेन प्रजामुत्यादि वतुं समर्थः । तादृशो यथनुषष्टं कुर्यात् तदानीमस्याग्निषितो हवषदयं कि सिदैरी 'संस्काखयेत्' पीडयेत्। 'श्रस्थ', 'यश्वः', श्रिप विनम्धेत्। 'तस्नात्', साविचाग्निरितरच नानुषश्चनीयः, स्वतन्त्रा एवैते सर्वेऽग्रयः। तस्नादाद्वाकेतुकस्य स्नातन्त्र्येणैव कल्युक्तमृत्यर्थः॥

कत्विश्वेषे तत्ममन्धं विश्वचे । (१) 'से चित्र वेदिषु • श्वाश्विष्य ते''(१) इति । एच रवेदिस हिता ये कतवः पश्चमा-द्यः तेन्वेवा इषकेतुक मिश्रं 'चिन्योत', नद्धच रवेदि र हिते व्यश्चित हो चारिषु । यसादयं 'श्वशः,' एच रवेदि स्थाने 'चीयते', तसात् तद्र हितं तचयनं न युक्तं । एवं सत्यसादिश्व निषेधात् पूर्वे कादिश्व चित्र स्थाप् पूर्वे कादिश्व चित्र स्थाप् विश्वचे । एवं सत्यसादिश चित्र स्थाप् पूर्वे कादिश चित्र स्थाप विश्वचे । इष्ट ॥

श्रयाच स्थमस्य काम्यप्रयोगाः। तनैकं काम्यं दर्शयति।

(() "प्रजाकामस्यानीत • च एवं वेद"(() द्वि। श्रग्नेः प्रजानी
स्राजापतिमा स्राज्यतात् प्राजापत्यत्वकोन साम्येन प्रजापत्यः
कत्मग्रेः॥

न्बोत। सुञ्ज्ञानं वा युतत् पंश्वनां। यदापंः। पृश्व-नामेव सञ्ज्ञानेऽग्निं चिनुते। पृश्वमान् भवति। य युवं वेदं<sup>(०)</sup> ॥ ४ ॥

(°) दृष्टिकामिश्वन्दीत। श्वापे। वै दृष्टिः। पूर्जन्ये। वर्षुके। भवति। य ग्वं वेद्<sup>(०)</sup>। (०) श्वामयावी चिन्दीत। श्वापे। वे भेष्वं। भेषुजमेवासी कराति। सर्वमायुरिति(०)। (१०) श्वभिचर श्विन्दीत। वज्ञी वा श्वापेः॥ ५॥ वज्रमेव सार्वव्येभ्यः प्रष्ट्रिति। स्तृणुत र्यनं(१०)।

श्रथ दितीयकाम्यं दर्शयति । (१) "पद्मुकामिस्याति ० य एवं वेद" (१) दति । ये द्ववार्त्ताः पश्चवो यच काष्यपेऽन्विख जानन्ति तस्मात् 'श्रापः,' पश्चमां', सम्यग्ज्ञानसाधनं श्राते।-. ऽस्रश्चयने सति 'पश्चमां', ज्ञानसाधन 'एव', श्रश्चिता भवति ॥

श्रय दतीयं दर्शयति। <sup>(८)</sup>"दृष्टिकामस्यमीति ॰ य एवं वेद<sup>ः (८)</sup> इति॥

चतुर्थं दर्शयति । <sup>(८)</sup>''त्रामयावी चिन्यीत ॰ धर्वमायुरेति'' <sup>(८)</sup> दति । तापप्रान्तिकर्त्वाद्पां भेषज्ञत्वं ॥

पञ्चमं दर्भयति । (१०) "मभिचर ए खिम्बीत ० सृषुत एनं"
(१०) इति । उपरिष्टात् ता मापा वज्जोश्चलेखेव वच्छाते । तसादर्पा वज्जलं । स्रवापासे वेषप्रधयनात् सर्वतः फससाधनलेनापासे वेषप्रधमनं॥

(११) तेर्जस्कामा यश्रस्कामः। ब्रह्मवर्षसक्तामः खर्गक्ताम-श्रिम्बीत । एतावृद्धाविस्ति । यावद्देतत् । यावदेवास्ति । तद्वंदन्धे(११) । (११) तस्यैतद्वृतं । वर्षति न धावेत् ॥६॥ श्रम्पतं वा श्रापः। श्रम्पतस्यानंन्तरित्ये(११) । (१९) ना-पुमूर्चपुरीषं कुर्यात् । न निष्ठीवेत् । न विवसेनः सा-यात् । गुष्ठो वा युषे।ऽग्निः। यतस्याग्नेरनितदाद्याय(१९) ।

षष्ट्यप्तमाष्ट्रमनवमणकानि दर्शयति । (११) ''तेजस्कामा • तदवद्यो''(११) इति । तत् प्रजापश्चादिकं खर्गामां 'खावत्', फलमुक्तं 'एतावत्', एव सेकिऽपि विद्यमानमुक्तमं फलं, श्वतः 'धावत्', स्क्तमं फलं 'इसि', 'तत्', सर्वमनेन श्वयनेन प्राप्नोति॥

श्रवादणकेतुकाग्निषिते। नियमविश्वेषं विधक्ते। (१९) "तसीतद्भतं • श्रव्यत्याननारित्तै' (१९) इति। पर्वन्ये 'वर्षति', यति
यदा मार्गे गच्छति तदा क्षेदनभीत्या धावनं न सुर्यात्। तन
कर्षे चान्दतद्भपाषामपां परित्यागेन स्वर्गसुखद्भपमन्दतमकारितं भवेत्। तन्नाभ्ददिति 'न धावेत्'॥

नियमान्तराचि विधत्ते। (११) "नाषु मूत्रपुरीषं • एत-स्थाग्नेरनतिदाद्याय" (१२) दति। 'एवः' त्राद्यकतेतुकः, 'त्राग्नः', त्रवीष्टकाभिर्निष्पाद्यवाद्यु गूढो वर्त्तते। तादृत्रो मूत्रादि-कारिषमतिश्रयेन दहति। य दाद्रो माभ्रदिति मूत्रादिकं 'न सुर्यात्',। पुद्वार्थवेन शास्त्रेषु निषद्धस्थापि पत्र पुनर्निषेधः॥ (१) न पुष्करंप्रकानि हिर्राखं वाधितिष्ठेत्। युतस्याग्ने-रनेश्वारोद्दाय<sup>(१)</sup>। (१९) न क्रुर्मस्याभीयात्॥ नाद्कस्या-षातुकान्येनेमोद्कानि भवन्ति। श्रूषातुका भापः। य युतमुग्निं चिनुते। य उंचैनमेवं वेदं<sup>(१६)</sup>॥ ७॥

चिनुते, चिनुते, प्रजाकामिश्वनीत, य एवं वेद, श्रापंः, धावेत्,श्रश्नीयात्, चत्वारिं च॥ चनु॰ २६॥

श्रीतप्राचिश्वत्तार्थे नियमानारं विधत्ते। (१४) "न पुष्कर-पर्षानि • एतस्याग्रेरनभ्यारोद्याय" (१४) रिति । पुष्करपर्षस्य दिरस्यस्य वा पादेनाक्रमचे मिति तमग्रिमा रूढवान् भवेत्। प्रतस्वदुभयं 'नाधितिष्ठेत्'॥

नियमान्तरं विधन्ते। (१६) "न कूर्मसास्त्रीयात् • य उपैनमेवं वेदं" (१६) इति। 'कूर्मस्य', अष्टं किश्चिद्पि न भुद्धात।
खदक अब्देन तनत्या मीनादिक्षे साम्यते, तदीयमण्डुं 'नास्त्रीयात्'। 'यः', 'एतं' आक्षकेतुकं, 'श्रीग्रं', 'चिनुते', 'यः', च 'एवं', 'वेद', तं 'एनं', प्रति 'श्रीदकानि' खदकवर्त्तीन मीनादीनि, 'श्रघातुकानि' श्रद्धिकानि, 'भवन्ति' 'श्रापः', श्रिप 'श्रघातुकाः' खदकमरणं न भवेदित्यर्थः ॥

द्दति बायनाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके पश्चिमोऽनुवाकः ॥ २६ ॥

## श्रथ सप्तविधाऽनुवाकः।

(१) दुमा नु कं भुवना सोषधेम। दुन्द्रेश्व विश्वे व देवाः(१)। (१) युज्ञच्चे नः स्तम्बच्च प्रजाच्च। श्रादित्वै-रिन्द्रेः सह सीषधातु(१)। (१)श्रादित्वैरिन्द्रः सर्गणा म-रुक्तिः। श्रक्षाकं सूर्विवता तनूनां(१)। (४)श्रास्त्रेवस्व

## षय सप्तविशेषानुवाकः।

कथा: । इमा नुकमिति चतस इति । तन प्रथमामाइ।

(१) "इमा नुकं • विश्वे च देवा:"(१) इति । 'इन्ह्य विश्वे देवाय', वयस 'इमाः' 'भुवनानि', 'नुकं सीषधेम' सुखनामसुनु
कमितिपठितं सुखं यथा भवति तथा साध्याम॥

्श्रथ दितीयामार । (१) "यश्चं च न • यर सीवधातु" (१) इति । त्रयं 'इन्द्रः', 'त्रादित्यैः यरु', 'नः' श्रयाकं, 'यश्चं', श्ररीरं 'प्रजाञ्च', साधयतु ॥

भण व्यविष्यामार । (१) 'भादिकीरिन्दः • तनूनां" (१) दिता । 'भादिकीर्महङ्किः', च युक्तलात् 'सगणः', भ्रयं 'दन्दः', भ्रम्भाकं 'तनूनां', 'भ्रविता स्रत्' रचिता सवतु ॥

कच्यः । त्राञ्चवखेति सप्तदश्चचपण्य इति । तत्र प्रथमामा-इ । <sup>(४)</sup>"त्राञ्चवख ० खां पुरं"<sup>(४)</sup> इति । त्रश्चव्देन जनावान्

<sup>\*</sup> खन चतुर्धी गास्ति।

मार्श्ववस्त । त्र्राण्डीभेव ज्ञमा मुद्दः। सुखादी दुःख-निधनां। प्रतिसुचस्व स्वां पुरं<sup>(१)</sup> ॥ १ ॥

(१) मरीचयः स्वायम्भवाः । ये श्रेरीरार्ष्यंकस्पयन् । ते ते देष्टं कंस्पयन्तु । मा चं ते स्थास्मंतीरिषत्(१) । (१) उत्तिष्ठत मा स्वेत । श्रुप्तिमिक्कध्वं भारताः । राज्ञः

यजमान खच्यते। पाञ्चवं नाम गमनं जना, ञ्चवनं प्रापणं. यज-भानं जन्मोपेतमाञ्चः। 'त्राञ्चवस्त्र' पुनः पुनर्जन्मसचणमागभनं, मा कुर, मुजः 'माञ्चवस्त्र' पुनः पुनर्भरणसचणं ञ्चवनं मा कुर्। 'मा 'मुजराण्डीभव' श्वाण्डः ब्रह्माण्डमध्य द्रव्यर्थः श्वाण्डी-व्यक्षततद्भाव खच्चते। पूर्वमनाण्डा द्रदानीमाण्डीभव तस्त्र निषेधा माञ्चवेनीच्चते, पुनः पुनर्बन्नाण्डवर्षातं तव मास्र-दित्यर्थः। सञ्चवेनावस्थकतं द्यातयित। संमारोक्तरणविषया तवास्त्रातिः सर्वथा विनस्नातित्यर्थः॥

त्रय दितीयामार । (॥)"मरोत्तयः खायमुनाः • मा च ते खास्रतीरिषत्"(॥) रति॥

त्राय हतीयामाइ। (() "उत्तिष्ठत मा खप्त ॰ सर्वेष ययु-जेषमः" (() इति । हे चितिजे। यूयं 'उत्तिष्ठत', उत्यिता भवत, उत्पादं कुरतेसार्थः। 'मा खप्त' खप्नं मा कुर्त, प्रकः या मा भ्रतेसार्थः। 'भारताः' इविराद्भिरषग्रीसाः यनाः, सामस्य तृप्तासः। द्वर्थेख स्युजीवसः(१)। (१) युवीसु वासीः(१)। (१) च्यष्टाचेका नवेदारा॥२॥

देवानां पूरंयाध्या। तस्यार्थं दिरक्षयः केन्राः। स्वर्गा काका ज्योतिषाऽऽष्टतः(ः)। (८)या वै तां ब्रह्मका

'यतिं' याद्यकेत्वं, 'द क्यं। कीद्या खिलाः, 'राधः' राजमानसः, 'सेमसः', पानेन 'क्षप्ताः', 'सर्चेष', 'स्युजेविमः' समानप्रीतयः, षद्ययेवंविधा मक्य यनुष्टेयार्थस्येष्टकोपधानसः प्रकाशको न भवति तथायेतदर्थानुसार्थेन किस्बद्दृष्टातित्रये। द्रष्टयः॥

या चतुर्थाः प्रतीकं दर्शयति। (०) "युवा सुवासाः" (०) इति।
से अयं मको यं या तामध्ये देवयना इत्यमुवाके या ख्यातः॥
यथ पश्चमीमाइ। (०) "यष्टाचका • व्योतिषादृतः" (०) इति। पूरिति वरीरमुखते, 'देवानां' इन्हादीनां, 'पूः,' 'यष्टाचका' चक्रवदावर्षभ्रतास्त्रगस्य सुवासमेदोस्त्रिमच्या इति। वेश 'यष्टाचका', विरोवर्षिभः यप्ति भर्या दाराभ्या मुपेता 'मवदारा', 'ययो ख्या' कर्मगतिमन्तरे च केनापि प्रदर्ष्त्रमञ्ज्ञा, 'तस्यां' पुरि, 'दि-रस्त्रयः' सुवर्षनिर्मितपदार्थस् द्वाः, 'को शः', यवका श्रद्धः, 'स्त्राः' सुवर्षनिर्मितपदार्थस् द्वाः, 'को श्वः', 'खोतिषा' भाषकेन को वर्षतिन्त्रेन, 'स्त्राहृतः' परिवेष्टितः, वर्षते॥

वेद। श्रम्हतेनावृतां पुरीं। तसीं ब्रह्म च ब्रह्मा च। श्रायुः कीर्तिं पुत्रां दंदुः(८)। (१-)विश्वात्रमानाः इरि-सीं। यससी सम्परीर्हतां। पुरर्श हिस्सीयीं ब्रह्मा ॥ ३॥ विवेशीपुराजिता(१-)। (१९)पराखेली ज्यामुयी। परा-

श्रध षष्टीमार । (९) "यो वै तां ० प्रजां ददुः" (९) इति। 'श्रध्यः' सत्यं ज्ञानमनन्तित्यादिश्रुतिप्रतिपादितस्य वस्त्रनः, सम्बिनी 'श्रम्यतेन' परमानन्देन, 'श्राष्टतां', 'तां पुरीं', 'यो वै' यः कोऽपि पुमान्, 'वेद', 'तस्ते' विदुषे, 'श्रष्टा स्व' परमान्त्रापि, 'श्रष्टा स्व' प्रजापतिरपि, स्वाराध्यामन्येऽपि सर्वे देवा सायुरादिकं प्रयस्क्षिता।

श्रध सप्तमीमाइ। (१०) "विक्षाजमानाप्त विवेशापरा-जिता" (१०) इति। 'ज्ञञ्जा' प्रजापितः, 'पुरं' अरीरं, 'विवेश' प्रविष्टवान्। की हुशीं पुरं, 'विक्षाजमानां' विशेषेण राजमानां, 'इरिणीं' पापइरणश्रीसां, 'यश्रसा' जगत्स्रष्टलस्रचस्या कीर्त्या, 'सम्परीष्टतां' सम्बक् परिवेष्टितां, 'इरम्पायीं' सुवर्ष-विभितां, कहा चिहिप प्राजयर इतां॥

श्रथाष्ट्रमीमार । (१९) "पराखेत्य व्यामयी • सुरानुभयान्' (१९) इति । 'विदान्' परब्रह्मतत्त्ववित्, 'पराख्' पुनराष्ट्रित्र-रितः, 'एति' ब्रह्मतत्त्वं प्राप्तोति । कीदृषोविदान्, 'श्रव्यामयी' केत्यं नाश्वती । इह चामुचं चान्वेति । विद्वान् देवा-सुरानुभयान् (११) । (११) यत्तुं मारी मन्द्रयंते । यद्योषि-त्यतिव्रता । अरिष्टं यत्तिचं क्रियते । अग्रिस्तद्नुं-वेधति (११) । (११) अञ्चलतासः श्रंतासु ॥ ४ ॥

त्रय नवमीमाइ। (११) "यत्कुमारी मन्त्रयते • त्रिग्रास्तरनुवेधित" (११) इति । 'कुमारी' विवाहर हिता स्त्री, 'यत्' पापं
पुरुषस्थीगरूपमृद्धिय, 'मन्त्रयते' हवें करोति । 'योषित्' युवतिः च, 'यत्' पापं परपुरुषस्थीगं रूपम् उद्दिष्ण, 'मन्त्रयते'
इष्टा भवति, 'पतित्रता', त्रिपि खभर्यसंयोगाभावेन क्रिष्टा सती
'यत्' पापं देहस्यागरूपमृद्धिया, 'मन्त्रयते', 'यत्' त्रन्यदिप,
'किश्वत्', 'त्रिर्ष्टं' दानादिना रेष्टुं विनाग्रयित्मक्रकां महत्यापं,
श्रस्य यक्षमानस्य येन केनापि 'क्रियते' 'तत्' सर्वम्, त्रयमाद्यकेतुकः 'क्रियः', 'त्रनुवेधित' त्रनुक्रमेष विनाग्रयति ॥

त्रय दश्रमीमाइ। (१९)"श्रष्ट्रतासः • इन्द्रमग्निश्च ये दि-

युक्ताने। येऽप्येयुक्तानंः । स्वर्यन्ते। नापेक्षन्ते । इ-स्रमिम्बं ये विदुः (११) । (१४) सिर्माता इव संयन्ति । रुक्षिभिः समुदीरिताः । श्रमाञ्चोकादमुषाञ्च । कृ-विभिरदात् पृक्षिभिः (१४) । (१४) ऋषेत् वीत् विश्वं सर्पता-

दुः"(१२) इति। 'म्रष्टतासः' श्रपकित्ताः, 'ग्रतासस्य' पकित्तिः श्राप्ति, 'चंद्रपानः' मृतिस्रितिविद्यिकमीनृष्टाचिनः, 'चंद्रप्य-चंद्र्यानः' तदिपरीताः, तेषां मध्ये 'चे' पुरुषाः,'दन्द्रं' परमैत्र्यं-चुकं परमात्मानं, 'म्रिग्नं' भारणकेतुकस्य, 'विदुः' चाचात्म्येन जानन्ति, ते ज्ञानिनः 'खर्चन्तः' खर्गं मोचं वा प्राप्नुवन्तः, ज्ञानचितिरिक्रसाधनान्तरं 'नापेचन्ते'॥

श्रधिकादशीमाइ। (१४) "सिकता इव • एश्रिभिः" (१४) इति। यथा खोके वायुमा प्रेरिताः 'सिकताः' कि चत् परस्यरं 'संयिका' राश्रक्षपेष सङ्गच्छ मो। तद्देते जीवाः 'रिक्रिभिः' र- जुखानीयैः कर्मभः, 'समुदीरिताः' प्रेरिताः समाः, कर्मार्जन- खानीयात् 'श्रक्षाक्षोकात्' कर्मफ सभे। गरूपात्, 'श्रमुशाच' खोकात्, तदा तदा मिर्गत्य कि चित् कि चित् संयिन्त तेषां सर्वे- पाममुग्रदाय परमेश्वरः 'एश्रिभिः' श्रक्षोः, तत्त्वप्रकाश्वतेः, 'खदात्' श्वानं प्रयच्छित्।।

त्रय दादशीमार । (१४) 'त्रपेत वीत<sup>्रि</sup> वसानमसी" (१४) इति । यमेन नियुक्ताः पुरुषाः पुरातना नूतनास सर्वसा तंः। येऽच्खाः पुराणा ये च नूर्तनाः। चहांभिर्द्रिर्-मुभिर्थक्तं॥ ५ ॥

युना देदात्ववसानमस्मै (१६) । (१९) स मुंखन्तु च पा-त्वर्यः । श्रुकृष्टा ये च क्षष्टेशाः । कुमारीषु कुनीनीषु ।

भूमी व्याण वर्णको तान् समोधेदमुखते देयमदूताः 'वे' यूवं, 'पुराणाः' अत्र अग्निचे वे पूर्वे खिताः, 'वे च नृतनाः', 'वे अवखाः', ते सर्वे यूवं 'अपेत' असात् खानादपगच्छत, 'वीत' परखरं वियुच्य गच्छत, किञ्च 'अतः' 'विसर्पत' असात् खानादिदृरं गच्छत, 'अदोभिः' दिवसैः, 'अकुभिः' राचि-भिञ्च, 'अद्धिः' खाने। 'विसर्पत' असात् सानं' ददं खानं, 'असे' यजमानाय, 'यमे ददातुं, यमेन दस्ते सति केषुचिददोराचेव्यचावीष्टकोपधानं सुनं दत्यर्थः॥

त्रय चयोदशीमार । "(१९) नृमुषम् ० च ये रिताः"(१९) रिता । त्रिविभितिको नृशब्दो मनुख्यातिमाचे श्रेयः, परपीडा-दिना परस्त्यभावादिना जीवनो गर्रिताः पुरुषाः ते जातिमा-चात्र्यवनो नृशब्देनाच विविचिताः । तादृशाः पुरुषाः 'मुष-मु' त्रस्तात् खानादपगच्छ मु, 'नृ' तादृशानां मनुखाषां, 'श्रर्यः' खामी, च 'पातु' रतः खानादपेत्यास्तान् पातु, 'श्रह्याः' त्रक-र्मयोग्याः, दुष्कृतप्रस्ताः, 'ये च ह्याः' विद्युद्धवंत्रजाता एव

बारिखीषु च ये हिताः(१९)। (१०)रेतःयोता आगर्डपीताः। अर्जारेषु च ये हुताः। उभयान् पुर्चपीषकान्। युवे-ऽहं यमराजगान्(१०)। (१०)श्रुतमिसु श्ररदंः(१०)॥ (१८)र्ज्ज-

यमः, चकर्मचीया चन्धादयः पातिकना वा, ते सर्वेष्यसात् सामादपयम् । तथा 'कुमारीषु' विवाहरितासु स्तोषु, 'ये हिताः' गर्भलेन सापिताः, तथा 'कनोनीषु' कुमार्थाः पु-चीषु, विवाहयुकास्विप ये गर्भलेन स्वापिताः, तथा 'जा-रिसीषु' उपपतियुकासु स्तीषु, 'ये हिताः' गर्भलेन स्वापिताः। ते दृष्टचेनजाः सर्वेऽष्यसाद्पधानस्वानादपगस्कृम् ॥

श्रथ चतुर्दश्रीमाइ। (१०) "रेतः पीताः व यमराजगान्" (१०) दति। 'रेतः पीताः' पीतरेतस्काः पुद्दाः। 'श्राण्डपीताः' श्रण्डस्पृष्टोदकाः पापिनः, एवमाद्यभच्छभच्छाः धर्वेऽपीतेा-ऽपगच्छतः। तथा 'श्रङ्गारेषु', 'ये' पश्रादयः, श्रश्रास्त्रीयमार्गेष 'ज्ञतः', पिपीलिकादया वा पिश्राचादिभावेग जगित वर्चने धर्वेऽप्रसात् स्नागादपगच्छन्। तथा 'पुचपाचकान्' श्रुतद्य-भद्दीनताकुत्सितान् पुचान् पाचांस्त्र, 'लभयान्', 'श्रदं युवे' श्रसात् स्नागत् प्रथक् करोमि, तथा 'यमराजगान्' यमेन पात्रितं योग्यान्, धर्वानस्यपनयामि॥

श्रथ पश्चद्याः प्रतीकं दर्भयति। (१०) "श्वतिम्बुश्वरदः" (१०) इति। इयञ्च श्राखान्तरीया वैत्रदेवकाच्छे यागे यान

द्रो यदुद्धां विख्वं। पितृणाच्चं यमस्यं च। वर्षणस्या-स्विनोर्ग्नेः। मृहताच्च विद्वार्यसां(१८)। (१०)कामुग्रय-

देवा यचा नश्चका जर्यन्तन्तां। पुचामा यच पितरा भवन्ति
मा नी मध्या रीरिषतायुर्गन्तोरिति । हे 'देवाः', 'श्रतमिषु'
श्रतमिष, 'श्रर्दः' संवत्यराः, 'श्रीन्त' श्रद्धाकमन्तिकखा
एवाखन्या एव, श्रतायुः पुरुष इति श्रुत्या श्रतं, श्रर्द श्राधिक्येन तच तच प्रश्चद्धन्ते। श्रद्धाकं तु न पर्याध्या तच हेतुदध्यते, 'यच' एषु श्रतसंवत्यरेषु, 'नः' श्रद्धादीयानां, 'तशूनां',
'जरसं' श्ररीराणं वये। हानिखचणं श्रीधिष्यं, 'चके' हे देवा यूवं
क्रतवन्तः। किश्च 'यच' यखां जरायां, 'पुचायः' पुचाः खकीबोदरजाताः खेन रचिता एव, 'पितरो भवन्ति' प्रत्युत
पालका भवन्ति। तादृशमायः कथं पर्याप्तं भवेत्, श्राखां
तावदायुवः पर्याप्तः। हे देवाः यूयं 'श्रायुर्गन्तोः' तादृशमप्यायुः सर्वे प्राप्तुनिच्छा विद्यते यस्त तस्तात्, 'मध्या' तस्त्यायुषे।
मध्ये, 'नः' श्रद्धान्, 'मारीरिष' तद्धिं सतान् मा कुद्रत, इति
श्राखान्तरीयमन्त्रस्थार्यः॥

त्रथ वे । अश्वीमा हा (१९) "त्रदे । धत् । विश्व वसां" (१८) इति । 'यत् त्रद्धाः', पूर्वे का जगत्का र षमि सां 'त्रदः' त्रद्धाः, पित्रादीनां सर्वेषां 'विषयं' विश्वेषा सम्बनं। 'विश्व यसाः' इत्य ने नाका श्व-र्त्ताना यस्त्र ने स्वार्थ । वंखको आस्तु। सञ्चेवास्मि सनार्तनः। इति नाको ब्रह्मिश्रवें। रायेा धनं। पुचानापें। देवीरिचार्डिता (१०)॥॥६॥

् पुरं, नर्वदारा, ब्रह्मा, च, व्यक्तः, श्रुरदः, ऋष्टी चं॥ अतु॰ २७॥

त्रश्च सत्रस्थीमाह । (१०) "कामप्रयवणं ० पुनामापादेबीरिष्ठाहिता" (१०) इति । प्रकर्षेण यवनं मित्रीकरणं प्रयवणं
कामानां प्रयवणं येन ब्रह्मणा भवित तत् 'कामप्रयवणं', 'मे' मम,
ब्रह्मप्रकामप्रापकं 'त्रस्त'। 'हि' यसात्, त्रतः 'सनातनः' त्रनादिसद्धः, 'स एव' परमात्मैव, 'त्रस्ति', इत्यतः कारणात्
'नाकः' दुःखरहित स्थानविभेषः, 'ब्रह्मित्रवः' ब्रह्मविषयवाकात्रवणं, 'रायः' हिरप्यादयः, धनं प्रीतिमाधनं स्त्रीपुनादिचेत्येतत् सर्वे ममास्त इति भेषः । 'देवीः' देवनभीसाः,
'त्रापः' यूयमबीष्टकाः, 'इष्ट' अस्मिन् कर्मणि, 'पुनान्',
'त्राहिता' धन्त सन्माद्यत्॥

द्दति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके सप्तविंग्रीऽनुवाकः॥ २०॥

### श्रथ श्रष्टाविंशोऽनुवाकः ।

(१)विशीष्णीं यश्रेशीष्णीच । ऋषेते। निर्मृति १ हर्ष। परिवाध १ श्वेतकुष्टां। निजङ्गर्थ शव्लोदंरं(१)। (१)स ता-माच्यायया सह। श्रमे नार्थय संहर्णः। ईर्ष्णासूर्य

### श्रथ श्रष्टाविशेष्ठाः ।

कर्यः। विश्वीष्णिमिति हे इति। तच प्रथमामाइ।

(१) "विश्वोष्णि • शवसेदिर्मि" (१) इति। हे श्रग्ने 'विश्वोष्णिं'
शिरोर्हितां, 'ग्रप्नशिष्णि स्व', ग्रप्नमानशिरोयुक्तां च, 'निर्ष्टति' राचसीम्, श्रस्तक्षोम्, 'इतः' श्रस्नात् स्वानात्, 'श्रप्रध्य'
श्रप्राहि, परिस्थादिनामका निर्श्वतिसम्बन्धिनः पुरुषा श्रष्यपण्णिह 'परिस्थापिरितेः' 'स्थाधकं' श्रेतकुचिः, श्रेतवर्णकुचियुक्तं
'निज्ञष्वं' न्यग्श्रतजङ्गायुक्तं, 'श्रवस्थोदरं' श्र्क्षवर्णमित्रितोदर्युक्तं॥

भय दितीयामार । (१) "म तान्वाच्यायया सर • त्रग्नेना-प्रय संदुग्नः "(१) इति । वाच्यानि क्रनेनिन्द्यानि, पूर्वे क्रपरिवा-धादिरूपाष्यपत्यानि तान्यात्मन इच्छतीति 'वाच्याया' परि-वाधादीनां माता काचिद्खस्मी, श्रस्सदुपद्रवापायं सम्यक् पश्चनीति 'संदुग्नः', परिवाधादयः हे 'श्रग्ने', 'स', लं 'तान्' परिवाधादीन्, 'नाश्रय' मानासर विनागाय । किञ्च थे वृंभुष्टां। मृन्युं हत्याचं दीधिरे। रघेन किःशुका-वता। अग्ने नार्श्रय संहर्शः ॥ १॥ विशीष्णीं दश्र ॥ अनु०२८॥

#### श्रम एकी नित्रिशी (न्वाक: ।

(१) पूर्जन्याय प्रगायत । द्विस्यु नार्य मोहुषे। स ने। य-

विदेविषोऽस्नाकमीर्थादीन् 'दीधिरे' दीपयन्ति । प्रसादुषा-णासयस्यं 'देर्था', तेषु दोवारोपः 'प्रस्था', प्रसाभावेन षाधा 'नुभुचा', 'मन्गुः' प्रसादिषयः क्रोधः, 'क्राया' प्रसादि-पयोऽभिचारः, एतेषामीर्थादीनां दीपनमभिष्टद्भिं खुर्वन्तो चे देविषोऽस्नान् मारचितुं सम्यक् प्रश्नाति तान् सर्वान् 'र्थन', तदीयेन सस्, 'नाम्रय'। कीदृष्टेन रथेन, 'किंग्रुकावता' सुतिस्ताः ग्रुकाः किंग्रुकाः प्राध्यपद्रवकारिषः पद्धाकारा राजसविशेषासीर्थृकोन॥

र्ति सायगाचार्यविर्चिते माधवीचे वेदार्घप्रकात्रे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके प्रष्टाविधाऽनुवाकः ॥ २८॥

ष्यथ एकानचित्रीहन्वाकः।

क्षाः। पर्जन्यायेति तिस इति। तत्र प्रथमामाइ। "(१)पर्ज-

रतद्वयसंचारप्रतीकं मदृष्टपुक्तकेषु रकीनिर्द्रानुवाकग्रेथे
 वर्जते। तङ्काख्यमतेनावाकरं।

वसीमकतु()। (१) दृदं वर्षः पूर्वन्याय खराजे। हृदे। श्रक्तन्तर्न्तशुंयात। मुयासूर्वाता विश्वक्षष्टयः सम्ब-स्रो। सुपिपाला श्रोषंधीर्देवगीपाः(१)। (१) या गर्भमा-

म्याच • यमिष्कतु"(१) इति । हे चित्रमञ्जमानाः 'पर्जन्याय' वृष्ट्यभिमानिदेवाचे, 'प्रगायत' प्रकर्षेष स्तृतं सुद्त । कीषु-ज्ञाय, 'दिवस्पुनाच', दिख्त्पस्ततात् पुनतं । 'मीढुषे' वृष्टिक्पेष असस्य सेचकाय, 'सः' पर्जम्बदेवः, 'नः' चस्नाकं, 'बववं' सद्या-दिक्ष्पं भन्न्यं, यमाद्यितं 'इष्कतु'॥

श्रथ दितीयामार । (१) "रदं वयः • देवमापाः" (१) दित । 'खराजे' खत एव राजमानाय, 'पर्जन्याय' पर्जन्यदेवार्य, श्रक्षाभिदक्षं 'र्दं' खतिरूपं, 'वयः', 'इदोऽन्तरमस्' तदीय-चित्ते प्रविष्टमस्य । 'तत्' श्रस्तदीयं वयः, 'युयोत' तिश्चत्ते हे श्रिक्तं मित्रस्त । 'वातः' वायुः, 'श्रस्ते' श्रस्तास्, 'मयोधः' स्वस्य भावयिता, भवतु 'विश्वक्रष्टयः' सर्वेऽपि मनुस्ताः, श्रसास्य मयोश्वः सन्तु । 'श्रोपधीः' त्रोरियवासाः, 'स्पि-स्वसाः' श्रोभनफ्लोपेताः, 'देवगापाः' हविदारा देवानां पा-स्विष्टः 'सन्तु'॥

श्रय द्वतीयामार । (१)"या गर्भमावधीनां ॰ पुरुषीणाम्" (१) इति । 'यः' पर्जन्या देवः, 'त्रीश्रियवाद्यावधीनां', 'गर्वा'

# मंभीनां। गर्वा क्रकोत्यर्वतां। पूर्जन्यः पुरुषीर्वां (१) ॥ २ ॥ पूर्जन्याय दश ॥ अनु० २६ ॥

#### श्रय चिंशोऽनुवाकः।

(१)पुनर्मा प्रैत्विन्द्रयं। पुन्रायुः पुन्र्भगः। पुन्-क्रीइप्रेणमैतु मा। पुन्द्रेविणमैतु मा(१)। (१)यम्रोऽच रेतः

श्रमानां, मनुख्यलोणाञ्च 'गभें छणेति'। नेऽसाकं मया-श्ररिति बेपः॥

र्ततं वायनाचार्यंतिरचिते माधवीये वेदार्थपकामे यजुरा-रखको प्रथमप्रपाठको एकोनचिम्रोऽनुवाकः॥ १८॥

## श्रथ तिथाऽनुवाकः।

क्याः । पुनर्मा प्रैलिति चेति । तत्र प्रथमामाइ । (१) "पुन-मा प्रैलिज्यं • पुनर्द्रविषं प्रेत मा" (१) इति । चत् 'इन्द्र्यं' श्रेमिन नद्धं, तत् 'पुनः', चपि 'मां', प्रति 'प्रेतु' चानक्त । 'चायुः', चपि 'पुनरेतु', ब्रह्मण इदं 'ब्राह्मणं' ब्रह्मवर्षमं, तद्पि 'पुनर्मामेतु' । 'द्रविषं' धनमपि, 'पुनर्मामेतु' । एतत् सर्वे मम पुनः पुनर्वर्द्धतामित्यर्थः ॥

चथ दितीयामा र । (१) "यमोऽस रेत: • वर्षसे" (१) इति ।

प्रिविश्वामस्तान् । यहाषधीर्ष्यसर्चदापः । इदं तत् पुन्राद्दे । दीर्घायुक्ताय वर्षसे (१) । (१) यम् रेतः प्र-सिच्चते । यम् जाजायते पुनः ॥ तेन माम्हतं कुर । तेन सुप्रजसं कुर ॥ १ ॥

पुनः, दे चे॥ अनु० ३०॥

श्रवासिन् दिने 'मे' मदीयं, 'यद्रेतः', 'प्रथिवीं', प्रति
'श्रक्कान्' प्रमादेन स्कन्नमासीत्। 'श्रीवधीः श्रपि', मदीयं
'यत्' रेतः, 'श्रमरत्' 'प्राप्तीत्', श्रीवधीषु स्कन्नमित्यर्थः।
सन् रेतः, श्रापः, श्रसरत्, श्रसु स्कन्नं, 'तदिदं' रेतः, 'पुनः',
श्रपि श्रदं 'श्राददे'। किमर्थं, 'दीर्घायुस्ताय', 'वर्षंसे' श्रायुर्यद्वेशे, ब्रह्मवर्षसाय स्न॥

चच वितीयामा । (१) "यसे रेत: • सुप्रजरं जुर्" (१) इति ।

'में मदीयं, 'यहेतः', गर्भाश्रये प्रकर्षेण 'विच्यते', 'में'

मदीयं, 'यत्' रेतः, 'पुनः', ऋषि 'श्राजायते' श्रपद्यक्षेणेत्वचते, 'तेन' चपत्येन, 'मां' यश्रमानं, 'श्रस्ततं' सुखयुक्तं,

'जुर्'। 'तेन' श्रपत्यक्षेण रेतसा, 'मां', 'सुप्रजर्सं' श्रीभनपुनपैरिचादिप्रजायुक्तं 'जुर्थं।

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चिन्नोऽनुवाकः ॥ ३०॥

# त्रधैकचिंशोऽमुवाकः।

(१) त्रुह्मस्तिरोधाऽत्रीयत । तर्व वैश्रवणः संदा। तिरीधेषि सपुत्नाद्यः । ये अपोऽश्रन्ति केचन(१)। (१) त्वाद्रीं मायां वैश्रवणः । रयर्थं सहस्रवस्थरं । पुरु-

# त्रथैकचित्रों उनुवाकः।

भय वैश्रवणयद्यमन्त्रा षण्यने। तच चतस्भिवैश्रवणमावाद्येत्। तासु प्रथमामाद्द्र। (१) "श्रद्धासिरोधाऽवायत ॰
यपेऽश्रान्ति केचन" (१) इति। श्रवानादिसिद्धः खुवेरः सम्बोधे। चे खुवेर लया ग्रद्धीतो यः 'वैश्रवणः', विश्रवसे।पत्यं,
य खु 'सदा', 'तव', 'श्रद्धासिरोधाऽजायत' श्रनुपस्रक्तिनां
लदीयकर्मणां तिरोधायक श्रासीत्। श्रतो वैश्रवणय कर्मतिरोधायकलं निवार्थं, तश्रुखेन 'नः' श्रस्सदीयान् श्रचून्,
'तिरोधेदि' विनात्रय, 'केचन' श्रन्थेऽपि, 'श्रपः' श्रस्सदीयान्
कर्माणि, 'श्रश्रान्ति' तिरोद्धित, नाष्रयन्ति, तान्पि सर्वं सं'तिरोधेदि'।।

श्रय दितीयामाइ। (९) "लाड़ीं मार्यां व्याहि ने। विश्व म्"
(९) इति। हे खुवेर वैश्रवणसहितस्तं 'रश्यमास्याय', 'ने। विश्वं श्रयदीयां पूजां प्रति, 'श्रायाहि' श्रामच्छ। कीदृशं रथं, 'यहस्वस्थुरं' श्रराणां सहसं धस्तिन् चक्षे तथकं सहस्रवत् श्रवतः सर्वसात्रं। श्रास्थाया याहि ना बृष्णिं । (२)यसौँ भूतानि बृष्णिमार्यहन्ति । धनुं गावा हस्तिहरेख्यम-श्रान् ॥ १॥

श्रताम सुमृता युचियस्य । त्रियं विश्वताऽत्रं सुखीं विराजम्(१) । (१)सुदुर्शने चं क्रीच्चे चं । मैनागे चं म-

तयुक्ताधूर्यस्य रथस्य मे। उयं सदस्यन्धृरः तादृष्ठं, 'पुदस्यक्रं' यदस्यस्थाकेरसेदपेतं,। तस्य रच-स्रोपसायमुख्यते। 'लाडीं मायां' यथा लडा निर्मिता सासा स्रास्थ्यत्री तददासर्थकरं॥

चय हतीयामाइ। (१) "वसी भ्रतानि विराजम्"(१) इति। 'यसी खुनेराय, 'भ्रतानि' सर्वे प्राचिनः, 'विसं' पूर्वा, 'भ्रावहिनः' समादयिनः। कीदृशं विसं, धनादिक्यं, 'धनं' मिषमुक्तादिकं, हिस्तिः वहितं हिर्च्यं 'हिसिहिर्च्यं', 'यह्मिस्य विना पूजनीयस्य तथा कुनेरस्य, 'स्रमते।' चनु- ग्रह्मुद्धी, 'म्रवास' चविस्ता श्रवासा। कीदृशस्य कुनेरस्य, 'म्रवस्य। 'म्रवस्य। 'म्रवस्य। 'म्रवस्य। 'म्रवस्य। स्वत्यः' सम्पदं, 'निश्चतः' धार्यतः॥

श्रय चतुर्थीमार । (४)"सुद्र्यने ॰ स्र्राधे नगरं तव''(४) रति । सुद्र्यनादिनामकास्त्रयः पर्वताः तस्त्रिक्षेकैकस्मिन् 'मरागिरी', यत् 'तम नगरं', तत् 'संदार्थे', तत् परित्यञ्च हागिरी । सतदाद्वारंगमन्ता । सः हार्यं नगर्न्तर्यं । (पेदि विल्रं नगर्न्तर्यं । कस्योत ज्रध्यें (पे । (पेयदि विल्रं निर्देश । क्योत ज्रध्यें की बेरायायं विलिः ॥२॥ सर्वस्रताधिपतये नम द्रति । श्रय विलर्श्वताधिपतये नम द्रति । श्रय विलर्श्वताधिपतये नम

श्रसदमुग्रहार्थमधागक्केत्यर्थः। कीदृष्ठं नगरं, 'धतदाद्वार-'
गमना' बनाः, व्रतं वा दाराचि, श्रद्वारः कच्छाविवेषाः गमनाः, गमनयोग्या रथाविवेषाः व्रतसङ्ख्याका दारविवेषाः
कच्छाविवेषा रथाविवेषास यसिन् नगरं तं नगरं सतदादार्गमना।

बोह्रमुद्धिसमाधानाचै पूर्वे। त्रिस्ते। (१) ''इति मकाः • ऊर्ध्वम्''(१) इति । 'इति' एवमुका, पद्मश्विरोधे-खादबो नगरकावेखका मका प्रष्टखाः । 'धत ऊर्ध्व', यदि धिं इरेदिखादियन्थः 'कबः' अनुडानविधायकत्राद्धाषद्भाः॥

तिक्षां दर्भवति। (१) "चदि विश्वप्रदेत् • प्रतेषितछेत" (१) इति। 'चिदि'श्रम्द्रप्रयोगादिश्वप्रदर्शं वैकिष्णिकमिति
गम्बते। तिसान् विश्वप्रयथय पिर्ण्येत्यादिमस्त्रेण विश्वं प्रता विश्वभाषमस्त्रेषेषस्त्राणं सुर्यात्। सुवेर्ण्य सम्बन्धी वैत्रवणः कीवेरः, दिर्ण्यं नाभी षद्याची पिर्ण्यनाभः सर्वाभरण-भवित इत्वर्षः। पिर्ण्यं दुर्णमं सुर्वन् सर्वप्राणिनी विश्वेषयः सुद्ति ख्युचतीति 'विद्वदिः', ष्रयोक्तगुण्युकाय वैत्रवणाय तिष्ठेत<sup>(२)</sup>। <sup>(०)</sup>श्चर्ष श्चर्ष वैत्रवृषः। ब्राष्ट्राणी वय् साः। नर्मस्ते त्रस्तु मा मा दिश्सीः। त्रस्मात् प्रविश्चार्त्वम-द्वीति<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>त्राय तमग्निमाद्धीत । यस्मिनेतत्कर्म प्रयुद्धीत<sup>(०)</sup>। <sup>(८)</sup>तिरोधा स्रः। तिरोधा सुवैः॥ ३॥

'त्रयं विसः', मया इत्तः, सर्वप्राचिनामधिषतये तसी वैत्रद-चाच 'नमः', त्रस्तु। इत्युक्ती विश्वदरणमन्तः॥

(१) ''चचं चचं • प्रविद्धास्त्रमङ्कीत''(१) इति। सचैकः चनक्रदः चतात् चाचत इति खुत्पस्ता पासकतं कृते, दिन्तीयः चनक्रदो जातिवाची, सयं 'वैश्ववधः', 'चचं चचं' पास्त्रकः, चित्रवलाति वृत्त्रस्त 'वयं' चनमानाः, ब्राह्मस्त्राति- चुक्तास्त्रेन पासनीयाः 'सः', सतः 'ते' वैश्ववणाय, 'नमः 'स्त्रु', 'मा मा हिष्ट्यीः' हिंसितं मा सुद्तः, यसाद्यं ब्राह्मस्त्रेन नमस्त्रक्षेत्रेन च लचा पासनीयाः 'श्रसात्' कार्णात्, सन्व विश्वाने 'प्रविद्ध', 'श्रसं' श्रसाभिर्दत्तं विष्ट्पं, 'श्रद्धि' भव्य। 'इति' स्रवी, उपस्रानमन्तः।

श्रीकापनं विधन्ते। (क)"श्रय तमग्रिमादधीत । प्रयु-श्रीत'ं(क) दति। 'यस्मिन्' श्रग्नी, वैश्रवणवस्तास्यं 'एतत् कर्म', प्रयुक्षते। 'तमग्नि', पूर्विक्रोपस्नानानन्तरं भ्रमी स्नापयेत्॥

खापनीयं मन्तं दर्भयति । (८)"तिरोधा श्वः •पत्ये बीदे-ति"(८) दति । दे भग्ने 'श्वचिरोधा' श्वचीकं स्रतेत्रवाच्यादय, तिरोधा स्वंः। तिरोधा सूर्भृवः स्वंः। सर्वेषां खाकाना-माधिपत्ये सीदेति(१)। (११) ऋष तमग्रिमिन्धीत। यसिन्धे-तत् कर्म प्रयुक्तीत(१०)। (११) तिरोधा सूः स्वाद्या। तिरोधा धा भवः स्वाद्या। तिरोधा स्वंः स्वाद्या। तिरोधा सूर्भु-वः स्वंः स्वाद्या(११)। (११) वसिन्यस्य काले सर्वा आहती-द्यंता भवेयुः॥ ४॥

श्रपि ब्राह्मर्यमुखीनाः। तसिनद्रः काले प्रयुश्जीत।

एवं 'भू:', स्रोकः 'स्तः', स्रोकः वा, एकैकः अमुद्यस्पेणापि वर्वान् व्याप्तुष्टि । व्याय च 'वर्वेवां' एतेवां, 'स्रोकानां', 'श्राधि-पत्ते' श्रधिकपासनिमित्तं, 'वीद' श्रेचापविष्ठ । 'इति' चय-मग्रिस्तापनमन्तः ॥

यमिन्धनं विधन्ते। (१०) "श्रय तमग्रि ॰ प्रयुश्चीत" (१०) इति। पूर्ववद्वाख्येयं॥

समिन्धनमन्त्रान् दर्जयति । (११) "तिरोधा ० तिरोधा सर्भुवः सः खाषा" (११) इति । 'खाष्टा' समिदियं खाष्ठतमस्त । प्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रस्य वैश्रवणयश्रस्य कालविशेषं दर्शयति । (१२)यसिष्यस्य • स्वत्र नाहिषि"(१२) इति । 'श्रस्य' श्राहणकेतुकस्य, समन्धः, 'श्राह्मणमुखीनाः' हद्रो वा एषः बद्ग्निः स एतर्षि जात इत्यादि श्राह्मणप्रतिपादिताः श्रतहरीयादयः, 'सर्वा श्रपि', श्राष्ठ-तयः 'थिसान् कासे', 'इता भवेयुः', तद्रःसम्बन्धिनि

परं सुप्तर्जनाडेपि(११)। (११)मा सा प्रमाचनंमाध्याप-वेत्। सर्वाधाः सिध्यन्ते। य एवं नेद। श्रुध्यनिदं-मजानतां। सर्वाधां ने सिध्यन्ते(११)। (१४)यस्ते विघा-तुका धाता। ममानाई दबे त्रितः॥ ५॥

तस्री दूसमें प्रिपेश जुड़े। सि । स में ड्वीन् सा विष-

'तिसिन् कासे', वैश्रवणयश्चं 'प्रयुद्धीत', 'वेपि' श्रपि वा, 'सुप्त-जनात् परः', सर्वेषु जनेषु सुप्तेषूत्तरिसान् कासे॥

एतदीवग्रन्थाध्ययने नियमं दर्भयति। (१९) "मा प्राप्तमा-प्रमाभाध्यापयेत् । वर्षार्था न विध्वन्ते" (१६) इति। 'प्रमा-प्रमां' प्रमाद्युकं वृर्द्धनं पुद्दं, 'इदं' वैश्ववणविक्वर्कमं, गुद्दमु-खात् 'श्रजानतां', पुद्दाणां 'खुध्यन्' खुध्यतां श्रश्नाभावेव द्दिहाणां, 'न', केऽपि कामाः विध्यन्ति, श्रज्ञमपि तैर्गं सभ्यते कुताऽन्यत्कामप्राप्तिदित्यर्थः॥

भय विखर्षमकां दर्जयति । (१०) "यसो विचातुकः •
मिय खारा" (१०) । हे कुवेर विचातुकः विवेदां हिरण्यस्म विव्रकरण्योखः 'ते' तव, 'वः' 'श्राता' वैश्रवणः, सेऽयं 'समाकार्यद्ये', ध्येयलेन 'श्राश्रितः', 'तसी' वैश्रवणाय, 'इमं', 'श्रापिद्धं' श्रेष्ठपिष्ठं, 'श्रुहेशिं'। 'सः' वैश्रवणः, 'मेऽर्थान्' महोयान्
हिर्ण्यसाभादीन् पृद्वार्थान्, 'मा विवधीत्' मा विनाश्यतु,
किन्तु सध्ये समाद्यतु तद्र्यमिदं खाइतमस्तु॥

अधापसानमन्त्रमार। (१५)"राजाधिराजाय • मा ते

धीत्। मिय स्वाद्या (१४)। (१६) राजाधिराजाये प्रसम्भ साहिने। नमी वयं वैश्रवणायं कुर्महे। स मे कामान् कामकामाय मद्यां। कामेश्वरा वैश्रवणा दंदातु। कुन्वरायं वैश्रवणायं। महाराजाय नमः। केतवा श्रुत्वणास्य ॥ स्वया वातर्श्यनाः। प्रतिष्ठार श्रतधाहि। समाहितासा सच्छाधायं। स्वयानः श्रत्वानः श्रत्वानः भवन्तु। दिव्या श्राप श्रोषधयः। सुमृडीका सर्खित। मा ते व्याम संहिष्णे (१६)॥ ६॥

यो। मधंदृष्ति "(१५) द्रति। राष्ट्रां वर्षेषा मधिकलेन ये। राष्ट्रसामी थे। यं 'राजाधिराजः', तसी, मसास्कारेष धर्वेषां सामानां
यो। भिमविता प्रतिबन्धकः स 'प्रमुखादी', तसी, 'वैश्रवणाय',
'वयं' यजमानाः, 'नमस्कुर्मदे'। 'कामेश्वरः' धर्वेषां कामानां
सामी, स 'वैश्रवणः', 'कामकामाय' वस्तो। गार्थिने, 'मस्नं', 'मे
कामान्' मद्पेषितान् धर्वान् भोवान्, 'द्दातु'। सुवेर्द्रपाय 'मद्दाजाय वैश्रवणाय', 'नमः', श्रसु। केतव द्रसाःदिकं पूर्वमेव यास्तातं। श्रस्त च वैश्रवण्यश्चास्त्रकते स्वानः
प्रयोगे विद्य सातन्त्रीण प्रयोग द्रसुभयप्रकारी विद्यते।
तत्र वर्षाञ्चतिद्रामान्ने वैद्यायनेन दर्शितं। वैश्रवण्यश्ची त्रास्त्रयेशः। योक्तरविद्यु ऋतुषु विन्नोतेति यथा त्रास्त्रवित्यादि॥

चर्यान्, विषः, भुवः, भवेयः, श्रितः, चं, सप्त चं॥ अतु॰ ३१॥

#### ष्यय दाचित्रीऽन्वाकः।

(१) संवत्सरमेतं द्रतृष्वरेत् । द्वा वा मासी (१) । (१) नियमः समासे न (१) । (१) तस्सिन् नियमविश्रेषाः । विषवसमुद्देशपस्पूर्शी । चतुर्थका खपानं भक्तः स्यात् ।

द्ति सायमाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके प्रथमप्रपाठके एकचिम्रीऽमुवाकः ॥ ३९॥

## श्रय दाचिंग्रेऽनुवाकः।

श्रधादणकेतुक प्रधनाष्ट्रज्ञतं विधन्ते । (१) "संवत्सरं व वा आश्री" (१) इति । यो श्रादणकेतुक मिश्रं चेतु मिष्किति से। ८ धि-कार्षिध्यर्थमादी 'संवत्सरं', 'वा', मासद्यं वा वच्छामासं 'ज्ञतं', श्रमुतिष्ठेत्॥

त्रतबन्दार्थमारः। (१) "नियमः समासेन' '(१) इति। यो यं 'नि-यमः' खीकारः, तदेव त्रतं। एतच 'समासेन' सङ्घेपेण, दर्त्रितं॥ यथ विकारं प्रतिष्ठापूर्वकं दर्शयति। (१) "तिस्मिन् • काष्ट च्ययः" (१) इति। नियमो त्रतमित्येव सामान्यसम्बद्ध-मृत्रं 'तिस्मिन्' त्रते, चनुष्ठेयाः 'नियमविश्वेषाः', क्रमेणे। चन्ते। स्रथते सोमी चनेति स्वनं, तत् चिविधं, प्रातमेथन्दिनसायद्वा-स्रभेदात्, तिस्मिन् स्वनन्त्रे खदकमुपस्कृतेत्, स्वाधादित्यर्थः। श्वहरहर्वा भैक्षं मश्चीवात् । श्रीदुम्बरीभिः समि-द्विर्दिशं परिचरेत्। पुनर्मा मैक्षिन्द्रियमित्वेतेनानुं-वाकेन । उड्डत परिपूताभिरद्भिः कार्यं कुर्वेति ॥ १॥ श्रीसञ्चयवान् । श्रायेवायवं सर्याय । ब्रह्मसे प्रजा-प्रतये । चन्द्रमसे नेह्मचेभ्यः । श्रातुभ्यः संवैतसर्गय ।

पानं, चीरादिविषयं, अक्रमसं, तदुभयमपि प्रतिदिनं कास-इये खीकियते। तस्रात् दिरक्री मनुखेभाः उपक्रियते। प्रा-तच साचचेत्याचातलात्, तथा प्रातर्भुक्तवतः सायं दितीयः कासः, परेद्युः प्राप्तःकाससृतीयः, तत्रेव सायं चतुर्थः कासः, मध्यवित्रीं दितीयहतीयकांकी परित्यच्य तिसंस्तुर्धकांके पानं भन्नं च चखासी 'चतुर्थकाखपानभन्नः', तथाविधेर भवेत्। त्रयवा प्रतिदिनं भिचिता तदसं भुच्चीत, सेाऽयं पची-अन्नविषयः । उद्मारत्वजन्याभिः 'समिद्धिः', त्रश्चिपरिचर्या कुर्यात्। तिसान् यमिदाधाने मन्त्राः 'पुनर्मा मैलिन्द्रियमि-होतेनानुवाकेन', उक्ताः। य चानुवाकः पूर्वमेव व्याख्यातः। श्रापः, गदीतडाकादिभः पात्रेणोद्भुता वस्त्रेण श्रोधितास्र, ताभि: पादप्रचाखनाचमनादिकं कुर्यात्, न तु नद्यादी, य-कार्यः यस्यो भिषापाचादन्यच भच्छादिवस्त्रमृहः, तस्रको न भवेत्। प्रतिदिनमन्यादित्योदणनाभ्यो देवताभ्ये। होमं कुर्यात्। त्रतहामनियुक्तलात् खाहाकाराऽर्थलभ्यः। तताऽग्रये साहा वायवे खाहेत्यादयो मन्त्राः समयन्ते। श्रादियाते वि-

वरखायारणायेति व्रतिष्ट्रोमाः। प्रवर्म्यवदाद्यः। श्र-रुखाः कांग्ल श्रृषयः<sup>(२)</sup>। <sup>(३)</sup>श्रार्थेऽधीर्योरन्। भद्रं कर्वेभिरिति दें जिपत्वा॥२॥

महानाबीभिरद्वार संरख्यक्षे। तमाचार्ये। द्यात्। शिवा नः श्रन्तमेत्वेषधीरास्त्रभते। सुम्रहीवेति भूमिं।

धीयत इति 'चादेचः', चनुष्ठेचोऽर्घः, स च 'प्रवार्यवत्', घनाव-गन्नवः, प्रवार्याध्यवनादौ ये धर्मासोऽचाष्यनुष्ठेयाः। ते च प्रव-र्म्यधर्मा चापसम्बेन स्विताः, संवस्तरमेतद्भतं चरेदेतसिन् संव-स्वरेऽधीयीत यद्येतसिन् संवस्तरे नाधीबीत यावदध्यणनमेतद्भतं चरेत् संवस्तरे पर्यवेते त्रिते कदिदं घेऽग्रिमुपसमाधाय सन्परिस्तीर्थं पूर्ववदिख्या मदन्नीदपस्पृष्ठेत्यादयः। तानेतान् धर्मान् वा चरेत्, चरखास्ये चच 'काष्ड खन्नवः', तेऽपि होत्या इत्यर्थः॥

मधारणके तुक्च चयनप्रतिपादितस्य प्रम्यसाध्यमे नियमान् विधत्ते। (१) "त्ररण्डे धीयीरम् ० पृष्टी भवति" (१) इति।
सीयं ग्रन्थः 'प्ररण्डे', एवा धेतयः, न तु गामे। प्रध्यमे प्रक्रमे
ज्ञान्यर्थं 'भद्रं कर्षेभिरिति दे' स्वी, जपेत्। श्रापमापामित्थेताभिः 'महानासीभः' स्थिभः, प्रधेतारं माणवकं 'उदकं',
स्वर्षयेत्, ततः 'तं' माणवकं, 'श्राचार्या दसात्' क्रताय नियुद्धीत, ज्ञिवा न इति मन्त्रेणीषधीः स्थूप्तेत्। सुरुषीका सरस्वतीति मन्त्रेण 'स्विमं', स्थूप्तेत्। यथाध्यनस्रोपक्रमे सर्वमेत्वनुष्ठितं, एवमध्यनस्रावसाने अपि सर्वमेतदनुतिहेत्। स-

रवमंपवर्गे। धेनुर्द्धिसा। कश्सं वासंस ख्रीमं। अन्यंदा शुक्तं। यंबाशक्ति वा। रवश स्वाध्यायंध-मेंस॥ अरस्यें धीयीत। तपस्वी पुख्या भवति तपस्वी पृद्यो भवति(१)॥ ३॥

कुर्वति, अपित्वा, खाध्यायंधमें ख, दे च ॥ अतृ ० ३२॥ भद्र १, स्मृतिः, साकं जानाम, श्रिष्ठ, अतितासाखि, अत्युर्धाक्षः, आरोगः, केदम, श्रिप्त्रः, संद्वहत्, पवि-चंवतः, आतंनुष, अष्टवानों, वे। सी, श्रिष्पपूर्वस्यं, आरोगस्य, श्रिष वायोः, श्रिषामें, दक्षिषपूर्वस्यं, दंन्द्रधोषावः, श्रापंमापां, वे। पां, श्रापे वे, चतुंष्टयः, आनुद्धीम, श्रिषं प्रखीय, दमानुंकं, विश्रीष्वीं, प्रजीय, पुनंः, श्रद्धाः, संवत्सरं दाचि श्र्मत् ॥ ३२॥

भद्रं, ज्योतिषाप्रतिखोनं, तसिनाजानं, क्राय-पात्, सदस्वदियं, नपुरसंकम्, श्रष्टयानीम्, श्रयाग्ने,य

त्झाध्यमस्य समाप्तावाचार्याय 'धेनुद्विणा', देया भेाजनाधं कांस्वपाचं देयं, प्रावरणाधं 'चैं। मं', वक्तं देयं। तदमत्ती 'मन्यत्' कार्पासमयं, 'मुक्तं', वक्तं देयं। प्रत्यन्तममत्तेन
'यथाप्रति' किमिप देयं, 'एवं', एवमुक्तेनाध्ययनधर्मेष युक्तः सन्,
'मरखे', गुद्दमुखाद्ग्रन्थं 'मधीयत', एवमधीयाना व्रतनियमानुहानात्त्रपेयुक्ता भवति। सभ्यासायं मङ्ग्रसार्थः ॥

ण्वं वेद्, ये नखाः, श्रुसी ये पेख्वच्याः, श्रुमृतं वा श्रापः, श्रुद्धाः, नवविश्यात्तरमृतं ॥ १२८॥

भद्रं दंधातु। ॐ शान्तिः शान्तिः शन्तिः। इरिः

भद्रं करों भिः शृगुयामं देवाः। भद्रं पंश्चेमाक्षभिर्य-जेवाः। स्थिरेर केंस्तुष्टुवाः संस्तनृभिः। व्यर्णेम देव हितं यदायुः। स्वस्ति न इन्द्रें। ष्ट्रबर्ण्यवाः। स्वस्ति नेः पूषा विश्ववेदाः। स्वस्ति नस्ताक्ष्में। श्रिरं केमिः। स्वस्ति नो बह्नस्पतिर्द्धातु। अश्रान्तिः ॥ हरिः केम्। नमा ब्रह्मणे नमा श्रस्त्वप्रये नमः पृथिव्ये नम् श्रोषंधीभ्यः। नमा वाचे नमा वाचस्पत्रये नमे। वि-ष्यांवे बहते करोमि॥ अश्रान्तिः ॥ क्रोम्॥

दित यायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरा-रण्यके प्रथमप्रपाठके दात्रिंगोऽनुवाकः॥ ३२॥ वेदार्थस्य प्रकाग्नेन तमोचादे निवारयन्। पुमर्थां खतुरोदेयादियातीर्थमदेश्वरः॥ समाप्रोऽथं प्रथमः प्रपाठकः॥

<sup>\*</sup> दश्रदश्रत्यनन्तरं प्रतीकमत्र प्रदर्शितं। किन्तु १०६ एकास्याऽष्ट-योगीत्वतः परं अयाम इति प्रतीकपर्यन्तमेकादश्रदश्रतयः सन्ति। एता इसङ्कनया जिश्रोत्तरश्रतं दश्रतया भवन्ति।

## तैतिरीये चारखके

दितीयप्रपाठके प्रथमे। उनुवाकः।

() सब् वे देवानाचासुराखाच युग्नी प्रतेतावास्तां वयः खर्गं खेाकमेष्यामा वयमेष्याम इति तेऽसुराः सज्ज्ञा सबसैवाचरन् ब्रह्मचर्येख् तपसैव देवास्तेऽ-

## तैत्तरीये चारण्यके

दितीयप्रपाठके प्रथमीर्नुवाकः।

चस निः यसितं वेदा यो वेदे श्वोऽखिसं जगत्।

निर्ममे तमइं वन्दे विद्यातीर्यमहेयरं॥

प्रपाठके हि प्रथमे विद्यात्यकतेतुकः।

सम्मक् प्रोक्तो दितीये खात् स्वाध्यायनाद्वाषामिथे॥

तपायेऽनुवाकेऽध्ययनाष्ट्रलेन यद्योपवीतं विधातुं तत्
प्रभंबार्यमादावृपाख्यानमाइ। (९) "सह वै • पराभावयन्" (९)

इति। 'वयं', एव चाधिपद्यनिमित्तं 'स्वगें', निम्बाम इत्येवं
'देवाः', यदा विद्या प्रस्ताः तदानामेव (चित्राः', अपि

<sup>\*</sup> दितीये तु हति तै॰ पाठः। † यथा हति तै॰ पाठः। ‡ तथा हति तै॰ पाठः।

सुरा अमुझ्यू न प्राजान्य से पर्गाभवन्ते न खर्गे खेाकमायन् प्रस्तेन् वै युत्रेनं देवाः खर्गे खेाकमाय-क्रप्रस्तेन्।सुरान् पर्गाभावयन् (१) (१) प्रस्तेता इ वै य-ज्ञोपवीतिना युत्रोऽप्रस्तोऽनुपवीतिना यत्ति इ व

तथैवाभिप्रेत्य यश्चे प्रवृक्ताः, तावुभैः 'यश्चाः', 'प्रततेः' विद्योणें।, 'प्राद्धां'। तदानीं तथाविधाः 'यस्राः', 'धन्नद्धां ज्ञतसन्नाद्दाः, 'सद्देवं भुजबखमाचेणेव 'त्राचरन्' यश्चमारस्थवनाः, 'ते', मीर्छात् ब्रह्मचर्थादिनियमं नादृतवनाः। 'देवाः', तु ब्रह्मचर्थात् समस्ततपद्या युक्ताः सन्तेः यथाशास्त्रमनृष्टितवनाः। 'ते', मूर्छाः 'त्रस्राः', 'त्रमुद्धान्' मीर्छ्यपार्वस्थेन मीर्ष्टं प्राप्ताः, मूढाः सन्तः कर्ण्याकर्ण्यं किमिप 'न प्राजानन्'। ततेः यथाशास्त्रान्तृष्टानाभावात् स्वगं न प्राप्ताः। 'देवाः', तु 'प्रस्तेन', एव 'यश्चेन', 'स्वगें', प्राप्ताः, 'त्रप्रस्तेन यश्चेन', युक्तान् 'त्रस्रान् पराभावयन्'॥

<sup>\*</sup> तथैवाभिप्रेत यचे रति पाठल तै॰ पुलाबे नास्ति।

<sup>†</sup> ब्रह्मचर्यात्मना तपसा हति ते॰ पाठः।

<sup>🛊</sup> गुबाधिकवणादिति तै॰ पाठः।

ख्रुवा यंत्रोपवीत्यधीते यर्जत स्व तत् (१) (१)तसी-खन्नोपवीत्वेवाधीयीत याजयेखजेत वा यृत्रस्य प्रस्टित्या (१) (१)ज्रुजिनं वासी वा दक्षिणत उपवीत् (१) (६)दक्षिणं

'त्रप्रस्तः', इत्युच्यते । 'किश्व', 'ब्राह्मणः', यञ्जोपवीतयुकः यन् 'यत्' किमपि, 'त्रधीते', तत् यवं यागानुष्ठानयमं भवति ॥ तदेवं यञ्जोपवीतं प्रशंसाध्ययोपयोगं वदम् यञ्जाना । मङ्गलेन विधन्ते । (१) "तसासञ्जोपवीत्येवाधीयीत • प्रस्त्यै''(१) इति । 'प्रस्तिः' प्रक्षष्टगुणयुक्तलं ॥

यश्चोपवीतसाधनं द्र्यं विधन्ते। (१) "त्रजिनं • उपवीत"
(१) इति। कृष्णाजिनवस्त्रयोर्न्यतरद्र्यं द्षिषभागे सम्मानं कृषाधीयीतेत्वर्यः । एवमध्ययगदावनेनैव वास्त्रेन विहितसापि वश्चोपवीतस्य दर्शपूर्णमासप्रकरणे निवीतं मनुष्याणामित्यत्र । पुनर्विधानं तद्तिक्रमे तमत्यविश्वेषप्रायस्त्रित्तार्थं॥

श्रीपिवीतप्रसङ्गात् त्रयाणामिष सचणं दर्भवति । (१)''द-चिषं वाज्रमुद्भरते ० संवीतं मानुषं''(१) इति । 'द्चिणं वाज्रं', जिथ्वं श्वलां सच्चे वादी सम्ममाने सित यदेष्टनं तत् 'यज्ञीप-वीतं'। 'एतदेव विपरीतं' सच्चवादे। इश्वें धार्णं द्चिष-वादे। संम्ममानद्वेद्ववित तदा वेष्टनं 'प्राचीनावीतं', इत्युच्यते ।

<sup>\*</sup> उपनीय इति तै॰ पाठः । † अध्ययनयञ्चनयञ्चानामिति तै॰ पाठः । ‡ मनुष्याकामिति तै॰ पाठः । § ज्ञाला इति तै॰ पाठः ।

# बाइमुर्बर्ते वंधते\* सम्बनिति यद्योपवीतनेतदेव वि-पंरीतं प्राचीनावीतः संवीतं मानुवं(१) ॥ १ ॥

## षथ दितीथाऽनुवाकः।

प्रजापितर्वृरेखे।पामंन्त्रयत् तानि वरमेट्खीतादित्थे।

बाक्की इभयोर प्रधासम्बमान योरं सदयमं 'संवीतं', तहेतत् 'मानुषं' मनुष्याणां स्वतीणा स्व यञ्जोपवीतं, हेवानां यथा 'प्राचीनावीतं', पित्वणां तदत्॥

रति यायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकान्ने चजुरा-रखके दितीयप्रपाठके । प्रथमाऽन्वाकः ॥ १॥

### श्रथ दितीयोऽन्वाकः ।

प्रथमे यञ्जोपनीतिविधानमुक्तं । दितीये सन्धोपासनिविधान
न है मुख्यते । तत्प्रजंबार्यमादावाख्यायिका माद्य । (१) "रखायि
दवा पुरोऽनुवाके • नामावा ज्ञाम्बन्ति" (१) इति । 'दवा' मृद्यः
प्रसिद्धार्यः, 'पुरोऽनुवाकः' पूर्वकाखः, पुरः, रत्येव पूर्वेरनूखते

<sup>\*</sup> वधक्ते इति तै॰ पाठः। † दितीयकारके इति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> यद्भीपवीवविधानमुक्का हति तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> सम्बोपासनविधिरिति तै॰ पाठः।

<sup>॥</sup> बादानुपाखानमिति तै॰ पाठः। ¶ सर्वेदनूचते इति तै॰ पाठः।

ने। याद्या इति तान् प्रजापतिर ज्वोद्योधेयध्वमिति तसादुत्तिष्ठनार इवा तानि रक्षारं स्यादित्यं याधेयिन् यावदस्तमन्वगात्तानि इवा एतानि रक्षारं सि गाविष-यां भिमन्तितेनासीसा शास्यन्ति (१) (१) तदुं इवा एते

न तिरानीमिति वा पश्चादिति वेश्चिते, एतादृष्ठे पूर्वकाखे रखांचि खलु 'खगं' श्रेष्ठं तीत्रं, 'तपः', 'श्वतिष्ठमा' छतवनाः, तेन तपसा तुष्टः 'प्रजापितः', 'तान्' रखोविष्ठेषान्, 'वरेख', 'खपामन्त्रयत' खपच्छन्दितवान्, ं वरं ष्ठणोध्वमित्युक्ता तान् परितोव्य तपसे निवारितवान्। 'तानि' रखांचि, 'श्रादित्यः', 'नः' श्रद्धाकं, 'थोद्धा', भवतु 'इति' एवं, 'वरं श्रद्धणीत'। 'प्रजापितः', 'तान्', श्रादित्येन सद युद्धं कुवतेत्यनुष्ठां दस्तवान्। 'तसात्' कार्षात्, 'तानि' रखांचि, 'छत्तिष्ठमं द्वा' छखन्त्रात्, 'शादित्यं, 'योधयिन्त' युद्धे प्रवर्त्तंयन्त्रां द्वावत्', श्रयं श्रादित्यः 'श्रद्धामन्त्रात्' श्रद्धं प्रवर्त्तंयन्ति। 'यावत्', श्रयं श्रादित्यः 'श्रद्धामन्त्रात्' श्रद्धं प्राप्तेति। खद्यमारभ्य ताव-द्यद्धेन सद्द युद्धं कुर्वन्ति तदा च युद्धे प्रवत्तानि 'तानि' रखांचि, तत् वितुर्वरेश्वमित्यन्या 'गायच्या', श्रभमन्तितं यञ्चखन्तेनेव 'श्रास्वन्ति', नलन्येन केनापि॥

इत्यनेना म्बानेन ज्वं प्रजंखार्थं मिधन्ते । (१) "तदु इवा •

<sup>\*</sup> मायचा हित तै॰ पाठः। † उपदेश्वितवानिति तै॰ पाठः। ‡ हत्यमास्थानेन हित तै॰ पाठः।

ब्रह्मवादिनः पूर्वाभिमुखाः सन्वायां गायिषया मिम-निन्नता आपं कर्ष्वं विद्यिपन्ति ता एता आपे। वृद्यीभू-त्वा तानि रक्षार्रसि मन्देष्ठावेखे द्वीपे प्रक्षिपन्ति (१) (१) बर्त्यद्क्षिणं प्रक्रमन्ति तेनं पामानमवधून्यन्ति (१) (१) ज्यन्तमस्तं यन्तमादित्यमंभिध्यायन् कुर्वन् ब्राह्म-

प्रचिपिना"(र) दति। यसादनेन जलेन रचसां प्रान्तः, 'तदु इ वै' तसादेव कारणात्, 'एते' लेकि दृष्यमानाः, 'ब्रह्मवादिनः' वेदख वक्तारः, 'सन्धायां' प्रातः सन्धाकाले, 'पूर्वाभिमुखाः', सन्तः गायचाभिमन्त्रितं वलं 'उध्वें', 'विचिपिना', प्रचिपेयु-रित्यर्थः। 'ताः' च विचिप्ताः †, 'श्रापः', गायचीसामर्थादज्ञरूपं प्राष्य 'तानि' भादित्ययुद्धार्थमानतानि, 'रचांसि', मन्देशनाम-कानां रचनां स्वभ्रते किसंखिदरूणनानि दीपे 'प्रचिपिना' ॥

त्रय प्रद्विणादृत्तिं विधत्ते। (१) "यत् प्रद्विणं ॰ पामा-नमवधूत्वित्ता" (१) इति। 'प्रद्विणं' प्रार्थभगवर्त्तनं, प्रक-मेयुः <sup>§</sup>। तेन च पापचये। भवति॥

त्रय थानं विधत्ते। ''<sup>(8)</sup>उद्यक्तमसंयन्तं ॰ श्वादित्यो ब्र-ह्योति''<sup>(8)</sup> इति । श्रयं परिदृष्यमानः 'त्रादित्यः', 'ब्रह्मोति', ब्राह्मतः 'विद्रान्', पुमान् 'उद्यन्तं श्रस्तं यन्तं', वा 'श्वादित्यं',

<sup>\*</sup> मायन्या इति तै॰ पाठः। † विचित्राः इति तै॰ वाचि।

<sup>1</sup> अवसे अधिहोषे हति तै।

<sup>§</sup> कुर्युः द्रवि ते • अधिकः पाठः D पुक्तके तु ।

# सो विद्यान् सक्तं भद्रमंश्रुते सु वादित्यो ब्रह्मोति (") (")ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येति य स्वं वेदं (") ॥२॥

### श्रय हतीयाऽनुवाकः।

# (१)यहेवा देव्हेलनं देवासयकुमा वृयं। भादि-

तथा 'धायन्', प्रद्शिषञ्च 'सुर्वन्', वर्श्तते स पुमान् 'सकसं',
'भद्र' 'श्रञ्जते' श्रेयः प्राप्तीति॥

वेदमं प्रशंसति। (१) ''ब्रच्चीव सन् ० य एवं वेद''(१) इति। 'यः' पुमान्, श्वादित्यो ब्रच्चीत 'वेद', स पुमान् पूर्वमवाना-ने ऽपि ख्वयं वखतः 'ब्रच्चीव सन्', प्राप्तादेदनाद्यानापगमे सति खानुभवेनापि 'ब्रच्च', श्वाप्तोति॥

ं इति वाचनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्च्यके दितीयप्रपाठके दितीयोऽनुवाकः॥ १॥

#### श्रय हतीयोऽनुवाकः।

दितीये सन्धावन्दनमुक्तं । हतीयादिषु चतुर्वन्वाकेषु पापचयार्थं कुमास्क्रहोमाङ्गभ्रता मन्त्रा उच्चन्ते । तत्र हतीया-नुवाकगतासु ऋषु प्रथमामाह । (१)"बद्देवा देव ॰ मामित"(१)

<sup>ं \*</sup> सायनीये रति तै॰ पाठः।

त्यास्तस्रीम् मा मुच्नुतर्तस्युर्तेन् मामित (१) १ (१) देवा जी-वनकाम्या यदाचाचंतमूद्मि । तस्रीच द्व संचत विश्वे देवाः सुजावंसः (१) । (१) च्यतेनं स्वावाप्टिव-वी च्यतेन् त्वः संरखती । कृताचंः पाद्येनसी यत्

इति। 'देवा सः' देवनशीसाः, 'त्रादित्याः' त्रदितेः पुनाः, हे 'देवाः', 'देवहेडनं' देवानां क्रोधकारणं, 'वत्' कर्म, 'वय- ख्रक्रम'। 'तसात्' त्रपराधात्, यूयं 'मुखतं', त्रपि च 'खतस्थ' यज्ञस्य, सम्बन्धिना 'खतेन' सत्येन होमेन, 'मां', यूयं 'इत' प्राप्तृत ॥

श्रथ दितीयामार । (१) "देवा जीवनकाम्बाः • सञ्जावसः"(१) दित । हे 'देवाः', वयं 'जीवनकाम्बाः' जीवनमात्मन र क्लानः, 'यदनृतं वाचा ऊदिम' राजसेवादी तिम्बार्थं श्रमृतमुत्र-वन्तः, 'स्जोवसः' परस्परमस्नाभिश्व समानग्रीतियुक्ताः, हे 'विश्वे देवाः', 'इर् श्रस्मिन् कर्मषि, श्रमृष्ठिते सति, श्रस्मात् पापात् 'नः' श्रसान्, 'मुद्यत'॥

श्रध हतीयामार । (१)" स्तेन द्यावाष्ट्रियी • श्रनृतमू-दिम"(१) इति । हे 'द्यावाष्ट्रियी', 'स्तेन' सत्यवसनेन, 'यत्' पापं, प्राप्तं तथा हे 'सरखति', श्रनेन 'यत्' पापं, प्राप्तं 'सं

<sup>\*</sup> यूयमपि तै॰ पाठः। † तिल्वार्थं इति तै॰ पाठः।

विचारंतमूद्म (१)। (१) दुन्द्राभी मिचावर्षेषे सोमें। धाता रहस्पतिः। ते ने सुच्चन्वेनसे यद्ग्यर्थतमा-रिम (१)। (१) सञातश्र साद्त जामिश्र साञ्चायंसः श्र सोदुत वा वनीयसः। अनाष्टरं देवर्धतं यदेनस्त-

भनृतसमानर्तेन' सावाप्तिसी, चेत्येता यूयं 'कतात्', तसात् 'एनसः', 'नः' भसान्, 'पासि' यूयं पातेत्वर्थः । किस 'यत्कि-सिदनृतं', 'ऊदिम' वयमुक्तवकाः, तसाद्येनसः पात॥

चतुर्थीमार । (४) "रुष्टाग्नी भिचावर्षी • यद्यक्त-मारिम" (४) इति । 'यत्' पापं, 'श्रम्यक्ततं' श्रम्येन वश्चयति-रिक्तेन निमित्तेन कतं, 'श्रारिम' वर्ष प्राप्ताः, तस्मात् 'एनसः', 'ते' दृष्टाद्या स्रहस्तव्यक्ताः, 'देवाः, 'नः' श्रम्भान्, 'मुश्चम्नु' ॥

चय पद्मनीमाइ। (५) "स्वातत्रष्ट्रसाद्तवामि • मुमुन्धि' (६) इति। 'स्वाताः' समानवस्ताः ज्ञातयः, समानवस्ताः स्वायः वा, तैर्मय ज्ञतः 'त्रंसः' प्रशंसा स्वतः, 'उत' च्रवा, 'वासयः' वावा भार्याः, ताभिर्मय ज्ञतः 'त्रंसः' स्वतः, 'खावान्' क्षेष्ठा स्नाता, तस्त 'त्रंसः' तेन मि ज्ञता स्वतः, 'कत वा' चय वा, 'कनीयान्' कनिष्ठाः स्नाता, तस्त त्रंसः

<sup>\*</sup> रहस्पतिपर्यन्ता इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> वासिः खत रति तै॰ पाठः।

साम्बमसाम्बातवेदे। मुमुम्बि ॥ (१)यदाचा ययानेसा बाहुभ्यामूबभ्यामछीवद्गार्थ श्रिश्चेयेदचेतं चक्रमा वृथं। भूगिमी तसादेनेसः गार्डपत्यः प्रमुच्चतु चक्रम या-

तेन मिंच जता स्तृतिः, 'तस्तात्' स्तृतिवाम्यात्, प्रमक्तेन" मथा 'चनाधृष्टं' केनापि प्रकारेषापरिष्ठायें प्रवसं, 'देवज्ञतं' देव-विषये सन्पादितं, 'चत्', 'एनः' पापं, के 'जातवेदः', 'लं', 'तस्तात्', 'चस्तात्' पापात्, 'मुमुख्यि' श्रस्तान्† मुक्तं सुद् ॥

यय वहीमाद। (१) "यदाचा यत् ० दुष्कृता" (१) इति। वागादिभिः 'यत्', 'यनृतं' ययुक्तक्यं पापं, 'वयं', 'यक्तमं क्रतवक्तः, वाचा यवत्याभिधानं गुर्वादिषु लङ्कारादि चं। 'मनसा', परानिष्टचिक्तनं। 'वाक्रभ्यां', बाह्यधताउनादि। 'जहभ्यां', प्रगन्याखिङ्कनादि। 'यष्टीवद्धां' वानुभ्यां, प्रगन्याखिङ्कनादि। 'त्रष्टीवद्धां' वानुभ्यां, प्रगन्यवदेवनमानादि, 'विक्रीः' विक्रोन, चयोनी रेतःचेकादि, वज्जवचनाच्चुरादीक्रिययदः। चजुवा उद्यदर्वदर्वनादि। मोचेष गुद्देवादिनिन्दामवर्ष। भास्तेनाभच्छभच्यमित्या-दि। 'तसात्' धर्वस्थात्, 'एनसः', 'य्रियः', मां 'प्रमुद्धतु'। 'यानि दुष्कृतानि' यान्ययन्यानि पापानि, 'च्छम', तेभ्ये-ऽपि 'प्रमुद्धतु'॥

<sup>\*</sup> सुतिसम्मानवमत्तेनेति तै॰ पाठः। † मां इति तै॰ पाठः।

: सदशारादि चेति तै॰ पाठः।

नि दुष्कृता (१) । (१) येनं चिता अर्थावाचि वस्त येन् द्वर्यं तमसी निर्मुमी चं। येनेन्द्रो विश्वा अर्जहाद-रातीस्तेना इं ज्योतिषा ज्योतिरानमान अपिक्ष १। (१) यत् कुसीद्मप्रतीतं मबेइ येनं युमस्य निधिना चरामि। एतत् तद्ग्रे अनुको भवामि जीवस्रेव

श्रथ सप्तमीमार । (०) "येन चिता • च्यातिरानज्ञान श्राचि" (०) रिता । 'चितः' नाम कच्चित् पुरुषः, स च पारोडाजिककाण्डे सञ्चारेणोदकपावनात् निष्यस्न रित श्रुतः । स द्वतीयमध्यपान्तयत्, ततिच्वता वायतेति । स च द्वती येन' परमेश्वरच्याः निषा, 'श्रण्वात्' समुद्रसमानात् पापात् 'निर्वेश्वव' निर्मृको स्थव । तथा 'येन' च्यातिषा, परमेश्वरः स्वर्भानुसञ्ज्ञका-स्रेपापादितात् 'तमसः', 'स्व्यें', 'निर्मृमीच' निर्मृकं क्वत-वान् । 'र्ष्ट्रः' स्वर्गाधिपतिः, 'चेन' परमेश्वरच्यातिषा, 'विश्वाः' 'श्ररातीः' सर्वानिष श्रनृत् 'श्रश्वदात्' चणान्नात्रितवान्, 'तेन' च्यातिषा, 'श्रष्टं', 'श्रानश्चान' सर्वता च्याप्तृवं, 'च्यानिष्ठान' स्वर्गातिषा, 'श्रष्टं', 'श्रानश्चान' सर्वता च्याप्तृवं, 'च्यानिष्ठान' परमेश्वरं च्यातिषा, प्राप्तवानिष्ठा॥

श्रवाष्टमीमाइ। <sup>(८)</sup>''यत् कुबीद्मप्रतीतं • प्रति तत्ते द्वामि''<sup>(८)</sup> द्रति। 'द्रइ' श्रक्षिन् वक्षनि, 'मवा', स्नीक्षतं

<sup>\*</sup> स च प्रविध दार्शकाब्दे चन्नारेबोद्यातमामिषु उत्पन्न इति सुत इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> ततः चितः वेनेति तै • पाठः।

प्रति तत्ते द्धामि()। ()यमयि माता यदा पिपेष य-द्नारिष्टं यदाश्वसातिकामामि चिते देवा दिवि जाता यदापे दुमं में वरुण तत्त्वायामि त्वत्ने। अग्रे स त्वके। अग्रे त्वमंग्रे अयासि()॥१॥

मुमुग्धि, सप्त च । श्रनु॰ ३।

'चत्', 'खुबीदं' ऋषं, 'श्रप्तीतं' केनाषासस्यादिना छत्त-मर्षेश्वे न प्रत्यर्पितं, 'चमस्य' दृष्टशिकाधिकारिषः, निधि-स्वानीयेन प्रत्यर्पयितयोन, 'येन' ऋषेन, युक्तोऽइं 'चरामि', 'एतत्' एतेन होमेन, 'तत्' तसात् ऋषात्, मुक्तोइं 'श्रनृषः', श्रुवासं 'जोवन्नेव', 'ते' तव प्रसादात्, तादृशं 'प्रतिद्धामि' प्रत्यर्पयामि, श्रनेन होमेन तुष्टस्तं श्रसिन्नेव जन्मनि मां प्रत्य-र्पणसम्धं सुर्विति भावः॥

श्रथ नवमीमार्भ्य एकविश्वतिपर्यन्तानाम्बयोदश्वानां म-म्बाषां प्रतोकानि दर्शयति। (८) "यग्नयि माता ० लमग्ने श्रयासि" (८) दति। एते मन्ताः सर्वेष्यनेनैवाभिप्रायेणाच्छिद्र-काण्डेयद्देवा देवहेडनमित्यनुवाके व्याख्याताः॥

दित सायनाचार्य्यविर्चिते साधवीये वेदार्थप्रकाचे यजु-रारखके दितीयप्रपाठके हतीयीऽनुवाक: ॥ ३॥

<sup>\*</sup> ऋबिमिति तै॰ पाठः।

### श्रय चतुर्थे। (मुवाक: ।

(१)यददीव्यवृषम् वस्वादित्सम्या सञ्जगर् जर्ने-भ्यः। श्रिप्तमी तस्मादिन्द्रेश्व संविदानी प्रमुखतां(१)। (१)यदस्ताभ्यां चकर् किल्विषाख्यक्षाणां वसुमुपजिन्ने-मानः। जयम्पस्या चे राष्ट्रभ्य तान्येप्रसावनुदत्ता-

#### त्रथ चतुर्थाः नुवाकः ।

चतुर्थानुवाकोकास्त्रस्यु प्रथमामाद । (१) "यददीयम् ० संविदानी प्रमुद्धतां" (१) इति । 'श्रहं', 'श्रदीयन्' पुत्रादि-रचणक्षं व्यवहारं कर्तुमसमर्थः सन्, 'यत् ऋषं', 'स्वस्व' प्राप्तवानस्ति, यदा तदृषं 'जनेभ्यः' उत्तमर्थेभ्यः, 'श्रदिसन्' प्रत्यपंयित्तमन्त्रिक्त्रम्, 'सद्धानर' सम्यम् भित्तवानस्ति, 'श्रदिसन्' 'श्रदिस्त्रस्य', 'संविदानी' परस्तरमैक्यं गती, मां 'तस्तात्' स्थात्, 'मुद्धतां'॥

श्रय दितीयामार । (१) "यद्भसाभ्यां • तान्यप्रसावनु-दत्ताम्यणानि" (१) इति । यानि 'किन्निषाणि' पापानि द्रयाप-ररणादीनि, 'इसाभ्यां', श्रदं स्ततानिसा । 'श्रवाणां' चतु-रादीन्त्र्याणां, 'वयुं' वचनापगन्तर्यं, † रूपादिविषयमित्यर्थः । तं विषयं 'उपश्रिममानः' उपरतं कुर्वन्, श्रधमेर्रेतुं कुर्वन्, ‡

<sup>\*</sup> सन्धाशितवानसि इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> वर्जनीयं गनायमिति तै॰ पाठः।

मध्यमाञ्चलं कुर्वितिति तै॰ पाठः।

मृणानि<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup> उग्नेम्पश्चे राष्ट्रं धृत् किस्किषाणि यद्-श्चरंत्तमनुदत्तमेतत्। नेत्रं ऋणादृणव् इत्संमाना यमस्य क्षोके अधिरज्जुरायं<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>श्चर्वते हेड उद्ग्त-

'चत्' पापं, ज्ञतवानसि, तानि पापात्मकानि 'खणानि', 'खगमका च', 'राइस्ख', इत्येतन्नामधारिकी 'त्रप्रसी', 'त्रनुदत्तां' श्रानुकूक्षेन प्रत्यर्पयतां। पापरूपस्य व्यास्माकं न भवति तथा सुरुतामित्यर्थः॥

भव हतीयामाह। (१) ''खग्रमसे • लेकि भ्रधिरच्युराय''(१) दति। हे 'खग्रमसे', हे 'राइस्त्', 'किल्विवाणि'
चणक्पाणि यानि कतानि, 'यत् अवहत्तं' यत् द्वृते पणादिरूपं प्रतिश्रुतंः 'अप्रणीतं, 'एतत्' ववें, 'अनुदत्तं' अनुकूले युवामेव दत्तवत्था, 'चणान्' चण्युक्तान्, 'नः' अस्मान्, 'समानः'
यहुः खत्तमणीः, 'श्रधिरच्युः' बन्धनार्थं अधिकरच्युयुक्तः
यन्, 'आय' अस्मानादाय,वध्या 'नेदृणवः' नेव चण्युक्तः,
चणप्रयुक्तं बन्धनं कुर्यादित्यर्थः। कुत्रेति तद्चते, 'यमस्य लोके' मरणादूर्ध्वभाविनि गन्तये स्रोके। दितीयः 'द्दत्'श्रब्द एवकारार्थः सन्, 'श्राय' दत्यनेन सम्भ्र्यते, श्रादायैक रच्युभिवेध्वेत्यर्थः॥

<sup>\*</sup> पातकानीति तै॰ पाठः। 🕆 कि व्विषाबि चेति तै॰ पाठः।

<sup>🗘</sup> यचाच्चरतं चच्चयूवपयादिरूपमप्रतियुविमिति तै॰ पाठः ।

मिमसो वर्ष तर्षायामि त्वची अग्ने स त्वची अग्ने
(\*)। (\*)सर्जुसुके। विकुंसुके। निर्कृयी यर्थ निख्नः।
ते येऽसात् युक्षमनीयसी दूराहूर्मचीचतं(\*)। (()नि-

चतुर्धीमारस्य नवमीपर्यंन्तानां षकास्त्रां प्रतीकानि दर्भवित । (१) "स्रवते हेड ० स बस्ते। स्रग्ने ' इति । "स्रवते हेड उदुत्तमम्" इति दयं वैश्वानरे। न इत्यत्र व्याख्यातं । "दमं मे वहण तत्त्वायामि" इति दयं इन्द्रं वे। विश्वतस्परीत्यत्र व्याख्यातं । "तं ने। स्रग्ने स लं ने। स्रग्ने" इति दयं त्रायुष्ठ सायुद्धे। स्रग्ने इत्यनुवाके व्याख्यातं ॥

भय दमनीमाइ। (१) ''सदुसको विकुसको ॰ दूराहूरमचीचतं''(१) इति। 'सदुसकः' सङ्क्षेष परापवादनभीखः, वैक्षसुकः' परापवादनस्य विस्तारयिता, 'निर्म्हथः' क्रोबस्य प्रापयिता, 'यस्व', 'निस्तनः' पिष्कुनः, 'ते' तादृषा ये वयं, स्म, 'श्रस्तत्' तेभ्येऽसात्तः, 'यस्तं' रेगिनिमिन्तं पापं, 'श्रना-गसः' पापरहिता देवाः, 'दूराहूरं' श्रतिष्रयेन दूरं यथा भवति तथा, 'श्रचीचतं' चीतयन्तु, विनाषयन्त्वत्यर्थः॥

श्रधेकादशोमाइ। (९) "निर्यक्षमचीचते । तमसी प्रसुवा-मसि" (९) इति । तेन 'यस्तं' देशमनिमित्तं पापं, 'निर्चीचते'

<sup>\*</sup> परापवादस्य विसारयिता इति तै॰ पाठः। † तादम्य वयमिति तै॰ पाठः। ‡ यस्ममित्वेव तै॰ पाठः।

र्यक्षमचीचते कृत्यान् निर्म्यतिच ॥ तेन् याऽसात् स-संच्छातै तमसौ प्रस्तवामसि<sup>(१)</sup>। <sup>(०)</sup>दुः श्रूर्सानुश्रूसा-भ्यां घणेनानुघणेने च। तेनान्योसात् सस्च्छातै त-मसौ प्रस्तवामसि<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>सं वर्षसा पर्यसा सन्तनूभिरगं-

निष्कृष्य निश्चयेन वा चाभचयामि नात्रयामि, "क्षत्यां" पाप-रेगगदिकामसस्मीस्न नात्रयामि। 'यः' प्रसुः, 'त्रसात्' प्रसासु, 'तेन' क्षत्यादिना, 'सम्ब्रहाते' विनाशमाचरेत्, 'श्रसी' प्रचवे, 'तं' यस्नादिकं, 'प्रसुवामसि' प्रेर्यामः॥

भय दादशीमार । (०)"दुःश्रथ्यानुश्रथ्यासां ॰ प्रस्वामिस"(०) दित । ‡'दुःशंयः' श्रस्यदीयस्य दुष्कृतस्य प्रंमता कथथिता, 'श्रमुशंयः' श्रन्येषामग्रेऽस्वदीयस्य दुष्कृतस्य पुनः पुनः
शंधिता, 'घणः' रननशीसः, 'श्रमुघणः' तस्यैवानुविधायकः, 'तेन'
तैर्दुःशंशादिभिः, यर 'श्रन्यः', श्रियः श्रृषुः 'श्रस्तासम्ब्र्याते'
श्रसासु विनाशमाचरेत्। 'श्रसी' विनाशकाय, 'तं' यस्तासमस्नानं॥, 'प्रसुवामसि' प्रेर्थामः॥

<sup>\*</sup> निम्नुष्य निस्योन वा चातयामि विनाधयामी खर्च इति तै॰ पाठः।

<sup>† &#</sup>x27;क्रवां' नरात्यादितां, 'निर्ऋतं' अनच्यीचेति तै॰ याठः।

<sup>‡</sup> यद्यारामिमित्तमिति तै॰ षधिकः पाठः।

<sup>§</sup> यः वस्थिदिति तै॰ याठः।

<sup>॥</sup> तसी विनामाय रतं यद्यादिकमिति तै॰ पाठः।

ना हि मर्नसा सःशिवेन । त्वष्टां ना अन् विद्धातु रायाऽनुमार्ह तन्ना ३ यदि खिष्टं (=) ॥ १ ॥

कत्यान् निर्श्वितिष्व, पर्ष प ॥ ४॥

श्रथ वयोदशीमाइ। (=)"सं वर्षमा पयसा ॰ तन्नो३ यदि-बिष्टं"(=) इति। एवमनेन कर्मणा निर्धूतपापा वयं 'वर्षमा' बक्षेन, 'सम्पयसा' चीरादिना, 'सम्मनूभिः' श्रीभनैः हरीरैः, 'मनसा' चाणपि तेन " 'समनद्या' दिंशां गता ऋयासा। 'चन' कर्मणि, 'लष्टा', देवः, 'नः' श्रसाकं, 'राषः' धनानि, 'विद्धातु' समाद्यतु। 'यत्', च 'विश्विष्टं' ख्रस्पं पापं, 'तन्तः' श्रसाक्त्रीरस्य समन्ति विद्यते तद्पि 'चनुमार्षुं' 'लष्टा', श्रीभयतु॥

इति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्थ्यके दितीयप्रपाठके चतुर्थीऽनुवाकः ॥ ॥

\*

<sup>\*</sup> वा स्खितिनेति तै॰ पाठः। † तन्ने। स्मासम्बन्धिश्र टीरविषयमिति तै॰ पाठः।

### श्रथ पश्चमाऽनुवाकः।

(') आयुं हे विश्वती द्धदयम् प्रिवर्रे एवः। पुनस्ते प्राण आयोति पर्ा यक्षार्स् सुवामि ते(')। (१) आयुर्दा अप्रे इविषे अुषाणे घृतप्रतिका घृतये। निरेधि घृतं पीत्वा-

### त्रय पद्ममाऽनुवाकः।

पश्चमानुवाकप्रेत्त जुं प्रथमामा । (१) श्वायुष्टे ० सुवासि ते"(१) इति । हे यजमान 'ते' तुम्बं, 'वरेष्यः' श्रेष्ठाऽयम्भिः, 'विश्वतः श्वायुर्द्धत्' समूर्षमायुर्द्धातु, श्वषस्त्युनिग्रहीते।-ऽपि 'ते प्राषः', 'पुनः', श्वस्तानुग्रहेष † 'श्वायाति' लहेहे समा-गष्कतु। 'ते' तव, 'यद्धां' खाधिं, 'परा सुवामि' विनाशयामि॥

श्रथ दितीयामाइ। (१) "श्रायुर्दा • पुत्रमभिर्षतादिमं" (१) इति। हे 'श्रग्ने', लं 'श्रायुर्दाः', सन् 'एधि' यजमानखायुःप्रदेश भवः। कीदृशः लं, 'इतिवेश जुवाणः' श्राड्यं सेवमानः, 'घृतप्रतीकः' घृतीयक्रमः, श्राघारादीनां घृतेन ह्रयमानलात्। श्रवसानेऽपि घृतमेव योनिर्ज्ञाक्षात्पत्तिकारणं
चस्रासे 'घृतयोनिः', तादृशस्तं। 'मध्' स्रादुतमं, 'चाद'

<sup>\*</sup> पद्मानुवाकप्रोक्षास ऋचु रति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> खनुग्रहादि तै॰ पाठः।

<sup>💲 &#</sup>x27;बायुर्दा रुधि' यजमानसायुः प्रदेश भवेति तै॰ पाठः ।

मधु चार् गर्थं पितेव पुचम्भिर्श्वताद्मं (१)। (१) इसम्प्रा त्रायुंषे वर्षसे क्षधि तिगमेनाजी वर्ष सःश्रिशाधि। मातेवास्मा त्रदिते शर्म यक्क विश्वदेवा जरदिष्टर्थ-वासंत् (१)। (४) त्राम श्रायूर्थं षि पवस श्रासुवार्जमिषं व्य

मोधितलेन निर्मसं, 'गवं घृतं पीला', 'पिता पुत्रमिव', 'इसं' यजमानं, श्रभिता रच॥

श्रथ हतीयामाइ। (१) "इममग्ने • जरदृष्टिर्यथासत्" (१) इति। हे 'श्रग्ने', 'इमं' यजमानं, 'क्रिंध श्रायुषे वर्षसे' दीर्घायुषे बखाय च समर्थं कुइ। हे 'वइष', 'तिसां' ती ह्यां, 'श्रोजः' बखं, पुनर्पि 'स्श्रिशाधि' नियमितं कुइ। हे 'श्रदिते' पृथिति, 'मातेव' माह्ववत्, 'श्रसी', सुखं प्रयच्छ। हे 'विश्वेदेवाः', ममायं यजमानः 'जरदृष्टिर्यथासत्', दिया कुर्वन्तु, जर्या श्रष्टिर्थाप्तिर्यसांधी 'जरदृष्टिः' बाख्ये यै।वने च मर्षर्कितः, जरामायुः सम्पूर्त्तिपर्यन्तां यथा याप्नोति तथा कुर्वित्यर्थः॥

त्रय चतुर्थीमारः। (४)''त्रग्न त्रायूट्रवि ॰ दुच्हुनां"(४)

<sup>\*</sup> सम्बन्धिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> संभित्तिनिति ते॰ पाठः।

<sup>🙏</sup> यथायं यजमाना जरदिखरसदिति तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> जरामायुःसम्पत्तिपर्यन्तासिति तै॰ पाठः।

मः। जारे वाभस दुन्हुनीं(")। (") अग्ने प्वस्व स्वपी जसी वर्षः सुवीर्थः। दर्धद्वयिं मियु पे। वं(") ॥ १ ॥

(() अग्निकिष्टिः पर्वमानः पार्चजन्यः पुरेहितः। तमीमहे महाग्यं(()। (०) अग्ने जातान् प्रश्रुदा नः स्-

इति । हे 'श्रग्ने', 'श्रायूंषि' श्रक्षदीयजीवनानि, 'पवसे' यदा वर्द्धनो \* तथा श्रोधयसे । 'ऊजें' चीरादिरसं, 'इषं' श्रसं, 'च', 'नः' श्रक्षाकम्, 'श्रास्तव' श्रामिमुख्येन प्रेरय, 'दुष्कुनां' खपद्रवं, 'श्रारे' दूरे नीला, 'बाधस्त' विनाधय ॥

श्रय पश्चमीमाइ। (४)''श्रग्ने पवस्त मिर्घ पेषं''(६)इति। हे 'श्रग्ने', श्रोभनमपः कर्म चस्तासी 'सपाः', तादृश्वस्तं, 'श्रसे' श्रस्तदीयं, 'वर्षः' ब्रह्मवर्षसं, 'स्वीयं' श्रोभनसामर्थञ्च, 'पवस्त' श्रोधय, वर्द्भयेत्यर्थः। धनं पृष्टिश्च 'मिथ', 'द्धत्' स्नापय॥

श्रथ षष्ठीमार । (१) "श्रिशिर्यातिः । महागर्यं"(१) इति । यः 'श्रिशः', 'खिषः' श्रतीन्त्रियज्ञानवान्, 'पवमानः' श्रोध-नश्रीखः, निषादपञ्चमा वर्षाः, पञ्च जनाः, तेषु भवः 'पाञ्च-जन्यः', 'पुरोहितः' सर्वकर्मसु पुरस्तान्तिहितः, 'तं' एवंगुष-मग्निं, 'महागर्यं' महागृष्ठं, 'ईमहे' प्राप्तमः ॥

प्रथ सप्तमीमार । (<sup>७)</sup>"प्रग्ने जातान् • स्वामित्रह्य उद्गी"

**<sup>\*</sup> वर्धनो इति तै॰ पाठः**।

पत्नान् प्रत्यजीताञ्चातवेदे। नुदख । श्रुसे दीदिहि सुमना श्रहेड श्रुमेन्ते स्थाम चिवरूष एक्की (०)। (०) स- हंसा जातान् प्रसुदा नः सपत्नान् प्रत्यजीताञ्चातवेदे नुदख । श्रीधं ने। ब्रहि सुमनस्यमाना वयः स्थाम

त्रथाष्ट्रमीमार । (म) 'सरसा जातान् ॰ सपत्नान्' (म) द्ति । 'सरसा' बस्नेन, जातानित्यादि पूर्ववत् । 'समनस्यमानः' श्रसासु सेमिनस्यं प्राप्तः सन्, 'नः' श्रसाम्, 'श्रधिश्रूरि' श्रत्योधिकान् श्रूरि । 'वयं', श्रपि त्वदनुषद्दिधकाः 'स्थाम', 'नः' श्रसाकं, । 'सपत्नान्' श्रचून्, 'प्रणुद' ॥

<sup>(9)</sup> द्दित । हे 'त्रग्ने', 'नः' त्रसाकं, 'जातान्' 'सपत्नान्' चे पूर्वमृत्यन्नाः प्रचवसान्, 'प्रणुद' प्रकर्षेण नाष्ठ्य, हे 'जात-वेदः', पूर्वमृत्यन्ना दतःपरमृत्यन्तिप्रसित्यन्नाः तान् 'जा-तान्', प्रचून् 'प्रणुदस्व' खत्यन्तिप्रतिवन्धेन, निराक्त् । 'समनाः' त्रसादनुषहिन्नः, नं 'त्रहेडन्' त्रकुष्यन्, 'चिव- रूथः'प्राम्वंष्रसदेशहहिन्द्रान्ह्प‡ग्रहच्चे।पेतः, 'उद्गा' छद्भित्, 'त्रमुष्टेचकर्में।त्यादकः धन्, 'त्रसो दीदिहि' त्रसान् प्रका- ष्रय, 'ते' तव, प्रसादात् 'समन् स्थाम' सुखवान् भवेयं॥

उत्पत्तिप्रतिबन्धनेनेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> सामुग्रहचित्तः इति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> **प**र्विज्ञां नाख्येति तै॰ पाठः।

<sup>🐧</sup> चनुक्रेयधर्मे। त्यादक इति तै॰ पाठः।

<sup>॥</sup> असिदीयान् इति तै॰ पाठः।

प्रणुदा नः सपतान् (०)। (८) अमे या ने भिता जने। एके। वारे। जिघा सेति। स्ता श्रस्तं ए च इ अहि वस्तसभ्यमा-भर्(८)। (१०) अमे या ने भिदासंति समाने। यस निर्ध्यः। तं वयश समिधं कृत्वा तुभ्यममेपि द्धासि(१०)। (१९) ये। नः शपादश्रेपते। यस्रे नः शपतः शपात्। उषास्र तस्रो

श्रम नवसीमाइ। (८) "श्रग्ने यो व वखस्रभ्यमाभर" (८) इति। हे 'श्रग्ने', 'यः', अनुजनः, 'एकः' एकसदृष्तः, श्ररण्यश्चा यथोपद्रवं करोति तथोपद्रवकारोत्यर्थः। श्रतप्व 'वारः' श्रम्भद्वावहार् जिवारकः सन्, 'श्रभितः' 'सर्वतः, 'नः' श्रम्भान्, 'जिघाएसित' हन्तुमिच्छति। हे 'एचहन्' वैरि-घातिन् श्रग्ने, 'लं', तान् एकवदुद्वातुकान्, 'जिष्ट' मार्य। 'श्रम्भसं', तु 'वसु' धनम्, 'श्राभर' सम्पाद्य॥

त्रथ दश्रमीमाइ। (१०) 'त्रश्ने योने भिदासति • दश्रसि' (१०) इति। हे 'त्रश्ने', 'यः' प्रवसः श्रद्धः, 'नः' श्रस्तान्, 'श्रभिदासति' हिनस्ति, 'यश्च' श्रन्यः, 'समानः', सन्\* 'निष्ट्यः' नित्यं श्रद्धं नित्यं श्रद्धं नित्यं श्रद्धं समित्यदृशं, 'क्रला', हे 'त्रश्ने', 'तुम्यं' लद्धं 'श्रिपं, 'दश्चिं प्रक्षिं । प्रविधानः॥

ऋषैकादशोमार । (११)"या नः ग्रपादश्रपतः • पाप्र समू-

<sup>\*</sup> समानवज्ञः सिन्निति ते॰ याउः।

निमुक्ष सवें पापः समूहतां (११)। (११) या नेः सपत्ने। या रखे। मर्तें।ऽभिदासंति देवाः। इधास्येव प्रक्षायेते। मा तस्योच्छेषि किञ्चन (११)। (११) यो मां देष्टि जातवेदे। यं

इतां"(११) इति। 'श्रमपतः' श्रमाकोष्ठतः, 'यः' प्रचुः, 'श्रपात्' प्रपति, श्रधिविचपित, 'यस्' श्रन्यः प्रचुः, 'ष्रपतः' श्रधिविचि-पतः, 'नः' श्रसान्, 'प्रपात्' प्रत्यधिचिपिति, 'तसी' तद्धं तसि- स्वसापितं, 'उपास निसुक्ष' उदयास्त्रमयदेवा, श्रदेा-रात्रदेवा वा, 'सर्वे पापं', श्रसादीयं 'समूहतां' सङ्गतं द्यता तसिन्नेवास्त्रापयतां॥

त्रय दादणीमाइ। (१९) "यो नः • किश्वन" (१९) दति। हे 'देवा:', 'यः' 'मर्न्तः' मनुष्यः, श्वसाकं 'सपक्षः' श्रनः सन्, श्रन्यें चिन्तयित 'यः', च श्वसाभिः सह 'रणः' युद्धकारी सन्, 'श्रभिदासति' उपचपयिति 'तस्य' उभयविधस्य, सम्बन्ध 'किश्वन' धनादिकं 'मोच्छेसि' श्रविश्वष्टं मा कुद्त, किन्तु सवें विनाशयत। यथा 'प्रचायतः' प्रकर्षेण चीयमा- षस्य, दश्चमानस्य, 'दशस्य' काष्टस्य, न के। उपंग्री उविशयते तदत्॥

श्रय त्रयोदशीमाइ। (१२)''यो मां देष्टि • देशि ये प

<sup>\*</sup> उदयास्त्रमयदची इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> उपच्चयति इति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> सदनादिकं इति तै॰ पाठः।

चाइं देषि युश्व मां । सर्वाष्ट्रस्तानंग्रे सन्दर्घ याश्वाइं देषि ये च मां (११)। (११)या श्रुस्मर्थ्य मरातीयाद्यश्च ना देषेते अर्नः। निन्दादो श्रुस्मादिषीत्व सर्वाष्ट्रस्तार्यन

मां"(१२) इति। हे 'जातवेदः', 'यः' प्रचुः, 'मां देष्टि', 'प्रहस्य', यं 'देशि', दिविधा देषः प्रत्यचः पराचसः। तच प्रत्यच उभय-कर्ष्टको देषं उदाहतः, पराचमुभयकर्ष्टकं देषं सचित्तं यसमामिति पुनद्किः। एवस्र देखा देष्टा च, दे। प्रत्यची देश च पराची 'तान्' चतुर्विधान्, 'सर्वान्', हे 'त्रग्ने', 'सन्दह' सम्प्रभसीकुद। या मुखी देष्टारी तद्वारा तदीया अन्येऽपि देखा देष्टारस्य ये सन्ति तान् सङ्ग्रहीतं याः स्वाहमिति पुन-द्किः। तान् सर्वास्य सम्दर्शत पूर्वचान्यः॥

त्रथ चतुरंशीमाइ। (१४) "या श्रासायं व ताताश्रवा कुइ"
(१४) इति। अवविक्तिविधाः, श्ररातयो देविषो निन्दकाञ्चेति।
तत्र दातयलेन प्राप्तं धनं यो न ददाति योऽयमरातिः।
कार्यविधातं यः करोति य देवी। वाग्दीर्जन्यमानं यः करोति
य निन्दकः। इन्तुकामञ्चतुर्थः। तत्र 'यः', 'श्रसायम्',
'श्ररातीयात्' श्ररातिलिमिच्छति, 'यञ्च जनः', 'नः' श्रसान्,

<sup>\*</sup> खसान् दिशाचेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> तत्र प्रत्यक्तः प्ररोक्तस्य उभयक्रहेकः प्रत्यक्तं उभयक्रहेकदेष इति ति॰ पाठः।

षाषा कुरु (१४)। (१४) सः श्रितं में ब्रह्म सः श्रितं वीयें वर्षं। सः श्रितं ख्रषं में जिष्णु यस्याहमस्मि पुरे। हिंतः (१४)॥ (१४) उदेषां बाह्म अतिरुमुद्दर्भी अथे। वर्षं। ख्रिगोमि

'हेवते' कार्यगान्नेन वाधते, 'यः', श्रयन्यो जनः, 'निन्हात्' है।र्जन्यात् निन्हति । यञ्चाऽपरे।ऽस्मान् 'हिसात्' दिकातुं हिंसितुनिष्केत्। 'तान्' 'वर्धान्' जनान्, 'मश्चवा कुद' पूर्वन-भस्नीकर्षादिजन्यस्त श्रन्दस्यानुकर्णं, मश्चवित, पूर्वीक्रय भस्नीकुर्वित्यर्थः॥

श्रय पश्चदश्रीमाइ। (१६) "स्थ्रितं ॰ पुरोहितः" (१६) इति। 'मे' मदीयं, 'म्झा' माम्लायं, 'स्थ्रितं' सम्बक् तीच्छी कर्तं, भाक्कीयमार्गेष कतिमत्यर्थः। तथा 'वीर्यं' इन्तियम्भिः, 'बसं' मरीरदर्पः तदुभयं 'संग्रितं' सम्बक् खास्त्र कार्यचमं क्रतं, तथा 'वस्त्र' खास्त्र वस्त्र कार्यचमं क्रतं, तथा 'वस्त्र' खास्त्र राशः, 'श्रदं', 'पुरोहितः', 'श्रस्ति', 'मे' मदीयं, तत् 'बनं', 'जिष्णु' जयनशोसं, इथा भवति तथा 'स्थ्रितं' ॥

श्रय वेडिश्रीमाइ। (१९) "उदेवां ॰ श्रइं" (१९) इति। 'एवां' सकीयानां राजनाञ्चणादीनां मध्ये, एकैकस्य 'वाह्र' 'उद्ति-रं' सक्तर्षेण वर्द्धितवानस्मि। स्नैकिकोक्तिरियं, स्नोके हि येडि-व्यसात् सक्तृष्टे। भवति, तं जना एवमाइः सकीयं इस-मुपरितनं हतवानिति। 'वर्षः' कान्तिः, तामपि 'उद्तिरं',

<sup>\*</sup> कार्यनाभानेनेति तै॰ पाठः। † भास्त्रीयमार्गवर्त्तीति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> गरीरम्रतिः रति तै॰ पाठः। 🖇 अयग्रोगमिति तै॰ पाठः।

ब्रह्मणाऽमित्रानुक्वयामि स्वां ३ ऋषं (१)। (१०)पुनर्मनः पुनरायुर्म आगात् पुनश्वक्षः पुनः श्रोचं म आगात् पुनः प्रायाः पुनराक्षेतं म आगात् पुनश्चित्तं पुनराधीतं म आगात् । वैश्वानरा मेदेशस्तनूपा अववाधतां दुरि-तानि विश्वा(१०)॥ ३॥

पे। वं, द्रधासि, पुरे। हितः, च्त्वारि च ॥ ५ ॥

'श्रधो' श्रपि च, 'बसं' श्ररीरक्षितः, तामपि 'खद्तिरं' उत्कर्षे प्रापयामि, 'ब्रह्मणा' मक्त्रमामर्थेन 'श्रमिनान्' प्रतृन्, 'चि-धोमि' चीषान् करोमि। 'स्नान्' खकीवान् पुरुषान्, 'श्रइं', 'खस्रवामि' जत्कषे प्रापयामि॥

श्रथ यत्रदशीमाद्द। (१०) 'पुनर्मनः • दुरितानि विश्वा' (१०) दिति । मनः प्राणादीनां पापेन चेपचयः प्राप्तः तख पापछानेन कर्मछा विनाश्चितलात् से 'मनः', 'पुनः', श्रिप 'श्रागात्' श्रिक्षम् श्ररीरे यमागच्छतः । एवमायुरादचे। प्रमागच्छन्। 'श्राकृतं' यद्घष्यतं कार्यः । 'चित्तं' मनोजन्यं श्रानं । 'श्राधीतं' याकछेन पठिता वेदः । एतेषां यर्वेषा-मागमनार्थे 'वैश्वानरो से', 'विश्वा' यर्वाणि, 'दुरितानि', 'श्रववाधतां' विनाशयतः । कीदृशो वैश्वानरः, 'श्रद्भः' केनाष्यद्धितः, 'तन्पाः' मदीयश्वरीरपासकः ॥

रति मायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रणके दितीयप्रपाठके पश्चमे।ऽनुमाकः ॥ ५ ॥

### श्रय षष्ठीऽनुवाकः।

(१) वैश्वानराय प्रतिवेदयामा यदीन्याः संक्रुरा दे-वतास्। स एतान् पार्शान् प्रमुचन् प्रवेद् स नी मुच्चा-सु दुरितादव्यात्(१)। (१) वैश्वानरः पर्वयातः प्रविचे-

### श्रथ षष्ठाऽनुवाकः।

श्रथ पडानुवाकीकास सन् प्रथममार । (१) "वैश्वानराथ

दितादवद्यात्" (१) इति । 'यदोनृणं' यदेव प्रसिद्धम्हणं,
'देवतास्' 'सङ्गरः' प्रतिश्वारूपेण स्तृष्टा सम्पादितः सङ्गर्गब्दः
प्रतिश्वावाची । प्रतिश्वा चैवं श्रूयते । चिभिष्णंणं वा जायते
श्रक्षचर्येण स्विभ्या यश्चेन देवेभ्यः प्रजया पित्वभ्य इति ।
सदेतदृणं चिविधं 'वैश्वानराय' श्रस्तत्यामिने, 'प्रतिवेदयामः'
विश्वापयामः । तत्र देवताग्रब्देन स्वयः पितरस्वापस्यिताः,
'सः' वैश्वानरः, 'एतान्' स्वण्चयद्धपान्, 'पात्रान्', 'प्रमुचन्'
प्रमीकृं, 'प्रवेद' प्रकर्षेण जानाति । 'सः' श्रभिश्वा वैश्वानरः,
'नः' श्रस्तान्, 'दुरितात्' परस्वाकिविरोधिनः पापात्, 'द्रवद्यात्', इत्र स्रोके निन्दादोषाच 'मुद्यात्' मुकान् करोत् ॥
श्रय दितीयामाद् । (१) "वैश्वानरः ० सुवामि''(१) इति ।
'वैश्वानरः', देवः, 'नः' श्रस्तान्, 'प्रविनैः' श्रद्धिहेतुभिः

<sup>\*</sup> बरुष्वाचे प्रथमामाहिति तै॰ पाठः।

र्यत् संक्रुरम्भिधावाम्याशां । श्रनाजानन् मनसा या-चमाना यद्वेना श्रव तत् स्वामि(१)।(१)श्रमी ये सुभगे दिवि विचृता नाम तार्यके । प्रेहास्तस्य यक्कतामे-

होमाहिभिः, 'पवयात्' ग्रोधयतः। 'यत्' येन श्रोधनेन, 'धक्तरं' मुत्युक्तां प्रतिशास्यण चयक्ष्णां, 'श्राशां' मयापि प्रत्य-पंणीयतेन ग्रासनीयां, 'श्रीभधावामि' श्राभिमुख्येन शीर्ष् प्राप्तामि, तादृशं प्रपातनं खुर्याहित्यर्थः। 'श्रनाजानन्' ऋणिनीत्रिं सनीपायान् धर्वान् श्रीप श्रशानन्, 'मनसा याष-मानः' श्रनृणो अत्यासमिति सर्वहा प्रार्थयमाने।ऽस्ति। 'श्रन' खपायापिरश्चाने, 'यत्' 'एनः' पापं, श्रीस्त तत् पापं 'श्रव-स्रवामि' वैश्वानरप्रसादेन विनाशयामि॥

श्रध हतीयामाइ। (१) "श्रमी ये • तद्दुकमी चनं" (१) दिति। 'दिति' श्राकाशे, 'विचती नाम' विच्यामयुक्ते, दे 'ता-रके' खोके मघाश्रद्धेन स्वविष्ट्रियमाणे, 'स्भगे' सीभाग्रयुक्ते, 'श्रमी' श्रमू प्रत्यचेषासाभिदृष्यमाने से विद्येते ते खभे, 'इद' कर्मण, 'श्रस्तस्य' स्वसापाकर षह्णपमस्तं सुखं, 'प्रय-स्ततां', 'एतत्' तारकाश्यां दक्षमस्ततं सुखं, बद्धकस्य मम मेलनं स्वमोत्तनसाधनं, स्वयंत्रयेष यो बद्धः स एव वा

<sup>\*</sup> तादृष्णं पावनमिति तै॰ पाठः।

तहंबक्तभार्चनं(र)। (४)विजिद्दीर्घ खेाकान् र्रोध बन्धान् मुद्यासि बहेकं। योनेरिव प्रस्तुता गर्भः सवीन् पृथो स्रोतुष्व(४)। (६)स प्रजानन् प्रतिस्म्खीत विद्वान् प्रजापं-

श्रयमञ्जल्पितलादञ्चल द्रत्युच्यते। पिट्टरेवताकाभ्यां मघाभ्यां तारकाभ्याचामद्रच्यादिप्रकाश्रमेन तस्मादृषचयात् मुको भ-वामीत्यभित्रायः॥

यय चतुर्धीमाइ। (४) "विजिद्दीर्स स्रोतान् च यनुक्व''(४)
इति। यन मन्त्रद्रष्टा कि सदृषिर्धमधें सम्मेश्य द्रूते। हे यधमर्च 'विजिद्दीर्क्ष' विद्युपित्रिं मर्खे सम्मेश्य द्रूते। हे यधसद्दारी विद्यारः, तत्सिद्धार्थं 'स्रोकान् क्रिधि' पृष्णानुष्ठानेनोप्तमस्रोकान् सम्पाद्य, 'सद्धकं' ष्ट्रचेन कुत्सितेन बद्धं त्रात्यानं, 'सन्धात्' ष्ट्रच्यव्यक्षात्, 'मुद्यासि' मुक्तं कुद्द। सन्धादिमोके दृष्टानाः। 'योनेः प्रच्युते। गर्भ इत' उदरमध्ये सर्वास्रोक्षेत्र निर्वद्धमाने। गर्भा योनेविद्धः पतिते। यथा
निर्वन्थात् मुक्ते। भवति। तदत् तदृष्णव्यात् मुक्तस्तं 'सर्वान्',
'पयः' पुष्यक्षेत्रमार्गान् 'स्रमुक्व' सेवस्तेत्यर्थः॥

श्रथ पश्चमीमार । (१) "स प्रजानन् ॰ तन्तुमनुस्यरेम" (१) रिता 'सः' 'प्रजापितः', श्रक्षाभिद्रं सं रुविः 'प्रतिगृश्णीत' प्रतियहीत, स्वीकरेति । कीरृष्ठः प्रजापितः । 'स्वतस्य प्रथमजाः' स्वयस्य परमञ्जाणः प्रयस्य पुत्रः । किं सुर्वन्, 'प्रजानन्' श्रस्यत्-

तिः प्रयम्जा ऋतस्य। श्रसाभिर्द्तं जरसः प्रस्ताद-चित्रं तन्तुमनुसर्घरेम ॥ १॥

(र)ततं तन्तुमस्येके अनुसर्चरन्ति येषी दृतं पित्युमार्यनवत्,। श्रुबन्धेके दर्दत प्रयच्छाहा-

प्रार्थनां प्रकर्षेण निरूपयन्। 'विदान्' सर्वार्थसाधनाभिज्ञः, तस्य प्रजापतेः प्रसादेन 'जरसः परसात्' वयो हाने रूधें, 'त्रस्किसं' तन्तुवक्केंदनरहितं पुचपाचादिसन्तानं, 'त्रनुसञ्च-रेम' त्रनुप्रविष्य सम्यय्णनिर्मृते। वित्रक्षेण चरेम॥

श्रथ वडीमाइ। (१) 'ततं तन्तुमन्वेके ॰ खर्ग एवां"(१) इति। 'एके' पृद्वाः केचित्, 'ततं' पृत्रपाचादिक्षपेण विकार्णे, 'तन्तुमनु' खकीयं चन्तानमनुप्रविष्य 'श्रनुसञ्चरन्ति' पृथ्यक्षेरकानमुक्रमेण प्राप्तुवन्ति। दिविधा हि पितुर्विग्रदः पृत्रक्षः खात्राक्ष्पश्चेति। तथार्मध्ये पृत्रक्षेणे इक्षेकि पृथ्यं कुर्वन्नेवास्ते। पिट्रक्षेण क्षेकान्तरेषु सञ्चरति। एतदेवाभिप्रेख तैन्तिरीयोगिति विष्यास्ता पृथ्येशः कर्मधः प्रतिधीयते। श्रवाणायमतर श्रात्मा क्षत्रक्ष्ये। वथागतः प्रतिधीयते। श्रवाणायमतर श्रात्मा क्षत्रक्ष्ये। वथागतः प्रतिधीयते। श्रवाणायमतर त्रात्मा क्षत्रक्ष्ये। वथागतः प्रतिधीयते। श्रवाणायमतर त्रात्मा क्षत्रक्ष्ये। वथागतः प्रतिधीयते। श्रवाणायम् वर्षेणे देन तन्तुमनुप्रविश्वेति पृथ्यक्षेत्रकानमुस्य दत्तीत् भन्त्यम् प्रतिभित्रकानम् प्रतिभागतः श्रवाणायमवर्षः श्रवाणायमवर्षः श्रवाणायमवर्षः श्रवाणायमवर्षः प्रतिधीति। श्रवाणायमवर्षः । पश्चिमत्येतत्, श्रव्यासीत्यायमवर्षः यथा श्रात्तं दत्ताः मित्र्यः। प्रश्चिमत्येतत्, श्रव्यासीत्यायमवर्षः यथा श्रात्तं दत्ताः मित्र्यः। पश्चिमत्येतत्, श्रव्यासीत्रायमवर्षः विश्वेष्यं स्वयास्तं स्वर्णे विश्वेष्यः। प्रतिभित्ते, श्रव्यासीत्रायमवर्षः विश्वेष्ये। द्विष्ये। द्विष्ये। द्विष्ये। प्रतिभित्ते।

तुचेच्छ्रमुवाश्सः खर्ग रेषां () । () श्रारंभेषामनुसश्रभेषाश्र समानं पन्धामवया घृतेनं । यद्या
पूर्तं परिविष्टं यद्गी तसी गोर्चायेह जायापती सश-

तत् चणचयं यैर्दत्तं तादृष्ठाः केचिद्नुसञ्चरन्तीति पूर्वचान्यथः।
'एके' अपरे केचित् पृद्वाः, 'श्रवन्धु' पृच्याचादिवन्धुर्षिताः
स्मः, पिच्यस्यमपाकर्त्तुमग्रका अपि, 'ददतः' धनदायिन
उत्तमर्थस्य, 'प्रयुक्तात्' प्रयुक्तिना, तद्भुनं प्रत्यपंयिना। ते
पृद्वाः 'दातुं', 'श्रक्तुवांसः' श्रक्तुवन्तस्चेत्, 'एवां' पृद्वाणां,
'स स्वर्गः', भवति 'एव'। पृचात्यत्तेर्देवाधीनलेऽपि स्ट्यीतं
धनमवस्यं प्रत्यपंथीयमेवेत्यर्थः॥

श्रध सप्तमीमार । (०) "भारभेषामनुष्ट । संरभेषां "(०) इति । हे 'जाषापती' कर्माधिकारिषी, 'इर' जनानि, 'घृतेन', द्रखेष, 'श्रारभेषां' कर्मारमां कुरतं, 'श्रनुसंरभेषां' परसार-मनुकूषी सङ्गती कदाचिद्यविद्युकावेव मनतं। तथीदभयीः 'समानं' साधारणं, 'पन्यां' पुष्यक्षीकमाणे, 'श्रवधः' रचतं। 'वां' युवयोः, 'यत् पूर्त्तं' पिक्षमी दत्तमन्नादि, 'घदग्रीः', 'परि-विष्टं' परिप्रापितं हविः, 'तसी' तदविच्छेदेन षणा क्रियेते-व्यवसर्थं, 'संरभेषां' करेषां, न तु त्रुष्णीमासायां। तष

<sup>\*</sup> पुत्रीत्यत्तिलेऽपीति तै॰ पाठः। † सन्ती परस्यरमवियुक्ती हति तै॰ पाठः।

रंभेशां । () यद्नारिश्वं पृष्टिवीमुत शां यमातर्रं पितरं वा जिहिश्सिम । श्रिप्रमी तस्मादेनेसे गा-हैपत्य उद्यो नेषहुरिता यानि चक्रम () । () सूमि-मीतादितिनी जुनिचं सातान्तरिश्रम्भिश्रस्त एनः।

'गोवाय', खपयुष्यते, गोवसकावाः पूर्वे परे च चे सन्ति तेवां सर्वेवामिदमनुष्ठानमुपयुष्ट्रे॥

त्रधाष्टमीमाह। (म) "चदन्तरिषं • यानि चक्रम" (म) इति। वयं ये 'सन्तरिषं', 'जिहिश्सिम' हिंसितवन्तः, हिंत 'यत्' पाएं, स्रिख्त तथा 'पृथिवीं', 'जिहिंसिम', हिंत 'यत्', स्रिख्त 'खत' खिप च, 'द्यां', 'जिहिंसिम', हिंत 'यत्', स्रिखा। खोकचयव- चिंनां प्राचिनां स्रपकारः हिंसा। तथा 'मातरं पितरं वा', 'जिहिंसिम', हित 'यत्', स्रिखा। 'स्रिकात्' सर्वस्रात्, 'एनसः', 'नः' स्रस्रान्, 'गाईपत्यः स्रिखः' स्टह्पतेर्यंत्रमानस्य समन्त्री मिक्रः, 'खन्नेषत्' खन्नयत्र, पापाद्वत्तान् करोत्तः। 'यानि' चान्यानि, 'दुरितानि चक्रम', तेभ्ये। प्रस्त्रयत्र।।

षध नवमीमार । (८) "श्रमिमातादितिः • स्रोकाम्"(८) इति । चेचं 'श्रमिः', वेचं 'नः' श्रसाकं, 'माता' स्रोकानां सर्वेषां निर्माची 'श्रदितिः', देवी, 'जनिचं' जननीस्थानीया, श्रमिरचेतना निवासाधिकार्षश्रता, तद्भिमानिनो देवता चार्नैः पिता पितृयाक्तभेवासि जामि मित्वा मा वि-वित्सि खेाकान्(१)। (१०)यमे सुहाईः सुक्तते। मदन्ते वि-हाय रागं तुम्बाइः खायां। क्युक्कोणाङ्गेरह्नता खर्गे

त्रिक्षाः। यदिदं 'त्रक्तिरिषं' तदस्राकं 'भाता' भावस्थानीयं, यत् 'एनः', त्रसाभिः इतं तत् 'त्रभिमसः' प्रतुस्वानीयं। येयं 'द्याः', सेयं 'नः', 'पिता' पिव्रस्वानीया, यथा
परमेत्ररेष सम्पादितः सर्वसाधारपाऽयं बन्धवर्गः, तथा दे
यत्रमान बन्धवर्गसम्पादनाथं सं 'पिव्रयात्' पिव्रसमिक्क्न,
'त्रमावासि' ससं प्राप्तापि, ऐदिकामुक्तिकसुखसिद्धये पुनानृत्पादयेव्यर्थः। 'जामि मिला' त्रास्त्रस्वेन पुनेत्पत्तिर्दित एव
सन् स्वता 'स्नोकान्' स्थ्यनयर्दितानां योग्यं स्नोकं, 'माविविक्षि' नैव सस्थिस॥

त्रथ दमनीनाह । (१०) "यन सुहार्दः ० पितरं ष पुत्रं "(१०) दित । 'यन' यसिन् पुष्पक्षे के स्विताः, 'सुहार्दः' मोभनद्दयोपेताः, 'सुकृतः' पुष्पकर्माणः, 'खायान्तन्तां' ख-कीये म्ररीरे, 'रे। गं', 'विहाय' परित्यच्य, 'मरन्ते' इय्यन्ति, 'म्रस्रोषाष्ट्रः' स्रोणे रे। गविभेषः तद्रहितेर् हैः युक्ताः, 'त्रद-ताः' के। टिख्यरहिताः केन चिद्यविद्याताः सर्वे वयं, 'तन सर्गे', खिला 'पितरं पुत्रस्', 'पस्रोम', तादृशं जना भ्रया-दित्यर्थः॥ तर्च पश्चेम पितरं च पुषं (११) ॥ (११) यदव्यमद्मान्द्रतेन देवा दाखबद्रास्यस्त्रतेन करिष्यन्। यहेवानां च- सुष्यागे। चित्तं यदेव किर्च प्रतिजयाहम्प्रिम्। त-स्रोदनृषं क्षेणातु (१९)। (१९) यदव्यमद्भा वहुधा विरूपं वासे। हिर्गयमृत गामजामिवं। यहेवानां चक्षुष्यागे।

यथेकादयीमाइ। (१९) "यदसमझानृतेन • क्रणातु" (११) दिता। दे 'देवाः', यहं 'दास्त्रसदास्यन्' प्रत्यपंगं चिकी पुरंचीकीपूर्वा, तत्कास्त्रिनेन वर्षमा प्रत्यपंथिस्थामी त्येतादु सेन 'यनृतवयनेन,' धनमादास 'यदस्रं', 'यद्वि' भष्यामि, अस्या किसित्कार्य परकीयं करिस्थामी त्यनेनानृतेन वयनेन धनमादास तत्कार्य 'यक्तिस्थान्', 'यदस्रमित्तः', 'यत्', प्रिप 'देवानां', 'यस्ति' दृष्टि विषये, मसाक्ततं 'यागः', पापं, 'यत्ति', आदित्या भिमुख्येन मूचिवर्योदि। तथा च स्मर्थते, प्रत्यादित्यं प्रत्यनिसं प्रतिगास प्रतिदिनं। नेद्या च पापिष्ठा-स्ते भवन्ति गताबुष दति। 'किस्तः,' 'यदेव' किस्त्रिक्तूद्रादिधनं, 'प्रतिजयाद्दे' प्रतिस्थीतवानस्ति, 'तस्त्रात्' सर्वसादेनसः, विमुख्यासं 'यद्विः', 'यनृषं' स्वस्तर्दितं, करोत् ॥

श्रय दादगीमार । (११) "यदसमित्र • क्रफातु" (११) रित । 'बद्धधा विरूपं' द्रयदीवात् कर्द्धदेशवाहेशकाखदेशवादिना वा श्रक्ति यदेव किन्तं प्रतिजगाइम्प्रिमी तसीदनृणं ही-बोतु (११) । (११) यम्मयी मनसा वाचा कृतनेनः कदा-चन । सर्वसीत् तसीन् मेडिता माग्धि त्यः हि वेत्यं य्यातर्थं (११) ॥ २॥

चरेम, पुबर, वर च ॥ ६ ॥

बज्जप्रकारेण प्रास्त्रनिषिद्धं, 'यदस्रमिद्धा', तथा वस्त्रादीनिपि निषिद्धान् स्त्रीकरोर्मि। यद्देवानामित्यादि पूर्ववत्॥

श्रथ चयादशीमाइ। (१६) "ययाया ० यथातयं" (१६) इति। 'मया' कर्चा। 'कदाचन' इइ जयानि जयान्तरे वा यदा कदाचिद्पि, 'मनसा वाचा', वा 'यदेनः इतं', हे अग्रे असाभिः 'ई जितः' खतस्वं, मां 'तसात् सर्वस्नात्', एनसः 'मेरिध' मुझ, 'हि' यसात् कारणात्, हे अग्रे लं 'यथातयं', 'वेत्य' वस्तुनस्त्रथालमनतित्रस्य यथातयं यस पापस्य यः प्रतीकार-स्तस्य तत् सर्वे जानासि, तसासां पापासुञ्च॥

इति सायगाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्च्यके दितीयप्रपाठके षष्ठाऽनुवाकः॥ ६॥

### श्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

(र)वार्तरश्रमा इवा ऋषेयः श्रम् खा जर्ध्वमेन्यिने। बेसूवुत्तान्द्रषेये।ऽर्थमाय्यस्तेऽनिकार्यमचर्यस्तेऽनुप्रवि-श्रः क्रथ्माण्डानि तायस्तिधन्वविन्दञ्कुद्वर्या च तर्पसा

### श्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

षष्ठेऽनुवाके कूष्माण्डे होमाङ्गमन्ताः समापिताः। सप्तमे स होमो विधीयते । तदर्थमाख्यायिकामाह । (१) "वातर्प्रमा • तपसा च" (१) इति । पूर्वप्रपाठके तते।ऽइणाः केतवे। वा-तर्प्रमा ऋषय उद्गिष्ठिविति चिविधा ख्षयो ये श्राख्याताः, तन्मध्ये ये 'वातर्प्रमाख्या ख्षयः', 'श्रमणाः' तपिखनः, 'ऊर्धमित्यमः' ऊर्ध्वरेतसः, 'मस्तुः', 'ताम्' वातर्प्रमाख्यामृषीम, प्रत्यन्ये केचित् 'क्षपयः', 'श्रयंमायम्' श्रयंयित्मामताः, तं हक्तान्तमादावेवागत्य किमम्बामेते करिष्यन्ति इति निश्च-यर्षितासी 'वातर्प्रमाः', 'श्रमिखायं' कुचिद्वस्विताः, 'श्रम्पन्' श्रमाद्धानखानं विचार्य योगसामर्थात् स्रद्धाप्र-रोरा भ्रला कूष्माण्डाख्यानि मन्त्रवाक्यानि श्रमुप्रविष्टाः, इतरे तु महर्षयः श्रद्धापूर्वकेन 'तपसा', श्रद्धचिक्ताः । सनाः

<sup>\*</sup> बूक्साख्यस्थानमन्त्राः समाद्वाताः। सप्तमे होमविधिवचते इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> युक्तिचित्ता इति तै॰ पाठः।

ष्() (र)तान्वषंयाः अवन् क्या निषायं षर्थेति त स्-षीन अवन्ते। सिन्धां कि केने वः सप-र्यामिति तान्वषंयाः अवन् प्रविषक्ते। अत् येनारेपसं स्था-मेति त युतानि स्कान्धेपस्यन्(र) (र) यहेवा देव हेडेनं

थानेनाम्बीच्य ते 'तेषु' कूमाण्डमस्तेषु, श्रवस्थितान् वातर-प्रनास्थान् 'तान्' स्थोन्, प्रत्यचेष किस स्रपस्यन्॥

यय तेषामुभयेषां परसारधंवादं दर्भयित। (१) "तानृषयः • सक्तान्यपस्मन्" (१) इति। 'तान्' वातरभनान्, 'ऋषयः',
इतरे 'त्रभुवन्', हे वातरभनाः 'कया' केन हेतुना, 'निलायं' निलीय, 'चर्णेति', 'ते' च वातरभनाः, तैः पृष्टाः सन्तसानुपचिरतिनिदं 'त्रभुवन्', हे 'भगवन्तः' ऐसर्यादिषद्गुणयुक्ताः, 'वः' युग्नभ्यं, नमस्कारः 'त्रस्तु', महात्माने। यूयमस्मदीये
'धालि' समागताः, त्रतेऽत्र 'केन' साधनेन, युग्नान् परिचरेमेति ततः 'तान्' वातरभनान्, इतरे 'त्रभुवन्', 'येन'
साधनेन, 'त्ररेपसः' पापरहिताः, 'स्नाम', तादृशं 'पविचं'
इऽद्धिकारणं, त्रसाभ्यं 'त्रूतेति', 'ते' वातरभनाः, त्रप्रयासेन सहसा इऽद्धिपदं विचार्यं 'एतानि' वच्छमाणानि, 'सक्तानि' तेषां कथनये। ग्रयानीति निश्चितवन्तः॥

भाष तदुक्तं प्रयोगक्रमं दर्भयति । <sup>(२)</sup>''यदेवा • मेाच्याध्य

यददीव्यन् ख्रम् बस्यायं हे विश्वता द्विद्याते-राज्यं जुड़त वैश्वानराय प्रतिवेदयाम् द्रत्युपतिष्ठत् य-देवीचीनमेनी भूष्डत्यायास्तस्नान् मोख्यभ्व द्रति(१) (१)त र्तरेजुद्दक्ते ऽरेपसीऽभवन्(१) (१)कर्माद्विते-जुड़ियात् पूता देवक्वोकान्समंश्रुते(१)॥ ७॥

इति''<sup>(२)</sup> इति । ऋदनुवाकत्रयेष हेामः । चतुर्थानुवाकेनोप-स्थानं । वेदनयविद्वाञ्चाषः 'भूषः', तदीयहत्याचा ऋर्वाचीनं चत् पापं, 'तस्मात्' सर्वस्मात्, मुका भविष्ययेति॥

दतरमद्यविक्तान्तमाद । (४) "त एतेरजुद्वुसोऽरेपयो-ऽभवन्" (४) दति । 'श्ररेपयः' पापरदिताः॥

द्दानीं विधक्ते। (॥) "कर्मादिखेतैः • समञ्जुते" (॥) प्रति। प्रार्च्यमाणकर्मप्रारकोषु क्रमाण्डहे। मेन पूत्रस्य देवस्रोकप्राप्ति-भवति॥

दति साधनाषार्थिविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः॥ ७॥

<sup>\*</sup> मड्ड पुक्तक अयेषु दश्रतिसङ्घायिका रेखा न सन्ति। प्रतीक-सङ्ग्रहोऽपि नाक्ति।

### श्रषाष्ट्रमाऽनुवाकः।

(१) सूम्पाएड जिंहुयाचा पूत दव मन्येत्(१) (१) यथा-स्तेना यथा सूण्डेवमेष भवति याऽयाने। रेतः सिम्बति(१) (१) यदेवाचीनमेना सूण्डत्यायास्तस्मान्

# श्रधाष्टमाऽनुवाकः।

सप्तमे क्रूमाण्डहोमः कर्मादिषु विहितः। त्रष्टमे दीचा-दिकं विधीयते। तचादी कर्मादियतिरिक्तस्त्रले होमं विध-त्रो। (१) "क्रूमाण्डैः • इव मन्येत" (१) इति। 'यः' पुमान्, यन्द्रियेन पापेन स्त्रस्य पूत्रलं नासीति मन्सि शक्कते स पुमान् क्रूमाण्डहोमेन पूता भवति॥

त्रथ महापातकसमस्य पापस्य निवृत्त्वं यें होमं विधत्ते।

(१) ''यथास्तेनः ॰ रेतः सिञ्चति'' (१) इति । 'त्रयोनी' प्रतिषिदुर्योनी, 'यो रेतः सिञ्चति', 'एषः' सुवर्षस्वेयकारिणा स्तृएह्याकारिणा च समा भवति, सेऽपि 'क्रूमार्व्डेर्नुड्रयात्'॥

तेने किन हो मेन यथो कपापनि हित्तं दर्भयति । (१) "ब-दर्भाषीनं • मुख्यते" (१) इति । भूषहत्यासमसापि मुख्य-भूषहत्याया प्रवीषीनतास्तेन ही मेन निवृत्तिर्युज्यते ॥

<sup>\*</sup> सुवर्षेद्वारिया हति तै॰ याउः।

मुच्यते (१) (१) यावदेनी दीक्षामुपैति दीक्षित एतैः संतित् जुहाति (१) (१) संवत्सरं दीक्षिता भवति संवत्सरा देवात्मानं पुनीते (१) (१) मासं दीक्षिता भवति या मासः स संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते चतुं विंश्य-तिश्र राचीदीक्षिता भवति चतुं विंश्यतिरर्धमासाः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते दादं य राची-

तेन भूषस्याचा त्रवीचीनानामि तारतस्थेपेतलात् क-चमेकेन हेामेन निष्टित्तिरित्यात्रद्ध दीकातारतस्थेनेत्युत्तरं दर्भचित । (४) "चावदेन: • जुहाति" दित । त्रक्षं महदा 'चा-वदेन: ', भवति तदनुषारेषाच्यां महतीं वा 'दीकां', कला त-होनस जपचिते काले प्रतिदिनं 'जुहाति', तच तारतस्थेन सङ्भेदाः ।।

तत्र प्रथमं दीचाभेदं दर्भयति । (१) "संवत्सरं ॰ पुनीते"
(१) इति । न माध्रमश्रीचादिति नियमाचरणं दीचायाः,
पापाधिक्ये यति 'संवत्सरं दीचितः', भूला तिसन् संवत्सरे
प्रतिदिनं जुड्डचात् । तथा संवत्सरदीचया खात्मानं ग्रेष्थयति॥
पापद्राधानुपारेण दीचायाः पचान्तराणि विधन्ते।(१) "मासं
दीचितः ॰ पुनीते"(१) इति । पापवाड्रक्ये यति संवत्सरनियमेन

<sup>\*</sup> क्यमेकविध होमेन इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> बह्विधा दीचाः इति तै॰ पाठः।

देशिक्षता भवित दादंश्र मासाः संवत्सरः संवत्सरा-देशत्मानं पुनीते षद्राचीदीक्षितो भवित षद्रा कृत-वेः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते तिक्षो राची-दीक्षिता भवित चिपदा गायची गायत्या एवात्मानं पुनीते (१) (१) नमा १ समेश्रीयाच स्त्रियमुपेयाच्रीपर्या-सीत जुगुंचेताच्यतात् (१) (१) पर्या ब्राह्मणस्य वृतं य-वागूराजन्यस्यामिष्टा वैश्वस्य (१) (१) श्राष्ट्री सीम्ये-

षा ग्रुद्धिः पापाष्यले सा ग्रुद्धिर्मासमाचेष समायते। एव मुत्तरेव्यपि। षतः सर्वेषां संवत्यरसाम्यं। मायचीपादानां चित्रसाम्येन चिराचदीषाया मायचीलात् तयैव ग्रुद्धिर्भवति॥

त्रय नियमान् विधत्ते। (०) "नमार्थमत्रीयात् • जुगु-येतान्तात् (०) इति । 'खपरि' खट्टादै। सप्टमन्यत्॥

ष्य वर्षभेदेन दीचादिनेषु भे। जनद्रव्यविश्वेषं विधत्ते। (६) "पथे। त्राञ्चाष्य • वैश्वास्य" (६) दति। 'त्रतं' भे। जनमित्यर्थः॥

तदेतद्वतं प्रशंसति। (८) "चयो साम्ये • प्रूयात्" (८) इति। प्रिप च केवसं क्रूमाच्डरोमकर्मस्रोवैतद्वतं, किन्तु

<sup>\*</sup> अथ जाति भेड़ेन दीकादिवसेषु इति तै॰ पाठः।

यंध्वर एतद्वतं ब्र्यात् (१) विद् मन्येतापदस्या-मीत्यादनं धानाः सर्त्तून् घृतमित्यनुं बतयेदात्मना-नुपदासाय (१) ॥ ८॥

चे। मचागेऽपि 'एतत्', एव दीचा 'त्रतं', \* कर्त्तव्यक्तित्वेव 'त्रुवात्'। यसान् महत्वपि यज्ञे त्रतमिदमपेचितं तसा-दिदं प्रत्रसं॥

श्रमकं प्रति कश्चिदिन्नेषं विधत्ते। (१०) "यदि मन्येत ० श्रात्मनानुपदासाय" (१०) इति । दीचिते। यथाक्रवतेन 'उप-दस्मामि' उपचीणा भवामि, इति 'यदि मन्येत', तदानीं यथाक्रदीचादिवतमनुगरीरस्थापचयपरिषारार्थमोदनादिकं यत्किश्चित् 'श्रनुवतयेत्' शुस्तीत, 'धानाः' स्ट्यवतस्तुसाः, 'सक्तवः' तत्पिष्टानि, 'इति'मब्देन ईदुमन्यद्पि विवन्स्यते॥

इति सायनाचार्यं विर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रारुखके दितीयप्रपाठकेऽष्टमाऽनुवाकः॥ प्र॥

<sup>\*</sup> सामयामेऽप्येतदुवं दीचान्तमिति तै॰ पाठः।

### षय नवमाऽनुवाकः।

(१) चुजान् हु वै एक्रीर्रंक्तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयं स्वयम्बन्धानेष्त् तहषेयाऽभवन्तहषीणाद्यवित्वनां देवतामुपातिहन्त युजकामास्त एतं ब्रह्मयुजमपस्यनाः

## ष्यथ नवमाऽनुवाक।

श्रस प्रपाठकस साधायकाश्चापिति समास्यानात् साश्राय एवाच प्राधान्येन विधेयः। तिसंश्व ग्रुद्धः पुमानिधकारी। श्रतः ग्रुद्धिहेत्वन् यश्चोपवीतसन्ध्यावन्दनक्ष्माण्डहीमानिभधाय साध्यायं विधात्वमुपास्थानमाद । (१) "त्रजान् •
तेनायजना"(१) इति। कस्पादावेव त्रश्चाणा स्रष्टाः न श्वासदादिवत् कस्पमध्ये पुनः पुनर्जायन्ते तसात् 'श्रजाः'। ते च
'पृत्रयः' ग्रुक्काः, सक्ष्पेणैव निर्मसाः सन्तोऽपि, पुनस्पप शापरन्। तदीयेन तपसा तुष्टं 'स्वयभू', 'त्रश्च' जगत्कारणलेन
स्तः सिद्धं परत्रश्चवस्तु, काश्चित्रशून्तिं छता 'तपस्यमानान्',
तानृषीननुर्द्धतिःं 'त्रभ्यानर्षत' श्वाभिमुख्येन प्रत्यचमागक्षत्।
ततस्ये मुनयः चिष्यात्रर्थविषयतात् 'च्यवयाऽभवन्'। तसादन्येषामिष 'खषोणां', श्रनयेव युत्पत्त्या 'च्यविलं', सम्पन्नं।
ततस्ये मुनयः सर्वकामप्रदं कश्चिषश्चं कामयमानाः स्वयभू
तश्चर्षां 'तां देवतां', उपासितवन्तः । तद्देवतानुग्रहान्ते

<sup>\*</sup> अनुग्रहहेतारिति तै॰ पाठः। † उपस्थितवना इति तै॰ पाठः।

मार्चर्न्तेनायजन्त् (१)। (१)यहचे ध्वर्गीषत् ताः पर्य त्रा-इतथा देवानामभवन्यचलू रेषि घृतार्ह्वते वसामी-नि सोमार्हतथा यदर्थवाक्तिरसो मध्यार्हतयो यद्गी-ह्याबानीतिहासान् पुराबानि कल्पान् गार्था नारा-

मुनयः 'एतं' वच्छमाणं, 'ब्रह्मयज्ञं', सर्वकामहेतं 'चपस्वन्' दृद्धा च, 'तं' यज्ञं, 'चाहरन्' चनुष्टितवन्तः। 'तेन' यज्ञेन, देवानपूजयमा॥

त्रज्ञ वेदः तस्या ध्यममेव समादितं। न तु यञ्चलमिति 
†मितं वार्यितुं तनाज्ञतीः समाद्यति। (१) "यदु वेष्यगीवत

• सायुष्यस्वयोऽगच्छन्" (१) इति। पादमङ्गम्साः 'च्छमः',
'ता प्रथमीवत' ये ते च्छवयोऽधीतवन्त इति यद्क्ति ता प्रथम्यन्तियाः, 'देवानां', चीरद्रयाज्ञतयः 'प्रभवन्', तदाज्ञत्या या तृष्टिः सा तेषास्म्मथ्यमेन सम्पन्ना। एतद्व्यनापि योज्यं। प्रयविभिर्ज्ञिरोभिष्य दृष्टा मन्ताः 'प्रथवीक्तिर्सः'। 'ब्राज्ञपानि' कर्मचेदिना, वाययः येतमासभेतेत्यादयः। 'इतिइतिः स्थादयः। प्रात्मा वा इदमेक एवाय प्रासीनैवेष्ट किञ्चनाय

त्रस्वयञ्चला- इति तै॰ पाठः ।

<sup>†</sup> प्रश्वानिवार्यातुमिति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> रवमुत्तरचापि योज्यमिति तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> ब्रश्चायहादिनियमा इति तै॰ पाठः।

श्रश्तीमें दाष्ट्रतये। देवानीमभवन्ताभिः शुधं पापान्-मपीध्रत्नपंचतपापाना देवाः खर्गं खेाकमीयन् ब्रह्म-सः सार्युज्यसर्पयोऽगच्छन्(१)॥ १॥

दत्यादीनि स्वादिप्रतिपदकानिः 'पुरावानिः'। 'कव्याः' कव्यस्वावि प्रयोगप्रतिपादकानि। 'गाणाः' गायति। चिदिता मक्यविश्वेषाः, योद्य केष्ठित्यादयः। यमगाणाभः परिगाय-तीति विधानात्। 'नाराश्रंधाः' नाराश्रंद्यः, हे।ता यद्यक्य-राश्रंपतियाद्याः। श्राह्याक्यापितानामिप पुनद्किः फला-तिश्रयद्यात्वारं। 'मेदाइतयः' मांषाइतयः, 'ताभिः' वाइ-तिभः, देवाः चुद्रूपं 'पाप्रानं', विनावितवन्तः। स्वाधाय-वन्यद्ययाः चुधं विस्ततवन्तः ततः चुद्रूपपापर्दिताः 'देवाः', स्वसनुभवितं 'खगें', गताः। 'च्ययः' च पूर्वे।काः, प्रध्यय-नेन बद्यायश्रेन जगत्कारयद्य 'ब्रह्मष्यः', है, 'धायुक्यं', प्राप्ताः। ब्रह्मपापर्वताः प्राप्ताः। व्रह्मपापर्वताः प्राप्ताः। व्रह्मपापर्वताः प्राप्ताः। व्रह्मपापर्वताः स्वापत्ताः स्वापताः। विविद्विष्ताः स्वापताः विवापताः स्वापताः। विविद्विष्ताः स्वापताः विवापताः वाष्ताः। विवापताः स्वापताः। विवापताः स्वापताः। विवापताः स्वापताः। विवापताः स्वापताः। विवापताः स्वापताः। विवापताः। वाष्ताः। वाष्ताः। विवापताः। वाष्ताः। वाष्ताः। विवापताः। वाष्ताः। वाष्ताः। विवापताः। वाष्ताः। वाष्ताः।

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे सजुरा-रखके दितीयप्रपाठके नवमेऽनुवाकः ॥ ८ ॥

<sup>\*</sup> दरं वा चये नैव किचनासीदिलादिकविप्रविपादकानि इति

<sup>🕇</sup> मायन्ति इति तै॰ पाठः।

<sup>[</sup>तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> खाध्यायखाकामन्यद्राया इति तै॰ पाउः।

<sup>§</sup> परत्रकाय हित ते• पाठः।

## त्रथ इम्रमाऽनुवाकः।

(१)पञ्च वा एते मेहायुक्ताः संतृति प्रतायन्ते सतृति सन्तिष्ठन्ते देवयुक्तः पित्ययुक्ताः भूतयुक्ताः मेनुष्ययुक्ताः ब्रह्मयुक्त इति (१) । (१)यद्ग्रीः जुहात्यपि सुमिधं तहेव

### श्रथ दशमाऽनुवाकः।

नवसे अञ्चयक्रविधिप्रसावार्थमुपास्थानमुकः । इदानीं
तिदिधिप्रसक्केन पद्म महायक्षान् विधन्ते। (१)"पद्म वा ॰
अञ्चयक्ष इति"(१) इति। एवं यक्षानां पाठतः पद्मतां। न
तु स्वरूपविसारेष। 'सति' सततं दिने दिने, 'प्रतायन्ते'
प्रमुष्ठीयन्तेः 'सति' प्रतिदिनं, 'सन्तिष्ठन्ते' समायन्ते, यस्मिन्
दिन उपक्रमस्तिसन्नेव दिने तस्ममितः न तु यक्षान्तरवदिनान्तरापेषा। देवयक्ष इत्यादीनि तेषां नामानि॥

तच देवयञ्चस सचणमाइ। (१) "यदग्री • सन्तिष्ठते" (१) द्रित। 'तत्' पुराजाबादिह्रवि:, मुख्यं तदसाभे 'समिधं',

<sup>\*</sup> स्वामिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> यद्यानां पाजता महत्वमिति तै॰ पाठः।

<sup>🕽</sup> चनुतिष्ठन्ते इति तै॰ पाठः।

इतपुरीडाम्चादिम्बनिरिति तै॰ पाठः।

यदः सन्तिष्ठते (१)। (१)यत् पित्तभ्यः खभाक्रोत्यप्यप-स्तत् पित्तयद्वः सन्तिष्ठते (१)। (१)यद्भृतेभ्या विश्वः इर्तत् तद्भृत्यद्वः सन्तिष्ठते (१)। (१)यद्भाद्याचेभ्याद्वं ददाति तन्त्र-त्रध्यद्वः सन्तिष्ठते (१)। (१)यस्त्राध्यायमभीयोतैकामपृषं

चिप 'चर्री', देवानुहित्रम् 'जुहोति', दति 'चत्', धेायं 'देवयज्ञः', य च सक्तद्वोसमाचेष समाधते"॥

पिहयत्रसः सचयमा इ। (१) "यत् पिहभो । सिनाइते" (१) इति । तच पिष्डदानायस्ये वे जसमाचमपि पिहभः स्वधा-स्ति । स्वधात्रस्थे 'यत्', ददाति सेऽयं 'पिहयत्रः', तावतैव समायते॥

स्ति । वैत्रदेवानुष्ठानादूष्यं विद्धिते वाचमादिश्यः 'स्रतेश्यः', 'खत्', यक्षिप्रदानं मेऽचं 'स्रतयज्ञः', तावतैव समाप्यते ॥

सनुष्यवज्ञस्य समयमाच। (५)''यद्गाद्वावेभोत्रं ॰ सनुष्यवज्ञः यनिष्ठते"(६) दति। वैत्रदेवादूष्ट्वं चन्तकारार्थास्नः स्वतिरिण-सम्बं त्रतिथिभ्यस्ववरेभः 'ब्राह्मयेभः', 'यत्', दीयते स 'सनुष्यवज्ञः', तावतेव समाप्यते॥

<sup>\*</sup> सन्तिस्ते इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> शाद्धपिखदानाभावेऽपि इति त॰ पाठः।

<sup>‡</sup> चतुर्थात्र दति तै॰ पाठः।

यजुः सामे वा तद्वेद्वायद्वाः सिन्तिष्ठते (१)। (१) बह की धीते पर्यसः क्रूब्या अस्य पितृन् स्वधा अभिवेदन्त वय- जूरेषि घृतस्य क्रूब्या यसामीनि सोमे एभ्यः पवते यदर्थवीकि रसो मधीः क्रूब्या यद्वाद्वाद्वाद्वात्वानीति द्वासान् पुराणानि कल्पान् गार्थानारा श्रूर्थो क्रूब्या अस्य पितृन् स्वधा अभिवेदन्ति (१)। (१) यह को धीते

त्रज्ञयञ्चस सम्बन्धमार । (() "यत् साधायं ॰ त्रज्ञवञ्चः यिनाहते" (() इति । स्वस्थाधारणलेन पित्ववितामहादिपरन्यर्या प्राप्ता वेदवासा 'स्वाध्यायः' । तत्र विद्यमानस्त्रमादीनामस्त्रममेकमपि वात्र्यमधीयीत इति 'वत्', सेऽयं 'त्रज्ञास्त्रः', तावतैव समाखते ॥

तम विश्वेषाकारेषाध्यमं प्रथक् प्रथक् प्रशंसति। (०) "ब-दृषोधीते ॰ प्रश्नियहिना" (०) इति। कूसमईन्तीति 'कूस्ताः' सद्दान्यः, प्राम्थयनेन चीरपूर्णा सद्दानयः स्वधाकारेष दत्तं इविश्वंला 'पितृन्', प्रश्निस्त्यः 'प्रवहिना'। तथा यजु-रध्ययनेन घृतपूर्णा सद्दानदीप्रवादः सामाध्यमादिश्वः विद्वश्वः सोमी धार्या युक्तः 'पवते' प्रवहित, एवमध्यंक्ति-एसामध्यमेन सभुपूर्णा नद्यः 'प्रवहिना'॥

त्राञ्चषाद्यध्ययनेन मांसबम्बन्धि नीरसप्रवादः पिट्टट्सा

पर्यं चाहितिभिरेव तद्वारस्तर्पयित यद्यजूरेषि घुताहितिभिर्यत्सामानि सोमाहितिभिर्यद्यवीकिरसो
मध्याहितिभिर्यद्वीस्त्राणानीतिहासान् पुराणानि कस्पान् गार्या नाराश्र्रसोमेंदाहितिभिरेव तद्देवारस्तप्यति त एनं द्वारा आयुषा तेजसा वर्षसा श्रिया यश्रसा ब्रह्मवर्षसेनाकाचेन च तर्पयन्ति ॥ १०॥

मञ्जावश्चं प्रश्नंस देवह्ण्यापि प्रश्नंसित । (म) "यदु चे भिते । तर्पयिन्त "(म) दित । स्थाध्यवनं यदस्ति तेन चीरा इतिसमाना देवानां हित्तर्भवति । एवमुत्तरचापि चे च्यं। 'ते' देवाः, 'हतः', सन्तः 'एनं' वज्ञमानं, आयुरादिभिः 'तर्पयिन्त' 'तेजः' श्ररीरकान्तिः, 'वर्षः' वसं॥

इति वायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके दशमाऽनुवाकः॥ १०॥

### त्रथ एकादब्रोऽनुवाकः।

() ब्रह्मयन्नेन यश्यमाणः प्राच्यां दिशि ग्रामाद्चिदि-देशे उदीच्यां प्रागुदीच्यां वादितं त्रादित्ये देशिणत उपवीयापविषय इस्ताववनिज्य चिराचामेद्दिः परि-सर्ज्यं स्ट्यद्वंपस्प्रश्च शिर् यश्चंषी नासिके श्रोचे इदंय-माचभ्य (१) (१) यित्र राचामिति तेन ऋचः प्रीणाति यद्दिः परिस्त्रंति तेन यजूरेषि यत्स् छद्रंपस्प्रणिति तेन सा-मानि यत्सव्यं पाणिं पादे। प्राष्ट्रित यिक्षर् यश्चंषी ना-

### श्रथ एकाद्योऽनुवाकः।

दशमे ब्रह्मच श्रोऽभिहितः। एकादशे तत्प्रयोगोऽभिधीयते। (१) "ब्रह्मच श्रेन ॰ ह्यमाख्य"(१) हित। यः पुमान्
ब्रह्मच श्रं किर्यति थे। उयं 'शामात्', प्राचीमुदीचीं ऐशानीं वादिशं गच्छेत्"। यह खोपिर श्राच्छादनार्थानि स्वकटादीनि
क्दींवि यावति दूरे तानि न हुश्यन्ते तावहूरम् 'श्रच्छदिई श्रेः',
तच गला सर्वे श्रभुदिते सति प्रथमानुवाको क्षप्रकारेण यशोपवीतं छला । शुद्धप्रदेशे 'उपविष्य', हस्तद्यं पूर्वे शुद्धमणेतदक्वलेन पुनः प्रचाखोदकं चिः पिषेत् । 'दिः परिस्त्य',

<sup>\*</sup> मच्चन् इति तै॰ पाठः। † ग्राचीला इति तै॰ पाठः। ‡ ततः चोस्टी इत्यधिकः तै॰ पाठः।

सिंके श्रोचे हृद्यमालभेते तेनार्थवीकिरसी ब्राह्मणा-नीतिहासान् पुराखानि कल्पान् गार्था नाराश्रद्रसीः श्रीखाति (१) (१) दभीखां मृहदुपस्तीर्थे पर्णं कृत्वा प्राङा-

शुश्चर्यमुद्देन तदा इसं प्रचाखयेत्, तत त्रोष्टी 'सक्वदुपसृद्धा', विरःप्रस्तीन् इद्वपर्यमानवयवान् क्रमेण स्पृष्ठा दर्भाणां महित्यादिना वस्त्रमाणेन सहान्वयः॥

श्रधाचमनादीन् प्रश्नंसति । (१) "यत् चिराचामति • प्री-षाति" (१) इति । श्रच सद्यपाषिपादयोः प्रेष्ठिषकयनादेव । प्रोचणविधिद्येतयः॥

इदयखर्जनोक्तरभाविकर्त्तयं विधक्ते। (१) "दर्भाणां • कुरते" (१) इति। 'दर्भाणां', सम्मिन्धं भरतं, यथा भवित तथाऽऽसनं 'त्राखीर्यं', तखोपरि 'खपखं क्रला', खपख- मब्द चायनविभेषं भूते, त्राकुञ्चितस्य स्थानान् खपरि दिचयपादप्रचेपे सित यत् सुखावस्थानं भवित तत् क्रला। प्राक्तुखः 'चायीनः', सकीयां माखामधीयानः † दर्भाणामपां- रसलमन्यचाचातं, तासां यनोधं यज्ञियः सदेवमासीत्, तद्येषसम्यचाचातं, तासां यनोधं यज्ञियः सदेवमासीत्, तद्येषद्वामत् ते दर्भा चभविति। 'त्रेषधीनां', मध्ये महित्यः सेतुलात् ससारलं तता दर्भायनलादधीयानं 'अञ्च सरसं', भविति॥

<sup>\*</sup> प्रश्नंसानकादेवेति तै॰ पाठः। † श्राखामधीयीत इति तै॰ पाठः। ‡ ऋजिचेतुलादपारकां तहभीसनेऽधीयमानमिति तै॰ पाठः।

सीनः स्वाध्यायमधीयीतापां वा एव श्रोषंधीनाष्ट्र रसे। यहभाः सर्रसमेव ब्रह्मं कुरुते (१) दक्षिकोत्तरी पाणी पादी कृत्वा सप्विचावीमिति प्रतिपद्यत स्त-

यत्रीपक्रमे कश्चिरियेषं विधत्ते। (१) "द्विणोत्तरी ॰ यरममचरं" (१) इति। द्विणः पाणिक्तरो यथेखी 'द्विणोत्तरी' वामं पाणि द्विणजानुन कर्ष्णमुत्तानं क्रवा तखीपरि देविषद्यमवाश्चं कुर्यात्, तादृत्री च "पाणी', पविनयुक्ती
कार्थीं, तथा द्विणपादोऽपि वामपादखोपरिखापनीयः। एवं
क्रवा 'अभिति' प्रणवेश्चारणेने।पक्रमं कुर्यात्, योऽथमोमित्येवं
दूपो यजुर्मेक्तः स 'चर्ची विद्यां', 'प्रति' वेद चयस्य प्रतिनिधिद्यः
यत्रपव प्रणवमतानामकारोकारमकारमाचाणां । वेद चयदूपेणाध्ययं अप्रविश्वका श्वाममित्त, तस्य इ वे प्रणवस्य पूर्वा
माचा पृथियकारः, म स्थिभ स्थवेदेऽय दितीयान्तरिचं॥ स
सकारः, स यजुर्भियं जुर्वेदस्तृतीया द्याः, स मकारः, स सामिभः
सामवेदैरिति। किञ्च 'एषा' प्रणवद्भपा, सर्वा 'वाक्', श्वपि।
श्वतप्य कन्दे।गा श्वामनित्त, तश्च्या प्रद्भुना सर्वाणि पर्णान

<sup>\*</sup> ताबुभा चेति तै॰ पाठः।

<sup>† &#</sup>x27;काला', इति तै॰ पाठः।

<sup>🛨</sup> प्रयावगताकारीकारमकारार्ज्जमाचायां इति तै॰ घाठः।

<sup>§</sup> रूपलेन ध्यानं इति तै॰ पाठः।

<sup>॥</sup> स ऋग्भिर्यधानारिष्यं इति तै॰ पाठः।

है यर्जुस्त्रयीं विद्यां प्रत्येषा वागेतत् पर्ममृक्षर्'(") ("तदेतहचार्स्युक्तं(") (()कृचा अक्षरे पर्मे ब्यामन् य-

संद्रकान्येवमे द्वारिक सर्वा वाक् संद्रक्षित अञ्चल्या द्वान्य मानास्त्र मुख्यावयवाः अञ्चलः, तैर्यथा क्रत्लानि पर्णानि याप्तानि, तद्दे द्वारोक सर्वा अपि वाग्याप्ता। ऐतरेयास्त प्रकारे सर्वा सर्वा अपि वाग्याप्ता। ऐतरेयास्त प्रकारे सर्वा सर्वा स्वारे कार्यके सर्वाग्याप्तिमामनिन्नः। अकारोः वै सर्वा वाक् सेवा स्वामिन्यं अवागि ककारादीन् वर्णानकारिकरिक्षानेव पठिन्तः। यसाद्युकं प्रववस्य सर्वात्राकलं, किञ्चेतत् प्रववस्य स्वानिक एतन्त्र । यसाद्युकं प्रववस्य सर्वात्राकलं, किञ्चेतत् प्रववस्य स्वाप्त प्रकार सर्वा वाक्षा । अत्रव पिष्पक्षाद आखासमधीयते, एतदे सत्यकामं परं वापरञ्च अञ्च यदोष्ट्वार दति। कठाञ्च पठिन्त, एतदेवाचरं अञ्च एतदेवाचरं परिमति। तस्तात् प्रकारेनेव स्वाध्वायप्रारक्षा युक्तः॥

प्रणवं प्रशंस्थापरास्यमवतारयति । (१) "तदेतदृषाभुक्षं"(१) रित । 'तदेतत्' परव्रद्वाखक्षं प्रणवाचरं, कथाचित् 'स्था', खष्टम्, 'खक्षं'॥

तास्टचं दर्भयति। <sup>(९)</sup>"ऋचे। श्रचरे ॰ समासत इति" (९) इति। या एता: 'ऋचः', ताः सर्वाः 'परमे' खक्कष्टे, 'योमन्'

<sup>\*</sup> अकारादिश्रिरसानिति ते॰ पाठः।

स्मिन् देवा श्रिध विश्वे निषेदुर्यस्तन वेद किख्या करिष्यति य दश्तिदुस्त दुमे समासत् दति (१) (१) भी-

विज्ञेषेण रचके, 'ऋचरे' प्रणवे, 'निषेदः' श्रात्रिताः। ऋत एव कठप्राखायामधीयते । सर्वे वेदा यत्पदमामनिन तपांचि वर्गाण च यददन्ति। यदिच्छनो ब्रह्मचर्चे चरन्ति तत्ते पदं सङ्गुरेण व्रवीम्थे। मित्येतदिति। न केवलस्य एव तिसाम् प्रणवे समात्रिताः किन्तु 'विसे' सर्वे, 'देवाः', श्रिप 'यखान्' प्रणवाचरे, 'त्रधिनिषेद्ः' श्रधिकलेन निष्णाः। त्रतएवे। त्तरतापनीये देवानां परमात्राधानार्थं प्रणवपर्य-वसानमुक्तं, त्रात्मानमनुष्टुभान्त्रिया प्रणवेनेव तस्मित्रवस्तिता इति । अनेनैव प्रकारेण असो देवाख 'यसिन्' प्रणवे, 'नि-षेदुः', 'तत्' प्रणवाचरं, 'या न वेद' स पुमानधीयानाऽपि\* 'च्छचा किं करिय्थति', न ख खु टषर दितां केवखां छ विं के चित् प्रार्थवन्ते। 'य इत्' ये पुनर्महात्मानः, 'तत्' प्रय-वाचरं, 'विद्:', 'ते' महर्षयः, 'इमे' परिदृश्यमानाः परम-इंसाः, 'समासते' सम्यगवतिष्ठनो । ऐदिकाम् मिकविषयक्केश-रहिताः सुखिना वर्त्तनो। तांसु परमहंशाम जाबाखन्ना-खाधायिन खदाहरिना। तत्र परमसंग्रा नाम संवर्क्तका-इणिश्वेतकेतुद्वीसामुनिदाश्चलस्भरतद्त्ताचेयरैवतकप्रस्तव

<sup>\*</sup> सम्यवसधीतयापि हति तै॰ पाठः।

नेव प्रायंक्क सुभुवः स्वीरित्याहैतहै वाचः सत्यं यदेव वाचः सत्यं यदेतत् प्रायुक्क (०) (०) स्रत्यं साविचीं गायचीं - चिरन्वाह पच्छे।ऽर्वचेशोऽनवानः संविता स्रियंः प्रस-

इति। इत्याङ्गिरसमन्त्रेण प्रश्चलात् प्रणवस्य वेद्वयप्रति-विधिलं युक्तं॥

तेन प्रणवेन प्रारम्य पश्चात् पठनीयान् मन्त्रान् दर्शयति । (१) "चीणेव ० तत् प्रायुक्क्ष" (०) दिति । 'स्र्र्भुवः खः' दिति यद्या- इतिचयं, तन्ने तने विद्यान प्रयुक्तवान् भवति । व्याप्ततीनां वेद प्रयसार लेन प्रीनेव वेदान् प्रयुक्तवान् भवति । व्याप्ततीनां वेद प्रयसार लेन प्रेष्ततात्" । एतप क्रन्दोगा प्रधीयते, स एतां प्रयों विद्यां प्रभ्ततात् एतस्यास्त्रयमानाया रसान्याव दत् । स्रित्युग्भ्यो भुव दिति यजुर्भ्यः खिरिति सामभ्य दिति वेद प्रयसार लेन वाषः - सन्ति स्रयस्त्र स्रयस्त्र प्रयुक्तवान् भवति ॥

वासित चया दूर्धं पठनीयं दर्शयति। (०) 'चय साविचों'
• प्रतिपद्यते ' दित । दित 'चय' व्यास्त्यनन्तरं, 'साविचों'
स्विद्यदेवताकां, गायची स्कृन्द्स्कां तत्स्वितुरित्यादिकाम्द्रभं
स्वाः पठेत्। तचायं प्रकारः, प्रथमं 'पाद्यः' पादे पादे

<sup>\*</sup> प्रजायतिने। क्रात्यात् इति तै॰ पाठः। † रसान् प्राप्तवान् इति तै॰ पाठः।

विता श्रियमेवामोत्यया पुजातयेव प्रतिपदा छन्दार्र-सि प्रतिपद्यते (०) ॥ ११॥

विरम्य, पठेत्। ततः 'मर्धर्चमः' एकेकिस्मिम्बर्हे विरम्य, पठेत्।
ततः 'मनवानं' विरामरितं यथा भवति, तथा पठेत्।
तथाम्हिष प्रतिपाद्या यः 'सविता', सेऽयं 'म्रियः', 'प्रेरकः',
मतो म्रह्मयज्ञानुष्ठाची 'म्रियं प्राप्तोति', एव। एवमेकस्मिम्बप्रति विधानमुमं 'म्रथो' भनन्तरं, तदा दिवसेषु प्रज्ञातयैव
'प्रतिपदा' पूर्वस्मिन् दिवसे किञ्चित् पठिला परेशुरनुष्ठानासायमुपम्रम दति या प्रतिपत् प्रज्ञाता यः प्रारस्पप्रदेशे।
मुद्धी खापितः तथैव प्रतिपदा प्रारस्पप्रदेशेन, 'क्रन्दांसि'
वेदावयवान्, परेशुः 'प्रतिपश्चते' प्रारस्ते। पूर्वेषुर्यावद्वावसितं
तत एवारस्थान्तरेशुरधीयीत न तु विप्रयुक्तं कञ्चिदेदसागं॥

इति सायनाचार्थविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके एकादमाऽनुवाकः॥ १९॥

#### श्रय दादशे। (नुवाक: ।

(१) ब्रामे मनेसा खाध्यायमधीयीत दिवा नक्तं वा (१) (१) इति इ साइ श्रीच श्राष्ट्रियः(१) (१) जुतार खेऽवर्स

## श्रघ दादघोऽनुवाकः।

यत् पूर्वमुक्तं प्राच्यां दिशि यामाद्विचित्यादि। तचाक्रक-स्थानुकस्यं विधत्ते। (१) "यामे मनसा ॰ नक्तं वा' '(१) इति। यदा विद्यान्तुममक्षकः 'यामे', ऋधीते तदा 'मनसा', एव 'ऋधीयीत', खदित आदित्ये प्रारम्भुममकस्रेत् 'दिवा नक्तं अधीयीत'॥

कस्यचित्रार्थिनंते मुख्य एवायं पचोऽपीति दर्शयित्रमेतस्यवित्रार्थरति। (१)"इति इ साइ ॰ त्राक्षेयः"(१) इति।
ग्राच्यामकस्य महर्षेः पुचः 'ग्राचः', इति। त्रक्षियंशिताया
मातः पुचः 'ग्राक्षेयः', महर्षिः 'इति इ साह' यामे मनसेव्यादिकमपि मुख्यपचमेवेत्याइ॥

नियमान्तरेयम्मस्यानुकस्यान् विधन्ते। (१) "जतार्ष्ये • स्वाध्यायमधीते" (१) इ.ति । यामे मनसाध्ययनमुन्नं "प्रर्ष्ये', प्रिपं 'प्रवस्तः' प्रमन्तस्वेत्, मनसाधीयीत । तमेवावसं प्रति इत वाच इति पत्रान्तरमुख्यते। उचैर्ष्येतुममन्तः केवसेन मनसा यदा निद्रास्त्यस्विन्तादिकं भवति तदानीं 'वाचा'

<sup>\*</sup> मनसा खाध्यायमृक्तमिति तै॰ पाठः। † खन्नक्षचेद्रामेधीबीतेति तै॰ पाठः।

ज्त वाचात तिष्ठेनुत वर्जनुतासीन जत श्योने।ऽधी-यीतैव स्वीध्यायं तपस्वी पुग्धा भवति य ग्वं विद्वा-न्त्रकाध्यायमधीते<sup>(१)</sup> (१) नमो ब्रह्मणे नमी अस्वप्रये नमेः पृथियो नम् के। पंधीभ्यः । नमी वाचे नमी वा-चस्पत्रये नमे। विष्णेव हहते करोमि(१) ॥ १२॥

जिक्का स्वन्दन मात्रेण, 'श्रधीयीत'। दर्भे व्यासीन इति व्यदुक्तं त-वासन निर्वेश्वे क्रिक्ति रहित स्व उत अजिस्वादयः पद्याः। श्रास्त्रस्य परि हारायेतस्ततः क्रनैः 'अजन्', वा क्षित्रिव तिष्ठन्या नियम-मन्तरेण खेल्क्ष्यैवीपिविष्य वा 'श्रयानः', वा खक्रक्षनुसारेण 'खाध्यायमधीयीतेव'। न लङ्गुस्तेषानुसारेण प्रधानस्य स्तेषो न्यायः, तादृ क्रखाध्याययुक्ते। प्रिंपानस्य भवति', श्रध्यन फसं प्राप्तीत, 'पुष्यः' पिङ्किपावनस्य, 'भवति'॥

एतस्य ब्रह्मयश्वस्थाक्षस्थतं कश्चिन् मेन्तं प्रदर्भयति। (४)
'नमा ब्रह्मणे ॰ ष्ट्रदेते करोमि''(४) र्ता । ब्रह्मशब्देन वेदः
प्रजापतिवीत्थाते । वाक्शब्देन सरस्तती, 'वाक्सितः', दृष्टस्तिः । प्रश्रस्तवात् 'विष्णुः', 'ष्ट्रत्' । श्वस्य मन्त्रस्य विनियोग
स्परिष्टाद्विस्विति ।।

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रारखके दितीयप्रपाठके दादशेऽनुवाकः ॥ १२॥

<sup>\*</sup> प्राप्तासीन इति तै॰ F च पाठ।

<sup>†</sup> विनियोगमुपरिस्टादस्वति इति तै॰ पाठः।

#### श्रथ चयादशोऽन्वाकः।

(१)मध्यन्दिने पुवलमधीयीतासी खलु वा वैष श्री-दित्यो यद्गीह्मणस्तस्मात्तिई तेख्णिष्ठं तपित तदेषा-भ्रोक्ता(१)। (१)चिचं देवानामुद्गादनीकं चक्षुमिंचस्य वर्षणस्याग्नेः। श्राप्रा द्यावाष्ट्रियवी श्रुन्तरिश्च ह्याँ

## श्रथ चयादशोऽनुवाकः।

तचैव ब्रह्मयश्चे कश्चिद्नयं विश्वषं विधत्ते। (१) "मथन्द्ने ।
तदेवास्तुका" (१) इति। मथन्दिनकाले 'प्रवलं' उचतरं यथा
भवित तथा, 'श्वधीयीत'। योयं ब्रह्मयश्चानुष्ठाता ब्राह्मणेलिः
सः 'एषः', 'श्वधी' दिवि दृश्यमानः, " 'श्वादित्यः', एव तत्प्राप्तियोग्यलात्, यस्तादादित्यक्षः 'ब्राह्मणः', 'मथन्दिने प्रवलमधीयीत', 'तस्तात्', तदात्मक श्वादित्योपि 'तर्षि' मथन्दिने
काले, 'तेन्त्णिष्ठं' श्वतिश्रयेन तीन्त्णं यथा भवित, तथा
'तपित'। 'तत्' एतदादित्यमाद्यात्यं प्रति, काचित् स्वक्
'श्रस्का' ॥

तामेतास्यं दर्भवति । (१)''चित्रं देवानामुदगादनीकं • वगतस्तस्युषस्रेति''<sup>(१)</sup>इति । 'देवानां' दीयमानानां रस्तीनाम्, 'त्रनीकं' समूहं नानारूपमादित्यमण्डसं, 'चित्रं' कासभेदेना-

<sup>\*</sup> दिवि विद्यमान इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> काचित् ऋग्रप्युदीरिता इति तै॰ पाठः।

श्रातमा अर्गतः स्तस्थुष्येति (१) (१) स वा एष युद्धः सुद्धः प्रतीयते सुद्धः सन्तिष्ठते तस्य प्राक्यायमवभूषः (१) (१) नमे। ब्रह्मेषु इति परिधानीयां चिरन्वाइ (१) (१) श्रुप

रणग्रुक्तादिवर्णीपेतलात् चित्रं, तादृशं मण्डलम् 'उदगात्' पूर्वस्यां दिश्वद्यं प्राप्तात्, तथ मण्डलमन्धकारिनवारणोप- युक्तलात्" मित्रादीनां चत्रुस्तानीयं। तदर्यमेव खेाकत्रयम् 'श्राप्राः' रिक्षिभरापूर्यं वर्त्तते, तक्षण्डलवर्त्ती स्वर्यद्भपः पर- माल्या 'जगतः' जङ्गमस्य, 'तस्तुषः' स्थावरस्य, 'श्रात्या' जीवद्भपेष ग्रारीरेस्ववस्थितः। 'इति' श्रानेन मन्त्रेष, श्रादित्यमा हात्व्य- मवगन्तयं॥

ब्रह्मयश्च इतर्यश्चवेलच्छं दर्भयति। (१) "स वा एषः ॰ प्राक्षायसवस्थः" (१) इति । अयं ब्रह्मयश्चः यस्मित्रहान प्रार्थानुष्ठीयते तस्मिन्नेवाहिन समायते नतु यश्चान्तरवदित-र्दिनेव्यनुगच्छति तस्मात् 'प्राक्' प्रातःकासे, प्रार्थस्य तस्य चश्चस्य 'सायं', 'श्रवस्थः' समाप्तिः॥

समाप्तिकासे मन्त्रविशेषं विधत्ते। (१) 'नमा ब्रह्मणे • विरन्ताह'(१) इति। परिधीयते समायते यथा सेयस्क 'परि-

<sup>\*</sup> निवादबेने।पनादितत्वात् इति तै॰ पाठः।

र्षपस्त्रस्यं गृहानेति तते। यत्तिच् ददीति सा द-र्षिषा(१) ॥ १३॥

#### त्रय चतुर्दशोऽन्वाकः।

(१)तस्य वा एतस्य यज्ञस्य मेघी इविधीन विद्युद्गि-र्वेषः इविक्तनियुनुविषद्कारी यदवस्फूर्जिति सोऽन्-

धानीया', सा चाच पूर्वामुवाके श्राखाता, ॐनमा ब्रह्मण इ.ह्योवा, तां 'चिः', पठेत्॥

तत्पाठादूधें कर्त्त्वातां दर्भयति । (६) "त्रप उपसृक्ष • सा दिचिषा" (६) इति । सेयं 'दिचिषा', यह एव नचारस्य दत्वर्थः ॥

दति सायनाचार्थाविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजु-रारखके दितीयप्रपाठके चयादमाऽनुवाकः ॥ १३ ॥

## श्रथ चतुर्दशाऽनुवाकः।

यहणाध्यमे यात्रमधायकारणानि तानि ब्रह्मयज्ञाध-यमे खाष्ट्रायं न निवारयमीति वक्तुमोषामनधायकारणानां यज्ञाङ्गतामुपचरति। (१)''तस्य वा एतस्य • खिष्टकत्''(१)

<sup>.\*</sup> **चनध्ययनकार**यानि इति तै॰ पाठः।

वषट्कारे। वायुरात्माऽमीवास्यी स्विष्ट्कत्(१) (१)य एवं विद्वान्मेघे वर्षति विद्यातमाने स्तनयंत्यवस्फूर्जिति पर्व-माने वायावमावास्यायाः स्वाध्यायमधीते तपे एव तत् तथाते तथा हि स्वाध्याय इति(१) (१) उत्तमं नाकः

इति। श्रमधायहेतूनापसम्बा दर्भवति। विद्युत् सनियतुर्षृष्टिश्वापत्ती यत्र सिस्पितेयुस्त्रह्ममध्याय इति। से। यमकासमेघी पहणाध्ययने निषिद्धोऽपि मह्मयक्ताध्ययने स्वीकार्य एव। यथा से। मयागे 'इविधानं', न थागविरोधि तथा
तत्र 'मेघः', श्रपि। एवं विद्युदादें। द्रष्ट्यं। † श्रकासे महानुत्यातक्रपां वायुः'। 'श्राह्मा' यजमानस्वानीयः। स्रष्टमन्यत्॥

श्रनधायहे ह्याः वर्जनीयलं निवार्य उपादे यतं दर्शयति। (१) "य एवं व खाध्याय दितं" (१) दिति। मेघादयो विरोधिना न भवनीति 'यो विदान्', योयं यत्विप मेघादिनिमित्तेषु 'खाध्यायमधीयीत', तदा 'तपः', तप्तं भवति। यसादयं त्रस्त्रयश्चः 'खाध्यायः' क्रक्क् चान्द्रायणादिवत्तपो रूपः, तसास्त्र यन्यनधाः याः। निष्ट चान्द्रायणादिकं मेघादिषु वर्ष्यते॥

कदाचिद्यवर्जनेनानुष्टितस्य मञ्जयश्च फसंदर्शयति। (२)"उत्तमं ॰ सायुक्यं मच्छति" (२) इति। स्रनेन मञ्जयश्चेन

खाध्यायमधोयोतिति तै• पाठः ।

<sup>† &</sup>quot;ख्याः" यामयद्यादिदाद्यः, इति वै॰ F च ख्रधिकः पाठः।

<sup>‡</sup> खघ खनध्ययन हेतुना इति तै॰ पाठः।

रे। इत्युत्तमः संमानानां भवित यार्वन्तः इ वा इमां वित्तस्य पूर्णां ददत् खुर्गं खेाकं जयित तार्वन्तं खेाकं जयित भूयाः सं चाक्ष्यं चापं पुनर्कृत्युष्ट्रयित ब्रह्मणः सार्युच्यं गच्छति (१) ॥ १४ ॥

मरणादूधीं 'खन्तमं' खर्गम्, 'त्रारोहित', जीवनवेलायां पिक्किपावनलात् 'समानानां', मध्ये 'खन्तमो भवित'। खन्तमः खर्ग एव प्रपद्धाते। विन्तेन 'पूर्णां', पृथिवीं न्राह्मणेश्यः 'द-रत्', पुद्धः 'यावन्तं', 'खर्गे', त्रानेकभागोपेतं प्राप्तोति, 'तावन्तं', त्रसी प्राप्तोति। ततो 'श्रयाष्ट्रसं' त्रधिकमिष, प्राप्तोति 'त्र-ख्यं' पुनराष्ट्रस्तिद्ध, 'खोकं', प्राप्तोति। तत्प्राप्तेद्ध्यं 'पुनः', 'स्त्रणुं', न प्राप्तोति। किन्तु परत्रह्माणः 'सायुच्यं' मेर्चि, 'गच्छति'॥

द्ति सायनाचार्चविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकान्ने यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके चतुर्दमाऽनुवाकः॥ १४॥

### त्रय पञ्चदन्नीऽनुवाकः।

(')तस्य वा गृतस्य यञ्चस्य दावेनध्याया यदात्माऽ श्रुचिर्यद्देशः(') । (')सम्बद्धिदेवतानि(') । (')य गृवं वि-दान् मेहाराच उषस्युदिते व्रज्यक्तिष्टवासीनः श्रयी-नारख्ये यामे वा यावेत्तरस्य स्वाध्यायमधीते सर्वां

## श्रय पञ्चदश्रोऽनुवाकः।

ग्रणखाधाये यानि कारणान्यनधायस तान्यनापास का-रणान्तरमनधायस दर्भयति। (१) "तस्य ० यहेशः" (१) इति। उक्तस ब्रह्मयञ्चस 'दावनधायो', विसेते 'श्राता' ब्रह्मयञ्चस कर्त्ता, खयं 'श्रद्धचिः', यदा भवति तदानीमेकोऽनधायः। 'देशः', वा मूचपुरीषादिभिः 'श्रद्धचिः', भवति, स दितीयोऽन-धायः। न तु किस्तित् हृतीयोगिऽध्यायहेतुरस्ति॥

श्रय तस्य यश्रस्य सुखभलं दर्शयति । (१) "सस्दि देवि-तानि'' (१) दति । 'सस्दि द्वः' सामग्री, सा च यश्रान्तरेषु द्रयार्जनादिना सन्पायते । दहतु 'दैवतानि,' एव सामग्री, नतु वाश्वासामनं किश्विदपेचितमस्ति ॥

ब्रह्मयज्ञेन तुष्टेषु दैवतेषु फलं भवत्येव तस्रादेवं भूते काला-दिवैक ल्या ज्ञां \* परित्य ज्यानुष्टाने फलसिद्धं दर्भयति। (१) "य एवं ॰ एषा भुका" (१) इति। अस्य यज्ञनिभिक्तदययति-

तस्तादश्वभूतकाचादिश्वश्वामिति तै॰ पाठः ।

खेकान् अयित सर्वान् खेकानं खेषानुसम्बरित तहे-षार्थका । (१) मृत्युषा श्रक्षाचे खणाः परंक्षिः स्तृ-तीर्ये खेकि श्रव्या स्वाम । ये देव्याना उत पितृया-

रेकेणानध्यायकारणं नासि, सामगी च न प्रयाससम्पाद्या विद्यते इति 'एवं', 'विदान्', पुमान् काखविषये आसना-दिनियमविषये देशविषये च श्रद्धाजाद्यं परित्यव्य 'याव-चारमं' यावद्वलं यथाष्ठकि, 'साध्यायं', श्रधीयानः स्नापे-जितान् 'सर्वान् कोकान्', प्राप्नोति, तच तच सोके पुद-षानारवद्यायुक्तो च भवति। किन्तु 'श्रनृषः', एव 'श्रनु-षञ्चरति', 'तत्' तस्मिन्ननृषद्यानुसद्यारे, काचिदृक् च 'छका', विद्यते॥

तामेताम्हर्षं दर्शयति । (४) "चनुषा ० त्राचीयेमेति" (४) इति ।
'षिम् ग् असोके, 'परिम् ग् चन्ति च प, 'हतीये' गुकोके
प, त्रह्मयत्रम्कात्" 'चनुषा स्थाम'। खणेऽपाकते यति 'देवपानाः' पन्यानः उत्तरमार्गितिशेषाः, 'पिह्याणाः' पन्यानः
दिविषमार्गितिशेषाः, खणाभावेन प्रतिबन्धाभावात् 'सर्वाम्',
प्रिप मार्गान् सर्वतः प्राप्त्रयाम । खणेषाम्हषं त्रद्मयक्षेणाः
पत इति तावत् सर्वेषां सद्यतं । देविषद्यकार्ययोत्समर्थस्य
तद्भयविषयमनृषमनेनेवापास्ते । यत एव सर्वते । जयेनेव
त संसिद्धेद्वाद्याया नाच श्रंसयः । कुर्वादन्यन्न वा सुर्यान्

<sup>\*</sup> पाचात् इति ते • पाठः।

खाः सवीन् प्रयो अन्द्रणा आसीयमिति()। (६) ऋषिं वैजातं पामा जंगाह तं देवा आहंतिभिः पामान्मपी-घुनाहतीनां युचेनं युचस्य दक्षिणाभिदेशियानां

मैचे। त्राञ्चाष चच्चत इति। ततः सर्वान् पथे। चनुषा चाची-चेमेत्येतद्पपनं॥

तदतदमृषलं सक्षावियतं पापखर्शराहित्येन खाध्यायं प्रमंति। (६) "प्रशि वे ० तदेवा स्युक्तः" (६) दित। येथं 'प्रशिः', स्ट्यावृत्पकः तमृत्पक्षमाचमेव सर्वः 'पाप्रा', 'जपाष्ट', प्रशिष्टं पापिनां पापशेषमाय समृत्पकः। त्रत एव स्थितिकाराः भाण्डादीनां पुनःपाकेन ग्रुद्धं मुवते। यथा खोकेऽत्यममिनं वक्षं त्रक्षज्ञलेन यदा प्रचाकाते तदानीं वक्षमाचित्रं सर्वे जले प्रविव्यति, तथा ग्रेषमीयवक्षगतः पाप्रा न्नेष्ठः सर्वे जले प्रविव्यति, तथा ग्रेषमीयवक्षगतः पाप्रा नेष्ठः केऽग्रेषे प्रविद्यः 'तं त्रशिगतं पापं कत्नं 'यज्ञेन', यज्ञगतस् पापं 'दिचणाभः', दिचणागतस्य पापं प्रतियद्योगः 'म्राद्यापेन', म्राद्याणतस्य पापं तत्त्रक्षान्यः पापं प्रतियद्योगः 'म्राद्यापेन', म्राद्याणगतस्य पापं तत्त्रक्षान्यः पापं स्वतियद्यास्त्रक्षेत्रः, हन्द्रोग्तस्य पापं स्वतीयमाखाक्षयेष 'स्वाध्यायेन'। न पास्र स्वाध्यायगतस्य पाप्रगे निवर्त्तकान्तरमन्येष्ट्यं। तस्रात् 'त्रप-क्षतपाप्रा स्वाध्यायः,' न सन्तु कस्विदिप पाप्रा स्वाध्यायं स्वृष्टु-

मन्तनाच्यव दिव वै॰ पाठः। † श्रीधनेऽमी दिव वै॰ पाठः।

ष्राद्धार्णने ब्राह्मसम् छन्दे। भिन्छन्देसाः स्वाध्यायेना-पंचतपात्रा स्वाध्याये। देवपेविषं वा एतत् तं योऽनूत्-सृजत्यभागे। वाषि भवत्यभागे। नाके तदेवाभ्यंक्ता(॥)। (ऐयस्तित्यात्रं सिखविद्रं सक्षायं न तस्यं वाष्ट्रापं

मीष्टे चसात् 'एतत्' खाधायखरूपं, देवानामि श्रोधकं। देवा हि पूर्वसिन् जन्मिन मनुष्या भ्रता साधायमधीत्य तदर्धश्चानुष्ठाय ग्रुद्धाः सन्तो देवलं प्राप्ताः। 'तं' रेंदृशं खाध्यायं,
'योनुऽत्सृजित' यः पुरुषः प्रारम्य पञ्चात् त्यजित, स पुमान्
'त्रभागो वाचि भवति' वाङ्माचिन्यास्वेनाप्रयासिद्धं साधायाध्ययनं तथाविधायां प्रयासर्हितायां महाप्रसहित्।
सायां वाच्यपि भाग्यं तस्य परित्यकुर्नासि, महाप्रयासिनव्यासे ज्योतिष्टोमाद्गिध्ये स्वर्गे भागं नास्तीति किम् वक्तयं।
वे। हि पाणिस्वश्चितामिष्मग्निमध्ये प्रचिपति स भाग्यहीन
रत्यसिन्धर्ये न कोपि विप्रतिपद्यते। 'तत्' तसिन्, चिन्तामविपरित्यागसदृशे।ऽयं खाध्यायपरित्याग रत्यसिन्धर्यं, काचिदृक् 'त्रम्कता'॥

तामेतास्त्रचं दर्शयति। (() "यसित्याज ॰ पन्यामि-ति"(() इति। 'यः' पुमान्, वेदस्य वाष्ट्राचनिष्याद्यमध्ययनं करोति तं पुमांचं वेदः समसापापचयदारेण मेरचपर्यन्तो-

<sup>\*</sup> द्रष्टुमीस इति तै॰ पाठः।

## भागा श्रीता। यदीर मृखायुखकर मखोति नहि

त्तमगतिप्रदानेन प्रियं 'सखायं', इवातिसेहेन पास-ंचति, तसादधोतारं सखायं वेत्तीति 'संखिवित्' स्वाधायः, खयञ्च 'तस्य' पुरुषस्य, सखा श्रत्यमास्त्रेहेन कदाचिद्रयानपा-यात्। निह निरन्तराध्याचिनं स्वाध्यायः कदाचिदपि परि-खजति, किन्तु दिने दिनेऽतिष्ठयेन तस्याधीने। भवति । तारृषं 'मसिविदं', ऋपि 'सखायं', 'यसित्यात्र' परित्यक्रवान्, 'तद्य' परित्यकुः, 'वाश्वपि', 'भागे। नास्ति' श्वायासर्हिते महाफर्के पाठेऽपि भाग्यं नास्ति, किमु वक्तचं महाप्रवाससा-ष्टे (नुष्टाने 🕽 तत्पची वा। 'यदीं' यद्यपि, स्वाध्यायत्यागी कदा-चिदिदसभायामुपविष्य बद्धनि प्राच्याचि 'ग्र्योति', तदानीं 'श्रक्षकं' श्रतीकमनृतमेव, 'ऋषोति', पुरवार्थपर्यवसानाभा-वात्। निह काचनाटकासद्वारादिश्रवणेन ष्टथायः चयम-न्तरेण कच्चित् पुरुषार्थं प्रमामः। श्रत एव वाअसनेयिनः यमामनिना। नानुष्यायादक्षञ्कब्दान् वाची विम्बायनं दि तिहिति। वेदयितिरिक्तस मन्द्रजासस कप्रशेषमाचपर्यवसा-चित्रमेव प्रपाचते। चसाद्यं वेदत्यागी 'सुक्तस्य पन्यां' पु-ष्यानुष्टानमार्गे, न नानाति तस्रात् कष्टश्रोषमात्रपर्यवसानं।

मोच्चपर्यन्तोत्तरोत्तरमतिपदानेनेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> दिने दिने षतिश्रया भवति इति तै॰ पाठः।

<sup>🗘</sup> महाप्रयाससाध्ये सर्गे हित तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> बार्व्हेशियमात्रपर्यवसानलमेव इति तै॰ पाठः।

# प्रवेद सञ्जतस्य पन्यामिति (°) तस्मात् स्वाध्यायार्थेत-

दिविधं हि पुरुषेणार्थते ऐहिनजीवनमामृश्विकी च भेगने मेली। तन जीवनस्य कार्यादेरिप क्रविवाणिज्यादिकमेव महत् वाधनं, प्रामुश्विकमार्गन्तु वेदमन्तरेण सर्वते। न जानाति, प्रतः बास्तान्तराणि प्रदूषतः कष्डमेष एव परिण्ञियते। न केवणं सक्तत्वानंभाषाभावः, प्रत्युत दुरितस्य महत् सम्पद्यते। प्रता एव मनुना सार्थते। योऽनधीत्य दिजी वेदानन्यच क्षुद्रते मति। स जीवनेव प्रदूरतमाग्रः, गच्छति सान्तय इति॥

द्रंथता। (०) "तस्रात् ० तदेवाभ्युका" (०) दति। यस्रात् साध्ययवितरेकेष सक्रतमाने न श्रायते 'तस्रात्', 'स्राध्या- वेदिकेष सक्रतमाने न श्रायते 'तस्रात्', 'स्राध्या- वेदिकेष सक्रतमाने न श्रायते 'तस्रात्', 'स्राध्या- वेदिकेष प्रमुद्देवार्थने श्राध्यम् श्रू कर्मां । एत- वेश्वयं परमपुद्दार्थलेन साधनमिति स्पनिषदि पृद्देवाप- विषदि बद्धनास्वीणां मतभेदे। पन्यासमसङ्गेन विस्पष्टमा- स्रातं। स्राध्यप्रवचने एवेति नाको मेदिस्यः, तद्धितपद्य- स्रितः। स्रावद्यमेव परमपुद्दार्थसाधनमिति राधा- स्रातः। स्रावद्यमेव परमपुद्दार्थसाधनमिति राधा- स्रातः। स्रातः। स्रातः स्रातः। स्रातः स्रातः। स्रातः स्रातः। स्रातः स्रातः। स्रातः स्रातः स्रातः स्रातः। स्रातः स्रातः स्रातः। स्रातः स्रातः स्रातः। स्रातः स्र

<sup>\*</sup> इत्यथ्ययनं त्रचायचाध्ययनचेति तै० पाठः।

<sup>†</sup> खाध्याया यहबार्घमध्ययनं हति तै॰ पाठः।

## व्या यं यं क्रुतमधीते तेन तेनास्येष्टं भवत्यमेर्वायारी-

प्रकर्षेण प्रतिदिनं ब्रह्मचन्नारूपेण वचनं प्रवचन । उसे एवा-क्तमे पुरुषार्थसाधने सत्यादीनामचार्थसिद्धतात्। यो चि नि-र नारं स्वाध्यायं पठति तस्थानृतवद्गेकः प्रसङ्गः। तपीऽष-पार्थियः निषद्भविषयप्रवणानामिन्द्रियाणां वस्रचयदारे-णोद्धतलं वार्यितुं क्रकुचान्त्रायणादिना प्रदीरक्रोंबद्धपं तपः क्रियते। खाध्यायपरस्थ तु विषयमात्रिकतेव नास्ति कृतो दुष्टविषयेषु प्रष्टत्तिः। तिषमापूर्यकलं प्रष्टक्तेर्भगवतीत्रं। ध्यायती विषयान् पुंसः सङ्गस्तेषूपनायते। सङ्गात् सञ्चावते कामः कामात् क्रीधाऽभिजायते । क्रीधाद्भवति समीहः समी-चात् स्रतिविश्वमः । स्रतिश्वंत्रादुद्धिनात्री वृद्धिनात्रात् प्रष-श्वतीति । विषयधाननिष्टस्तर्थमेव चित्तष्टित्तिनिरोधक्षं चोनं वक्षं क्रात्सं योगमास्तं प्रष्टकां। सा च स्वविषयधाननिवृत्तिः खाधाधनिरतस्याप्रवासेनैव सिद्धा। तच किमनेन याग-प्राक्षेण क्रव्यक्रायणादिमा तपसावा। त्रत एवाभित्रा याजः। यर्के चेकाध्<sup>†</sup> विन्देत किमधे पर्वतं त्रजेत्। इष्टला-र्था श्र संसिद्धी को विदान् यक्ष माचरेत् इति । एतत् सर्वमिन-प्रेता माइकास्त्र तपसाद्भितप इति प्रसिद्धिवाचकेन विश्वव्देन वीपाया च खाधायप्रवचनयोरत्यादरं दर्भयति। न च सा-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> निविद्धविषयत्रयात्रामिति तै॰ पाठः ।

<sup>🕆</sup> चत्र चेच्मधु इति तै॰ पाठः। 🙏 संसिद्धेदिति तै॰ पाठः।

दित्यस्य सायुंच्यं गच्छति तदेषाभ्युंक्ता (१) । (१) ये अर्था-कृत या पुराखे वेदं विद्याश्ममभिता वदन्त्यादित्यमेव ते परिवदन्ति सर्वे अग्निं दितीयं तृतीयं च इश्स-

श्रायपाठमाचेष योगानुष्ठामाभावात् न पुरुषार्थं इति मञ्चनीयं। श्रयमधिता श्रिप्तिशेषाना अपेयराणस्याश्रमेधादीमां
मध्ये 'षं पं क्रतुभागं 'श्रधीते', तस्याधितः पुरुषस्य 'तेन
तेन' क्रतुना, 'इष्टं भवति',। चिविधा हि यागः। कायिको
वाचिको मानसिकसेति, तनाधितुर्वाचिकस्य निष्यक्तो नास्थेन
विवादः। षद्यधितार्थमिप जानाति तदाध्ययमकासे तदनुसस्थानात् मानसेऽपि निष्यद्यते। कायिकस्य नास्ति मासु
नाम द्रव्यार्जनरहितस्याधिकाराभावात्। सस्य विध्वारः
कायिकमप्यसे करोति इतरस्य तु वाचिकेनैव तत् फलं
स्थते। तस्याद्यमधिताम्यादीनां सायुक्यं गक्कति। 'तत्'
तस्मिन् वेदविदे। माहास्थे, काचिदृक् 'श्रस्थुका'॥

तामेतास्य दर्शवति। (म) "चे श्वर्वाकुत वा • इप्तमिति" (म) रिता 'श्वर्वाकु' श्वर्वाचं, रदानींतनमनुष्यं श्वष्टेहरूपं, 'उत वा पुराषे' श्रथवा पुरातनं व्यासविश्वष्टादिरूपं, 'वेदं विद्वांचं' पाठाद्षीच वेदतत्त्वाभिश्वं महात्मानं, 'चे' मूर्खाः, 'श्वभितो वदिन्त' तच तच निन्दन्ति, 'ते' मूर्खाः, 'सर्वे', श्वपि 'श्वादित्व-

यचानुखानाभावात् इति तै॰ पाठः ।

<sup>†</sup> कायिकक्षेत्रांक्ति इति तै । पाठः।

मिति () () यावतीर्वे देवतास्ताः सर्वा वेद्विदि ब्रा-ह्या वंसन्ति तस्ताद्वाह्यां केया वेद्विद्वी दिवे दिवे नर्मस्तुर्यास्त्रास्त्रीसङ्गीर्तयेदेता एव देवताः प्रीसाति () । ॥ १५॥

भेव', निन्दन्ति । तता 'दितीयमग्निं', निन्दन्ति ततः 'हतीयं', 'दंसं' गमनशीसं, 'वायुं,' निन्दन्ति । श्रस्य वेदविदे।ऽग्निवा-व्यादित्यसायुष्ययोग्ग्यलादेतसास्रेव निन्दा । तेषां निन्दा द्या-नेमैव मक्तेसादित्यादिक्पतस्त्रस्त वेदविकादात्रसं दर्शितं॥

यस मक्तस्य तात्पर्यं दर्भयति। (९) "यावतीः ॰ प्रीकाति"
(९) इति। अग्निरवमा देवतानां विष्णुः परम इत्युक्तलादग्निप्रश्नतयो विष्णुपर्यन्ता यावत्यो देवताः सन्ति ताः सर्वाः पाठते। प्र्यंतस्य वेदविदि 'ब्राह्मणे वसन्ति' एकैकिस्मिन् मन्त्रे एके।
देवः प्रतिपास्ते। ते च मन्त्राः सर्वेऽधेत्वर्वाच अधेतुर्मनिस प
वर्षान्ते अतो वेदविदां ब्राह्मणानां सर्वदेवतात्मकलात् तेमः
प्रतिदिनं 'नमस्कुर्यात्', 'अस्त्रीसं' तदीयमग्रुभं किमिष विद्यमानमविद्यमानं वा न कीर्त्तयेत्। एतेन वेदविदः ब्राह्मणस्य
सत्तारेण सर्वा अधेता 'देवताः' परितोषयति॥

द्रति यायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे युषु-रार्च्यके दितीयप्रपाठके पश्चदत्रीऽनुवाकः ॥ १॥॥

किक्विद्यि इति तै॰ याउः।

## श्रथ का उभेग्डन्वाकः।

(१)रिर्श्वत इव वा एव प्रेव रिश्वते या याजयति प्रति वा युक्काति याजयित्वा प्रतियुद्ध वानेश्वत्विः स्वी-ध्यायं वेदमधीयीत(१)। (१) चिराचं वा साविचीं गा-

## श्रथ षाडशाऽनुवाकः।

श्रय करा चिद्याच्यस याजने तथा करा चिद्याग्रस पुरुष स इयप्रतिग्र च प्रायस्थित्त ने साधायं विधत्ते। (१) "रिच्यत दव॰ वेदमधीयीत''(१) इति। 'यः' पुमान्, स्वयमापद्र हिताऽपि इयस्रोभादयाच्यं 'याजयित', निषिद्धं द्रयं 'वा प्रतिग्रहाति', स पुमानि इस्रोके 'रिच्यत इव' की चिंग्रह्रत्य इव भवित, श्रहो दुराह्मायमेवन्धनिकोऽपि सन् द्रयस्रोभादन्याचं करोतोति सर्वे जनासं निन्दन्ति तदिदिम्ह स्रोके रिकलं। तथा 'प्रेव रिच्यते' परस्रोकेऽपि प्रकर्षेण रिक्त इव भवित, पुष्यस्रोकाभाव एव रिक्तलं, 'याजनप्रतिग्रह्योजीविकाक्ष्येण श्रास्तेऽस्थुपमत-स्रात्, निषद्धयाजनप्रतिग्रह्योजीविकाक्ष्येण श्रास्तेऽस्थुपमत-स्रात्, निषद्धयाजनप्रतिग्रह्याजीविकाक्ष्येण श्रास्तेऽस्थुपमत-स्रात्, विषद्धयाजनप्रतिग्रह्याजीविकाक्ष्येण श्रास्तेऽस्थुपमत-स्रात्, विषद्धयाजनप्रतिग्रह्याच्यमिदं द्रष्टवं। श्रतो द्रय-काभात् 'याजियता प्रतिग्रह्याच्या, 'श्रमञ्जन्' भोजनर्हतः, 'स्राध्याचं' चिवारं स्वश्रास्ताध्ययनक्षं वेदं, जपेत्"॥

तवाश्रमस्य पश्चानारमाइ। (१)"विराघं वा ॰ रेचयति

<sup>\*</sup> ष्पधीयीतेति तै • पाठः।

यचीमन्वार्तिरेचयित् (१) । (१)वरे दिश्चेषावरे खेव वर्रं स्पृषीत्यात्मा हि वर्रः (१) ॥ १६ ॥

(९) इति। पूर्वे किप्रकारेण रिक्तं खमास्मानं ऋरिकं करेति ऋपकी सिंपुण्य चया निवर्त्तयेदित्यर्थः ॥

पचदचेऽपि दिचणां विधत्ते। (१) "वरो दिचणा ॰ स्पृणीत्यात्मा दिवरः "(१) दित । गै विं वर दित स्वकारेणे कालात् गै रिवा 'दिचणावरेण', श्रेष्ठेन गोद्रखेण, 'वरं' श्रेष्ठं ब्राह्मणं, 'स्पृणोाित' प्रीणचिति, चसात् 'वरः' गै रात्मेव, तसात् स्वेन समानवात् तथा दिचणया स्वात्मानभेव दत्तवानिति क्वता तत्यापनिद्यत्त्वा॥

दति सायनाचार्थविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके घाउशे। उनुवाकः ॥ ९६॥

<sup>\*</sup> गायत्रीच्छन्दकां सिवद्धदेवताकां तत्सिवतुर्वरेष्यमित्वेतां ऋचं भाजनरिक्तो दिनचयं 'रेचयित', पूर्वीक्तप्रकारेबावर्त्तयेदित्यर्थः। इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> ग्रीरचेति तै• पाठः।

#### ऋथ सप्तद्योऽनुवाकः।

(१)दु है ह्वा एव छन्दा श्रीत या या अर्थति स येने य-प्रकृतना या अथेत सार्यस्थं प्रतियं शुची देशे स्वाध्याय-मेवेनमधीयनासीत(१)। (१)तस्यानर्थनं दीक्षा स्थानर्भप-

## षण यप्तदश्री अनुवाकः।

पूर्वमनापिं दुष्टयाजनस्य प्रायिश्व मुनां। रदानीमापदि तस्याजनस्य पूर्वसादस्यं प्रायिश्व विश्व ने। (१) "दु है इवा

• अधीयसासीत" (१) रिता। 'यः' पुमान्, धनाभावे जीवनाभावात् प्राण्य चणाय अयाज्यमपि पुर्वं 'याजयेत्'। एतस्य
वाजसनेयके दर्शितं, प्राणस्य वे ससाद कामेश्य श्रयाच्यं। याजयत्यप्रतियञ्चस्य प्रतियश्चातीति। है हृशः पुमान् 'क्रन्दांसि',
तव प्रतिग्रहे कियान् मन्त्रान् रिक्तोकरोति फसरितान्
करोति तत्परिहारार्थं 'येन', 'यश्चकतुना', याजितवान् 'एनमेव' क्रतुभागं, 'स्वाध्यायं', स पुमानर्थ्ये गत्वा पठन् 'श्वासीत',
तेन प्रायिश्व स्व स्वास्ति तत् स्वभावनार्थं ध्यानार्थं वा॥

तच यज्ञावयवाम् सम्पादयति । (९) "तस्रामधनं • सस्-द्भृतरः" (९) इति । 'तस्य' प्रायिष्यत्तार्थं वेदभागमध्येतुः पुद्वस्र, तावति कास्त्रे यो भोजनपरित्यागः स्व 'दोस्रा'। यदतस्त्रुद्ध-

<sup>\*</sup> खन्नाभावे प्रावरचावाय इति F पाठः।

<sup>†</sup> सम्राट्समायायायाच्यं इति तै॰ पाठः।

सद् श्रासंनः स्त्या वाग्जुद्धर्मनं उप्षत्धृतिर्भुवा प्रा-खो इविः सामीध्वर्युः स वा एष युद्धः प्राणदेश्विखोऽने-न्तदश्चिषः सम्वेद्धतरः (१) ॥ १७॥

देशक्षं 'क्षानं', ता एव 'खपमदः', धन् तने। पवेशनं मैव 'सुत्था', धेमाभिषवः, धेयमक्ष 'वाक्', धेयं 'जुद्धः', धन् 'मनः', धैव 'खपसन्', या 'धृतिः', धनुष्ठेयाधीवधारणा, धैव 'भुवा', षः 'प्राणः' तदेव 'इविः', धन् 'साम' गायनं, स एव 'सध्यर्थः', से। ६यं भावनाक्ष्यः 'धश्चः', प्राणद्विणः' देशने प्राणपित्थाग एव द्विणाक्षानीयः, स्रोते। प्रभूतमनं देयमिति तात्पर्यार्थः ॥

इति षायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रक्यके दितीयप्रपाठके षप्तदशोऽनुवाकः ॥ १७॥

<sup>\*</sup> सेयं भावना याग एव दिण्यस्थानीयः 'प्रासः', खती सनना-दिण्यस्वादयं 'यद्यः सम्यद्धतरः'। प्रायो स्नाननः सर्वेश्वेऽप्रिय वसुभः स्वतिस्रयेन प्रियत्वात् सेयं भावनारूपसम्पद्मस्य दिण्योत्ता। स्थवा प्रायस्थितार्थं पाठरूपसस्य 'स एव यद्यः', 'प्रायदिण्यः', प्रायस्थिति-हेतुरत्नमेन तत्र दिण्या एतत् सर्वेरपेत्रितत्वादनन्तामस्य पते। सननादिण्यतादेव स्वयमतिस्रयेन सम्बद्धः, उक्तवद्यसमाप्ती च प्रभूत-मन्नं देशमिति तात्वर्षार्थः। इति तै॰ पाठः।

### प्रथ प्रष्टाद ब्रोडन्वाकः।

(१)कृतिधाऽवंकीणी प्रविश्वति चतुर्धेत्याहुक्रेह्मवा-दिना मुरुतः प्राणीरिन्द्रम्बलेन ष्टह्स्पतिं ब्रह्मवर्चसे-नाऽग्रिमेवेत्रेख् सर्वेख् तस्यैतां प्रायिश्वित्तं विदार्च-कार सुदेवः काश्यपः(१)। (१)या ब्रह्मचार्यवृकिरेदमा-

### श्रथ श्रष्टादशोऽनुवाकः।

प्रायसिक्तार्थसाध्यायप्रमङ्गादवकी र्षिप्रायसिक्तमृष्यते ।
तिद्धानार्थमादी प्रसीति । (१) "कितिधावकी र्यो ॰ सुदेवः काय्यपः" (१) दिति । स्रवकी र्षे भग्नमतं म्रह्मचादिषो रेतस्कध्दनादिकं तथ्यासि सः 'श्रवको र्यो', तादृषः पुमान् स्वकी धैरेवावयवैदें वान् 'प्रविष्ठति' देवासदी यानवयवान् विनाप्रयक्ति, तच कितिभः प्रकारे रेवं प्रविष्ठतो त्येवमभिष्यस्य प्रश्नः ।
तचाभिष्ठाः 'म्रह्मवादिनः', चतुर्भः प्रकारे रित्यृक्तरमाष्ठः ।
त एव प्रकाराः स्पष्टी क्रियको । स्वकी यैः 'प्राणे मंदतः', देवान् 'प्रविष्ठति' । 'बसेनेन्द्रं प्रविष्ठति', 'म्रह्मवर्षनेन', 'म्रह्मसितं', 'प्रविष्ठति' । 'दत्रेष 'धर्वेष' वागादिना 'प्रग्निमेव प्रविष्ठति' ।
मददाद्योऽस्य प्राणानपद्यक्तीत्यर्थः । कष्यपस्य पुचः सुदेवास्तः कश्चिद्रविस्रस्थेतस्य देवस्य प्रायसिक्तं निश्चितवान् ॥
तदिदं प्रायसिक्तं विधक्ते । (१) "द्यो म्रह्मचार्यं • स्नात्मन्-

वास्यायाः राष्ट्रीम् मिं प्रणीयापसम् भाष्य दिराज्य-स्याप्यातं जुहाति कामावकी शास्यविकी शास्त्रि काम् कामाय स्वाहा कामाभिद्रुग्धे सम्यभिद्रुग्धे सिम् काम् कामाय स्वाहत्यस्तं वा श्राज्यम्सतमेवात्मर्थते (१) । (१) हुत्वा प्रयंताञ्जलिः कर्वातिर्धः ग्रिम्भिमन्त्रयेत्(१) । (१) सं मीसिचन्तु मृद्युस्समिन्द्रः सं रहस्यितिः । सं मा-यम् ग्रिः सिच्चत्वायुषा च बलेन चार्युष्यन्तं करोत्

धन्ते"(१) इति । 'शान्यस्रोपघातं' शान्यमुपद्योपद्य यस्त् सस्तदाय 'दिर्जुदोति'। तत्र प्रथममन्त्रस्यार्थः । हे 'काम-देव', 'श्वकीर्षोऽस्ति' लत्प्रेरणया व्रतसंत्रस्यम्भवकरं प्राप्तोऽस्ति । पुनद्तिरनुतापप्रकटनार्था । श्वकरपरिद्वारार्थे 'कामाय', देवाय खाद्धतमिदमस्त । 'श्वभिद्रुष्धः' व्रतसंत्रस्य-यमभिद्रोदं स्तवान्, 'श्रस्ति', श्वन्यत् प्रथममन्त्रवत् । श्वास्त-प्रशंसनम्ब शान्यस्य देवप्रियलेन श्वस्ततात् तद्वोमेनावकर-परिद्वारस्यं 'श्रस्ततं', स्नात्यनि सन्ताद्यति ॥

जत्तरकर्त्तवं विधत्ते। (९) "ज्ञता प्रयताञ्चलिः • मन्त-येते' (९) इति। करयोः समुटीकरणमञ्जलिः तद्य प्रयति निञ्क्द्रतं 'कवातिर्यक्' देवस्तिरश्चीनप्ररीरः, नात्यन्तमि-मुखोनापि पराञ्चुखः श्रापि तु पार्श्वे स्थितः॥

त्रभिमकाणे मकां दर्भवति । (<sup>8)</sup>''सं मासिञ्चन्तु • करीत

मेति(")। (")प्रतिष्ठासी म्रुतः प्राणान् देधति प्रतीन्द्रो बब् प्रति ष्टब्स्यतिष्ठेद्धावर्षसं प्रत्यप्रितित्ः सर्वद् संव-तनुर्भूत्वा सर्वमायुरिति(")। (१) चिर्मिमन्त्रयेत चिषत्या हि देवाः (१)। (१) या पूत द्व मन्येत् स दृत्यं जुड्डयाद्-त्यम्भिमन्त्रयेत् प्रनीत य्वात्मान्मायुरेवात्मन् धत्ते(१)।

मेति"() इति । 'मर्तः', देवाः प्राणैर्विशीर्षे 'मां', 'श्वासिञ्चन्तु', पुनः सम्भूय सिक्तमाणायितं कुर्वन्तु । एविमिन्द्रादिषु योक्यं। किञ्च 'श्वायुषा, 'सस्तेन', वयःसंयोक्य सन्पूर्णायुर्वृक्तं कुर्वन्तु ॥

श्वनेनोपस्थानेन पूर्वीक्तदोषसमाधानं दर्शयति। (१) "प्रति-हास्ते • सर्वसायुरेति" (१) इति । 'श्रसे यश्वमानार्थं, 'सद्तः', देवाः 'प्राणान् प्रतिद्धति' प्रतिष्ठापयन्ति एविम्ह्राद्योऽपि। तते। उयं 'सर्वतनुः' समूर्णसर्वावयवः, 'स्त्रता', समूर्णम् 'श्रायुः', प्राप्तीति॥

श्वभिमन्त्रषस्थात्रक्तिं विधत्ते। <sup>(९)</sup>"चिरभिमन्त्रयेत • चिषत्या हि देवाः"<sup>(९)</sup> इति। चिवारानुष्ठाने सत्यमिदं न तु कपटरूपमिति विश्वासी येषां देवानान्ते 'चिषत्याः'॥

उन्नं प्राथित्तं पापान्तरेऽयितिदिश्वति । (०)"ये।पूतः • श्रात्मन्धक्ते"(०) इति । निश्चितस्थावकरस्थाभावे कस्यापि पा-पस्य सम्भावनयासं 'श्रपूतः', इति 'थः', श्रद्धते 'सः', श्रपि पूर्वी-

<sup>\*</sup> पुनर्पयन्ति इति तै॰ पाठः।

## (<sup>c)</sup>वरे<u>ग</u> दक्षिणा वरे खेव वर १ स्पृषोत्यातमा हि वर्<sup>(c)</sup>॥ ॥ १८॥

#### त्रथ एकोनविंशोऽन्वाकः।

(र) सूः प्रपंद्ये भवः प्रपंद्ये खः प्रपंद्ये सूर्भवः खः प्रपंद्ये ब्रह्म प्रपंद्ये ब्रह्मकाशं प्रपंद्ये उत्ततं प्रपंद्ये उत्ततकाशं प्रपंद्ये

क्रहोमाभिमन्त्रणे सुर्थात्, य पुमान् स्वास्तानं द्वोधियता स्वासानि सन्वें 'श्रायुः', सन्पादचित ॥

तचे भयत द्विणां विधत्ते। (म) "वरो द्विणा • स्पृषीत्यात्मा हि वरः "(म) द्वि। पूर्ववद्यास्थेयं॥

इति सायनाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रक्षके दितीयप्रपाठकेऽष्टादश्रेाऽनुवाकः॥ १८॥

## श्रय एकोनविंश्रीऽनुवाकः।

द्दानीं सर्वयागारकोषु त्रायुष्करं ब्रह्मोपस्थानं विधित्-सुसन्मन्त्रमार । "त्रायवा सायद्वासीनसन्ध्यावन्दनादृश्चें भुवमण्डले परब्रह्मोपस्थानार्थे मन्त्रमार । (१)"भूः प्रपद्ये ॰ कम्मपस्थ"<sup>(१)</sup> दृति । य एते पृथियाद्यस्त्रयो स्रोका यश्च येषां

<sup>\*</sup> अधवेत्वादियाठा तै॰ पुक्तको नाक्ति।

चतुर्जालं ब्रेह्मके।शं यं मृत्युर्नाव्पर्श्वति तं प्रपेशे देवान् प्रपेशे देवपुरं प्रपेशे परीष्टते। वरीष्टते। ब्रह्मणा वर्मे-

'खांकानां चयाणां" तत् सवें 'प्रपचे' प्राप्तां मि, खांकानां † सद्यः तत् सवें 'प्रपचे' प्राप्तां मि, 'मद्या प्रपचे मद्याकां प्रपचेऽस्ततं प्रपचेऽस्तकां प्रपचे' । मद्याप्रस्ते चतुर्मुख्य प्ररीरमुच्यते तस्य कांष्तः स्थानं जनखांकः, प्रस्तप्रस्तेन विराट्कारणभूतं स्वनात्तास्पमुच्यते, तस्य कांष्तः स्थानमयां एतचतुर्विधं 'प्रपचे' भजामीत्यर्थः । 'चतुर्काखं' चतुर्विधा प्रक्रमयप्राप्तमयमनोन्मयविद्यानमयाः कांष्ताः जाखवत् पावरका यस्य, पञ्चकांष्यं प्रापचें प्रापचें प्रस्ते वस्य कार्यक्रपस्य कार्यविद्यामेयाः कांष्ताः जाखवत् पावरका यस्य, पञ्चकां वं प्राप्ते प्राप्ते कार्यक्रपस्य कार्यविद्यामेयः, 'स्त्युर्गावपस्यति' निष्ठं तस्य कार्यक्रपस्य कार्यविद्यामेयः, 'स्त्युर्गावपस्यति' निष्ठं तस्य कार्यक्रपस्य कार्यविद्यामेयः, 'स्त्युर्गावपस्यति' प्रपचें', 'प्रचें', तेन 'मद्या-दीन्, तेषां पुरं 'देवपुरं', च 'प्रपचें', 'प्रचें', तेन 'मद्या-पारं', 'वर्गावतः' परिता विद्यतः, 'वर्गावतः' पुनः पुनर्विद्यतः, तथा 'कस्यपस्य तेजसा' कस्यपस्य प्रेचकस्य कस्यपः को भवतीति न्यायेन सर्वसाचिष्य रैयरस्य तेजसा, 'परिद्यतः', 'प्रचें', रेद्वेशा रचकोयं मद्या तद्यस्थानेन स्त्युन्तरामीत्यर्थःः ॥

<sup>\*</sup> F पुक्तको 'चयाबां' पदस्थाने सङ्गः इति पाठा वर्त्तते ।

<sup>†</sup> बीवानां चयाबामिति तै॰ पाठः।

<sup>!</sup> स्रुक्तरामीलभिप्रायः इति F पुक्तवपाठः।

खाइन्तेष्ठमा कर्यपर्थ (१)। (१) यसी नमस्ति हो। धर्में।
मूर्धानं ब्रह्मोत्तराइनुर्धे ज्ञोऽधरा विष्णुर्ह्सदेय संवत्सरः
प्रजननम्त्रिना पूर्वपादाविक्मध्यं मिचावर्रणावपर्पादाविमः पुष्कस्य प्रथमं कार्णुः तत इन्द्रः स्ततः
प्रजापित्रभयं चतुर्ध १९। (१) स वा एष दिव्यः श्री-

ब्रह्मोपखानकाले वर्वाक्षाकस्य परमेश्वरस्य शिशुमारास्थाजलग्रह्मपतं ध्यानार्थं दर्शयति। (१) "यसी नमस्किरो ॰
प्रजापितरभयस्तुष्टं" (१) इति। 'यसी' परब्रह्माणे, 'नमः' सर्वेः
नमस्कारः क्रियते, 'तत्' परं ब्रह्म, श्रव शिशुमाराख्यधातत्रस्य जलग्रस्य 'श्रिरः' उत्तमाङ्गस्यानं, योऽयमनुष्ठेयः 'धर्मः',
सः 'मूर्द्धानं' मूर्द्धस्थानीयः, श्रिरसे मूर्श्वकिसिन्नेवायतने
किर्धाधोभागभेदेन भिदाऽयं चतुर्मुखः 'ब्रह्मा', सेऽयं तस्य
ग्रह्म 'लक्तरा हनुः', यः 'यद्यः', सः 'श्रधरा हनुः'। यः
'विष्णुः', सेऽयं सदयस्थानीयः। यः 'संवस्यरः', तत् 'प्रजननं'
इत्रियस्थानीयं, यो 'श्रिश्वनी', तो तस्य ग्रहस्य 'पूर्वपादी',
थोऽयमिनमुनिः, सेऽयं सध्यस्रीरं, यो 'मिन्नावहणे।' देवा
तै। 'श्रपरपादी', श्रिशुमारस्य पुक्के वहवा भागाः, तन 'श्रिशः
पुक्कस्य', 'प्रथमं काण्डं' प्रथमे। भागः, 'ततः' तदूर्धे, 'इन्द्रः',

<sup>\*</sup> तत्प्रजननित्वादिस्थाने सीऽयं प्रजननेन्द्रियस्थानीयः इति F पुक्तकपाठः।

करः शिशुमार् सार्ष्ट् (१)। (१)य एवं वेदापं पुनर्मृत्युष्ट्रीयित वर्षति खर्गं खेवां नाध्विन प्रमीयते नाग्रे। प्रमीयते नापु प्रमीयते नान्पत्यः प्रमीयते खब्याच्या भवति (१)। (१) भुवस्त्वमंसि भुवस्य श्चितमसि त्वं भूतानामधिपतिरसि

दितीया भागः, 'ततः' त्रष्टूष्वं, 'प्रजापितः', हृतीया भागः, ततो-ऽपि परतः 'त्रभयं' भयरहितं, परं ब्रह्म \*चतुर्थे। भागः॥

एवं ध्वातव्यानवयवान् सन्पाद्यावयविनं सन्दर्भयित । (१)
"स वा ॰ शिश्रुमार स्ट्रं रं रे दित । यसी नमस्चित्र द्रायादिना सभयं चतुर्घमित्यन्तेन वाक्येन ये। उर्थ निक्षितः 'एवः',
'दिवः' दिवि भवः, 'श्राक्षरः' स्रत्यन्तप्रक्षिमान्, शिश्रुम् मारयति मुखेन निगरतीति 'शिश्रुमारः' जक्षग्रहविश्रेषः, सहि जसमध्येऽत्यन्तविद्यतेन मुखेन मनुष्यान् ग्रह्मातीति॥

यदेवं 'श्वातयो यहे। निक्षितः, तद्यानं तत्पसम् दर्भ-यति। (४)"य एवं ॰ स्थासी भवति"(४) इति। 'यः' पुमान्, दिखं ग्रिश्रुमारं 'वेद' मनमा श्वायति, स 'पुनः', 'श्रपस्त्युच्च-यति' मार्गादिमरणक्ष श्रपस्त्युविश्वेषस्य न भवति, दुर्मरण-नस्य न भवतोत्यर्थः। 'स्थासः' सर्वेच सुसमास्नी भवति॥

त्राय ध्यानाननारमनुसन्त्रणसन्त्रमा इ। <sup>(५)</sup> ''प्रुवस्त्रमसि •

<sup>\*</sup> चतुर्धं ब्रह्मोति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> तदेष इति तै॰ पाठः।

त्वं भूतानाः श्रेष्ठोसि त्वा भूतान्युपप्यीवर्त्तन्ते नर्मस्ते नमः सर्वन्ते नमे। नर्मः शिशुकुमाराय् नर्मः ॥ १८॥

शिश्युक्तमाराथ नमः" (६) इति। श्रमेन मन्त्रेणोदश्चुक्षो स्रक्षा भुवमण्डलं पश्चम् शिश्युमारक्षपेण तमुपितहेत्। हे शिश्युमार 'लं भुवे। असि' विनाशरहितो। सि। तथा 'भुवस्य' जगत श्वाका-श्रादेः, 'चितं' निवामस्त्रानं, 'श्रिष'। 'स्रतानां' धर्वेषां प्राणिनां, 'लं श्रिषपितरिष', श्वत एव 'स्रतानां', मध्ये 'श्रेहे। असि'। 'स्रतानां', धर्वाणि लामुपेत्य परितः सेवन्ते, तस्तात् 'ते' तुम्यं, 'नमः', श्रस्त, यत् 'सवें' जगत्, 'ते' † तव श्रधीनं, तथा सित 'नमः सवें' लदीयाय सर्वसी नमः। तथा 'ते नमः' सर्वस्य स्वामिने तुम्यपि नमः। किं वक्तना 'नमः शिश्युक्तमाराय नमः' श्रि-श्रमारस्य जस्त्रपदिशेषस्य क्रमारे। वासकः तदाकारे। यो भुवः तसी नमस्कारे। स्वारो। समस्कारे। स्वारो। स्वारो नमस्कारे। स्वारो यो भुवः तसी नमस्कारे। स्वारो समस्कारे। स्वारो समस्कारे।

इति सायनाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रचाके दितीयप्रपाठके एकोनविंग्रोऽनुवाकः॥ १८॥

<sup>\*</sup> चित्रमारकुमाराय इति F पुक्तकपाठः। † जगत् तत् तं इति F पुक्तकपाठः।

#### षय विंशोऽनुवाकः।

(१) नमः प्राच्ये दिशे यार्श्व देवता एतस्यां प्रतिवसन्ये-तार्श्व ख्रुरे। (१) नमे। नमः दक्षिणाये दिशे यार्श्व देवती। एतस्यां प्रतिवसन्त्येताभ्यस्य नमे। नमः प्रतीच्ये दिशे यार्श्व देवता एतस्यां प्रतिवसन्त्येताभ्यस्य नमे। नम-उदीच्ये दिशे यार्श्व देवता एतस्यां प्रतिवसन्त्येताभ्यस्य नमे। नमे ज्ञा्वाये दिशे यार्श्व देवता एतस्यां प्रतिवसन्त्ये-ताभ्यस्य नमे। नमें।ऽधराये दिशे यार्श्व देवता एतस्यां प्र-तिवसन्त्येताभ्यस्य नमे। नमें।ऽवान्तराये दिशे यार्श्व दे-

#### त्रथ वित्रीरनुवाकः।

सन्धावन्दनाङ्गलेन त्रिष्ठ्यमारे।पण्यानमुत्रं त्रय दिगुप-स्वानमुख्यते। तत्र प्रथमं मन्त्रमाद्यः "<sup>(१)</sup>नमः प्राच्छे दिन्ने यास्य • प्रतिवसन्धेताभ्यस्व"<sup>(१)</sup> दति। एते मन्त्राः प्रथममन्त्रवद्धाः स्रोयाः॥

श्रय मृत्युपखानमकां दर्भयति। (१) "नमा नमा • मुनि-भ्रय नमः" रति। नमस्कारादिक एका मन्त्र उभयता नम-स्कारी दें। मन्त्री। 'गङ्गायमुनयाः', मध्ये पुख्यप्रदेशेषु तपाऽ- वर्ता एतरणुं प्रतिवसन्छेतार्थ्य नमे। नमे। गङ्गायमु-नयार्मध्ये ये वसन्ति ते मे प्रसन्नात्मानश्चिरज्ञीवितं वर्ष्वयन्ति नमे। गङ्गायमुनयार्मुनिभ्यश्च नमे। नमे। ग-ङ्गायमुनयार्मुनिभ्यश्च नमेः (१) ॥ २०॥

सह, रक्षार्शि, यहेवाः सप्तद्ंग्र,यददीयं पर्चद्ग्र, श्वायुष्टे चतुर्विर्श्यत्\*, वैश्वानराय षड्विर्श्यतिः, वार्त-रसना ह, क्र्यमाण्डेः, श्रजान् ह, पर्च्चः, ब्रह्मयज्ञेन, ग्रामें, मध्यन्दिनेः, तस्य वै नेघः, तस्य वै हो । , रिच्चं-ते । , दृष्टे हं । क्रियावंकीणीं । सूः , नमः प्राच्ये विश्यतिः ॥ हरिः ॥ तत् सत्॥

धिका ये केचन 'मुनयः', वसन्ति, ते सर्वेऽपि प्रसन्नचित्ता स्वता सम चिरमायुर्वे द्धं कुर्वन्तु तेश्वः 'नमः'। उत्तरी दे। मन्त्री भक्त्यतिश्रयद्योतनार्था। तचापि नमःश्रव्दद्योपेतलमभ्यासार्थं। तदेवमस्मिन् प्रपाठके खाध्यायविधिः प्राधान्येन प्रतिपादितः, तत्प्रसङ्गाच्छु द्धिकारणं सन्ध्यावन्दनादिकं सर्वे प्रतिपादितं॥

चार्भे दख्डपातभमेख मृत्ते त्रयस्त्रिंग्रत् किछिका द्राप्तन्ते ।

<sup>†</sup> पूर्वितिकार योग दशमध्ये सप्तका खका एव मू से दश्य तो।

<sup>‡</sup> रतद्वाताविप दर्खपातभगं दृश्यते।

<sup>§</sup> रतासपि दखपात्यमः।

सर्च, ब्रह्मयज्ञेन, विश्यतिः॥

नमें। ब्रह्मेणे नमें। श्रस्त्वप्तये नमः पृथिये नम् बेर्षिधीभ्यः। नमें। वाचे नमें। वाचस्यत्तये नमे। वि-ष्यंवे ब्रहते करोमि॥ ॐ शान्तिः ३॥ बेराम्॥

> वेदार्थस प्रकाशेन तमा हाद निवारयन्। पुमर्थास्तरो देवादियातीर्थमहेश्वरः॥

द्रति सायनाचार्यंविरिषते साधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्थके दितीयप्रपाठके विमाऽनुवाकः ॥ २०॥

समाप्ते। उयं दितीयः प्रपाठकः॥

## तैत्तरीये चारखके

हतीयप्रपाठके प्रथमीऽनुवाकः।

हरि: ॐ।

तच्छं याराष्ट्रणीमहै। गातुं युत्रायं। गातुं युत्र-पंतये। देवीं ख्रित्तरंस्तु नः। ख्रित्तमानुषेभ्यः। जुर्धं जिगातु भेषुजं। श्रद्धां ऋस्तु द्विपदे। शं चतुंष्पदे। ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शक्तिः॥ च्रोम्॥

## तैत्तरीये श्वारण्यके

वतीयप्रपाठके प्रथमाऽन्वाकः।

## श्रीगणेशाय नमः।

चस्र निश्वसितं वेदा यो वेदेभ्योऽखिसं अगत्। निर्ममे तमदं वन्दे विद्यातीर्थमदेश्वरम् ॥ स्वाध्यायत्राद्याणं प्रेष्तं दितीये दि प्रपाठके। चातुर्दे वितिर्मन्ता वस्त्यन्तेऽस्मिन् प्रपाठके॥

<sup>\*</sup> हतीयके इति F युक्तक्याठः।

() चित्ति सुक्। चित्तमार्च्यं। वाग्वेदिः। आधीतं वर्षिः। केता अग्निः। विद्यातमुग्निः। वाक्पंतिर्देशता।

बाचाणरान्थस हतीयकाण्डे दादशप्रपाठके ब्रह्म वै चतुर्दा-तार देखिकामुवाके चातु दीचिति श्री ह्याणमुक्तं नतु तसाम्ता-खचेकाः । तेषामर्थेऽध्येतयलात् । त्रते।ऽसिन् प्रपाठके तन्त्रस्वा उच्चन्ते। तच प्रथमानुवाकोक्तमस्त्राणां विनियोगो त्राञ्चण एवं समाचातः, पुरसाद्यहीतारमुदञ्चमुपदधाति यावत्पदमिति । तत्पाठस्त । <sup>(९)</sup>"चित्ति सुक् ॰ समाध्वर्युः"<sup>(९)</sup> इति। श्रादी सिस्तुः प्रजापतिः स्टब्यें केन विधानेन षाध्यात्मिकेनेष्टवान्। तथागवर्त्तिनः खुगादयः एतेषु मक्तेषु प्रतिपाद्यन्ते। प्रत्र 'चिन्तिचिन्त'ग्रब्दाभ्यां निर्विक स्पकसवि-कष्पकभेदजनकावनाः करणवृत्तिभेदौ विविचिती। प्रसिद्धा। 'माधीतं' उचार्यमाणं। 'केतविज्ञात'मब्दाभ्यां नि-र्विक स्पक्त सविक स्पक ज्ञान विषयाविभधीयेते । 'वाक्पति' बब्देन वाषः प्रवर्णकः कण्डताल्वादिखानेषु संयुज्यमाने। वायुक्चाते। 'मन: प्राणी' प्रसिद्धी। 'साम'शब्देन तद्धेतुः खराचारण-प्रक्तिस्चाते । एवं चित्यादया दश्च श्रदीर्गताः पदार्थविशेषाः स्गाद्यो दश पदार्था होमनिष्पादकाः। 'त्रग्नि'शब्द्दयेन चारुवनीयगार्र्डणस्या विविचिता। 'उपवक्तृ'श्रब्देनानुवचनकर्त्तु-

<sup>\*</sup> केनचिद्यामेनेति F पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> तजेतुर्वसीचारवशक्तिवचते हति तै॰ पाठः।

मने उपवृक्ता। प्राणा इविः। सामाध्वर्युः (१) ॥ (१) वार्च-स्पते विधे नामन्। विधेमं ते नामं। विधेस्वमसाव्

श्रांतः पुरा प्रेषवका मैचावर था विविचतः । यदा प्रोच-पादिष्यनुश्वायां पृष्टायां ब्रह्मा समीपे स्थिते ॐ प्रोचेत्यादिना तदनुश्वां विक्त तस्मादयमुपवका। चित्यादयः श्ररीरगत-पदार्थाः सुगादिरूपा इति वाक्यार्थः। श्रस्मिन् मक्ते सुगा-दीनां देशमधाधनानां दशानामभिद्दितलादयं मक्ते। दश-द्रोतेत्युश्वते। सेऽषं मक्तस्य पूर्वभागः, तस्य चावयवाः पृथ-गिष्टका मक्ताः, तच चिक्तिसुक्तया देवतथाङ्किरस्वभुवासी-देति। एवमुपधानप्रकारो द्रष्टयः। एता दश्रेष्टका स्वप-धेयाः॥

सक्तस्य चे। उयमुक्तरा भागा ग्रहाखाः तेन ग्रहेष्टकामुप-द्रभाति। तथा च माञ्चणमास्यातं। यथावकात्रं ग्रहामिति। तश्च ग्रह्मगमाद्दः। (१) "वाचस्यते • नृम्णन्थात् खाहा" (१) द्रितः। हे 'वाचस्यते' वाचः पासकः, हे 'विधे' जगदिधातः, हे 'नामन्' सर्वस्य वशीकर्काः, 'ते' तव, 'नाम', 'विधेम'। श्रस्ताद्वग्रहकारी देवे। उयमित्येवं प्रसिद्धं सुर्मः, यदा नमनं प्रक्षीभावं सम्यादयामः। 'लं', श्रपि 'श्रस्ताकं', 'नाम विधः', देवेषु सध्ये यशमाने। उयं यथा शास्त्रं क्षतवानित प्रसिद्धं सुर्दः।

<sup>\*</sup> धनुवचनकर्तु हैं। स्विति वै॰ पाठः।

नामं। वाषस्पितः सोमं पिनतु। त्रासासं वृम्ण-श्वात् स्वार्षा<sup>(२)</sup>॥१॥ अध्यर्थः पर्त्वं च॥१॥

त्रयं 'वाचयातिः', मदीयेषु यागेषु 'सेाम'सदृशमाच्य 'पिवत्', 'त्रसासु' हेामकर्र्षषु, 'नृम्यं', त्रपि जितं धनं , 'त्रधात्' समादयतु, दमं वृत्तान्तमृद्धिय जुडधीति खकीया वागाइ। त्रच वाचयात द्रवादि नृम्यन्थादित्यन्ते। ग्रहभागः। एतेषां मन्त्राणामुपधाने विनियोगः। तच तच वाचिनकाः ने च बाद्यापे दितीयकाष्टे दितीयक्रतीयप्रपाठकयोः प्रपश्चिताः। तेषु होमाहोमविषयभेदेन किचिद्वय त्रापस्तमेन दर्भितः। यच होमार्थाः सङ्गृहाः खाहाकाराः, यचाहोमार्थाः त्रग्रहाय त्रस्ताः। स्वत्रस्त्राः । विदेवमस्त्रित्रं व्याय उत्तरेव्यपि मन्त्रे- व्यन्तस्त्रेयः। तदेवमस्त्रित्रनुवाके दशहोत्यमन्त्रोऽभिहितः । ॥

रित सायनाचार्यविर्वित माधवीये वेदार्यप्रकान्ने यजुरा-रखके हतीयप्रपाठके प्रथमे। उनुवाक: ॥ १॥

<sup>\* &#</sup>x27;न्हर्गा' खपेचितं धनमिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> मननायाम्पधानत्राद्धायो विनियोगः प्रकर्यसिद्धचातुर्देशित्रताः स्वयं वाचिनिकाय हतरे वाचिनिका हित तै॰ पाठः। मिपुत्तके तैवः प्राच्चरपुत्तकवत् पाठः कोवकं वाचिनिकचेति श्रम्दात् परं हतरे तु विनियोगा हत्यधिकः।

<sup>‡</sup> **त्राचाय**स्थिति तै॰ पाठः।

### त्रथ दितीयाऽनुवाकः।

(१) पृष्टियो होता। होर्घ ध्वर्यः। रहें। त्रीत्। रह्स्य-तिरुपवृक्ता(१)। (१) वार्चस्यते वाची वीर्येण। समृततमे-नार्यस्थसे। यर्जमानाय वार्ये। स्ना सुवस्तर्यस्मे। वाच-

#### श्रथ दितीयाऽनुवाकः।

षय चतुर्देशियमक उच्यते। तस्य च विनियोगे। ब्राह्मधे चाभिहितः। द्विषतः प्राद्यं चतुर्देशतार्मिति। तत्पाठस्तु। (१)"पृथिवी होता ० ष्ट्रह्मतिह्पवका"(१) द्रति। सेऽयं होद्यभागः, तच पृथियाद्यः प्रसिद्धाः, तथा होचादयय। खपवकृष्ठस्त्रेन समीपे स्थिता तत्तत्क्षसंखनुजानाने। ब्रह्मा विविचितः॥

षय ग्रहभागमाइ। (१) "वाषस्यते ० जजनिद्द्रमिन्द्रियाय खाइ।"(१) इति। हे 'वाषस्यते', श्रत्यन्तमन्यादितेन
मन्त्राक्षिकाया 'वाषः', सामर्थेन लमासमन्तात् 'यच्छसे'।
'श्रसी' यजमानाय, 'वायें' वरणीयं, 'सुवः' खगें, 'श्राकः' समन्तात्, 'खुद्'। श्रयं 'वाषस्यतिः', श्रसदीयेषु यागेषु 'से।मं
पियति'। 'इन्द्रं' देवं, इन्द्रियसस्द्ध्यें 'अजनत्' जनयतु,
प्रेरयिलत्यर्थः। तदेतदृद्धिय जुड्डभीति खकीया वागाइ॥

स्पितः से।मं पिबति। जुजनुदिन्द्रंमिन्द्रियाय स्वार्चा<sup>(२)</sup> ॥२॥ पृथिवी हे।ता दर्ण॥२॥

## श्रथ हतीयाऽनुवाकः।

(१)श्रुमिर्हीता । श्रुश्चिनाध्वर्यु । त्वष्टामीत् । मित्र उपवक्ता(१) । (१)सोमः सोमस्य पुरोगाः । शुक्रः शुक्रस्य

रति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजुरा-रखके व्यतीयप्रपाठके दितीयोऽनुवाकः ॥ २ ॥

### ष्यष हतीयाऽनुवाकः।

ष्य पद्महोद्धमन्त्र उच्यते। तदिनियोगे ब्राह्मणे एवमा-षातः। पद्माद्दद्वं पद्महोतार्मिति। तत्पाठसः। (१) "त्रमि-हाता ॰ मिच उपवक्ता" (१) इति। त्रम्यादयः प्रसिद्धाः। त्रध्यंः प्रतिप्रस्थाता चेत्येवमध्ययुद्धितेन होत्यपद्मकं पूरणीयं॥ त्रथ ग्रहभागमाह। (१) "सेमः सेमस्य ॰ श्रुतः स्वाहा" (१) इति। योऽयं देवतात्मकः 'सेमः', सेऽयं स्नतात्मकस्य याग- पुरोगाः। श्रातास्तं रुद्धं सोर्माः। वातापेर्ववनुत्रुत्ः खार्चा<sup>(२)</sup>॥३॥

अग्निहीताष्टी ॥ ३॥

## प्रय चतुर्ची (नुवांकः ।

(१) सर्यन्ते चक्षुः। वातं प्रायः। द्यां पृष्ठं। श्रन्तरिश्च-

देशं प्रत्यागमने पुरते। गच्छति। 'ग्रुकः' भाषको देवतादिप्रकाशको मन्त्रः, 'ग्रुकः स्व' यद्यमाणतथा भाषमानस्य से। मस्त्रः,
पुरते। गच्छिति श्रादी मन्त्रं पठिला पद्यात् से। मे। यद्यते।
हे 'इन्द्र', 'ते' लद्धें, एते 'से। माः', 'श्राताः' पकाः, श्राश्रिता वा। की दृशस्य ते। वायुवदा हो। ति सहसा गच्छतीति
'वातापिः', तस्य। हवनमाङ्गानं ग्रुखोतीति हवनश्रुत्', तस्त्र।
एतद्धें जुड्धीति स्वकीया वागाह ॥

इति सायनाचार्यविरचिते साधवीये वेदार्थप्रकाजे यमुरा-रण्यके हतीयप्रपाठके हतीयोऽनुवाकः ॥ ३॥

श्रध चतुर्चाऽनुवाकः। श्रध चच्चेत्रसम्ब चच्चते। द्विविधस्त्रसम्बन्धः। श्रस्मिदः

# माला। श्रक्तैर्यकः। पृथिवोः श्रीरैः(१)। (१)वार्चस्यते-

तुरनुवाके प्राक्तः सूर्यन्ते चनुरित्येकः। षष्टानुवाके प्राक्ता वाग्घातेत्यपरः। स एव चातुर्द्वीचचयने प्रयोक्तयः। वा-म्घोता षड्ढीत्रणामित्येवं तद्त्राञ्चणे निर्देशात् । सर्यने दत्यस तु पश्चमभादी विनियोगः। स च होहबाह्मणकाण्डे पचते। पद्भवन्धेन यच्यमाषः षड्ढीतारं मनसानुद्रुत्वा हवनीये जुडः-यादिति । तदान्त्रपाठस्त । (१)"सूर्यन्ते चच्ः ॰ प्रथिवोध बरीरै:"(१) इति। हे पन्नी योयं 'सर्यः', सः 'ते चनुः', या वायुः यः ते 'प्राषाः'। तथा<sup>®</sup> पद्मुविषये दिगुप्रैषे समाम्बायते । स्वयं**स**-चुर्गमयतात्। वातं प्राणमस्वयः जतादिति। या द्याः सः पृष्ठ-भागः, उपरिवर्त्तिलसाम्यात्। यदिदं 'श्वनारिषं', तत्त्वदीयो जीवास्मा, मध्यवर्त्तिलमाम्यात्। यानि इदयादीन्यक्नानि तैः 'यज्ञं', सन्पाद्यतीति ज्ञेषः। यान्यन्यान्यस्थादोनि जरीरगता-नि तै: 'ष्टिचीं', प्राप्तुदीति ग्रेषः। सूर्यन्ते चचुरित्यादा-विप लदीयं चचुः स्रथं प्राप्नोलिति वा योजनीयं। त्रथ वा वच्यमाणं वाचस्यतिसम्बोधनमनूष ते चनुः सूर्यक्षं जानी-चादित्वेवं वाचरातिपरतया मन्त्रे योज्यं। देशमिनपादकस्र पद्याः चचुरादीनि षडङ्कान्यचीकानि दत्यस्य मन्त्रस्य पङ्घी-हलं॥

<sup>\*</sup> तथा चेति F पुस्तकपाठः।

ऽचित्रया वाचा। अचित्रया जुद्धा। दिवि देवारयूर् होचानेर्यस्य स्वाही (१) ॥१॥ स्र्यन्ते नव॥ चनु० ४॥

## त्रय पद्ममाऽनुवाकः।

(१)महाइविद्वीता। सत्यइविरध्वर्युः। अर्जुतपात्रा

यथ ग्रहभागमाह। (१) "वाचस्यतेऽ स्क्रिट्रया ० हो बामे-रचस साहा" (१) इति। हे 'वाचस्यते', 'यस्ट्रिट्या', 'वाचा' स्वराचरमपूर्णेन मक्तेण, प्रस्क्रिट्रया मुद्धा' घृतमपूर्णया सुचा, 'देवाह्यं' देवानां वर्धयित्रों, 'हो चां' हो मिकियां, 'दिवि' सुक्षोके, 'एरयस' सर्वतः प्रेरय, एतमर्थमुद्धिम मुद्धभीति स्वकीया वानाह॥

रति साधनाचार्यविर्चिते माधनीये वेदार्धप्रकात्रे सञ्ज्रा-रखके बतीयप्रपाठके चतुर्थे। जनाकः ॥ ४ ॥

## ष्यथ पञ्चमाऽनुवाकः।

. भव सप्तहोक्षममा उच्यते। तस्य च विनियोगसातुर्देशमा त्रास्त्रण एवमास्वातः। उपरिष्ठात् प्रास्त्रः सप्तहोतार्गिति। यद्योत्। अर्जुतमना उत्तम् । जुनाभृष्ययोद्धतिभू-षर्यं युत्रस्रोभिगरी। अग्रास्यं प्रज्ञाता (१)। (१) वार्चस्मते इदिथे नामत्। विथेमं ते नामं। विथेस्त्रमस्राकं नामं।

तत्पाठसः। (१) "महाहिविहाता • श्रयास्य खद्गाता" (१) इति।
सहाहिवः सत्यहिवः दृष्णाद्याः श्रयास्यान्ताः सप्तसङ्घाका
महर्षयः तत्र्यहिष्णा श्रवत्या होवादयः 'यञ्चस्य' से। स यागसः, 'श्रभिगरा' श्रभितः खद्गातः पुरस्तात् पद्यास स्टहीत प्रसारप्रतिहारभागा गायेत इति प्रसोद्धप्रतिहर्तारावभि-गरा। होताध्यर्युराग्नीप्रे बद्धा प्रसोता प्रतिहर्तेद्वातेति सप्तसङ्खाका होमनिष्णादका श्रवेत्वा इति श्रयं मन्त्रः सप्तहो-तेख्युष्यते ॥

श्रय ग्रहभागमाह । (१) "वाषस्यते • पृष्टिये खाहा" (१) इति। हे 'वाषस्यते', हे 'हिंदिधे' हृद्यस्य विधातः, चित्तगेरकेत्यर्थः । हे 'नामन्' सर्वजगत्यस्रस्यप्रमाण्युष्तः 'ते' तुस्यं, 'नाम' नमनं प्रथतिं, 'विधेम' सुर्मः । 'लं', च 'श्रसाकं', 'नामविधेः' देवानां मध्ये सम्बक् यष्टवान् इति प्रसिद्धं नामधेयं सुद् । स्रयं 'वाषस्यतिः', 'सेामं', 'श्रपात्' पीतवान् । 'दैव्यसन्तुः' मद्भृषे हिः स्वीकारार्थे श्रागते। देवसम्बन्धी सन्तानः, 'मास्केदि' कहा-

<sup>\*</sup> सर्वेजमध्यमन्त्रप्रमाक्तेतुमुक्त हति वै॰ पाठः।

<sup>2</sup> x 2

वाचरपतिः सोर्ममपात्॥ मा दैव्यस्तन्तुन्छेद् मा मंनु-ष्यः। नमा दिवे। नमः पृथ्विये खारो(१)॥१॥ श्रपात्, पीर्णि च॥ श्रमु० ५॥

## यथ वडीऽनुवाकः।

(१)वाग्घाता। दीष्ट्रा पत्नी। वातेरध्यर्युः। श्रापेरिम-

चिद्पि विच्छिन्नो मास्रत्। तथा 'मनुखसन्तुः' च्हित्वक्प्रवा-होपि, विच्छिन्नो मास्रत्। द्यावाष्ट्रियवोभ्यां 'नमः', ऋसु। तमिममर्थमृद्दिस्र जुड्डधीति खकीया वागाइ॥

द्रति सायनाचार्थविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाचे यजुरा-च्छाके हतीयप्रपाठके पञ्चमाऽनुवाकः ॥ ५ ॥

#### श्रथ षष्ठीऽनुवाकः।

श्रथ दितीयः षड्टोहमस्त उच्यते। तस्य च विनियोगः चातुर्देशमञ्जाष्ट्रणे समाचातः। उत्तरतः प्राञ्च १ पट्टीतारमि-ति। तत्पाठसः। (१) "वाग्घाता । तपसि जुद्दोमि" (१) दति। येथं यत्रमानस्य 'वाक्', सेशं देहस्थानीया। येथं 'दीचा', सा गरः। मना इविः। तपंसि जुहोमि(१)। (१)सूर्भृवःसुवः। ब्रह्मं स्वयम्। ब्रह्मं ये स्वयम्भवे स्वाही(१)॥१॥ वाग्धोता नवं॥ अनु० ६॥

पत्नीखानीया। योऽयं 'वातः', प्राणक्षः, सेाऽध्यर्ध्यानीयः। प्रोषणाद्यर्थाः 'त्रापः', ता 'त्रिभगरः' प्रद्वाखानीयाः, त्रभिनतो गिरति कर्त्त्रयमनुजानातीति त्रभगरः। यत् 'मनः', त-द्विखानीयं। 'तपिय' त्रिप्रखानीये, तसानोहितः 'जुहोमि' खापयामि। त्रव वागादीनां षषां होत्रादिक्षेण होम- निष्पादकानां त्रभिधानात् षड्टोह्लं॥

त्रय ग्रहभागमार । (१) "ऋभुंवःस्वः • खयमुवे खारा"
(१) इति । य एते ऋरादयोक्तयो खोकासोषां यत् कारणं
'खयभु' खतःसिद्धं परं महा, तसी 'खयमुवे' परमहाणे, जुडः-धीति खकीया वागार ॥

र्ति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकामे सनुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके षष्टेाऽनुवाकः ॥ ६ ॥

## ष्यय षप्तमाऽनुवाकः।

(१) ब्राह्मण रक्षेहाता। स युक्तः। स में ददातु प्रजां प्रश्न पृष्टिं यर्शः। यक्षयं मे भ्रयात्(१)। (१) क्राग्निर्दिही-ता। स भृती। स में ददातु प्रजां पृश्नन् पृष्टिं यर्शः। भृती

## श्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

यवकारभाविने गुवाकस्य चातुर्मास्त्रेषु केशनिवर्तनेषु तपृतं तत् सत्यमिति जिपिता पञ्चाक्यपमापस्यन त्राष्ट्र। ब्राह्मस्
एक होतिति च त्रनुवाकमिति तथा ब्रह्ममेश्वे सद्द्रवते।मक्कनस्यानुमन्त्रस्ये विनियोगं भरदान त्राष्ट्र। ब्राह्मस् एक होतेति चेति। एतदनुवाकगतेषु दश्वस् पर्याशेषु प्रथमं पर्यासमाष्ट्र। (१)"ब्राह्मसः • मे श्ववात्"(१) इति। योयं वेद्विद्राह्मसः सोयमेकेन स्वकीयेन तपसा जुहोति सर्वस्य जगतः
सपकरोतीति 'एकहोता', स एव च च्योतिष्टे।मादिनिष्यादकलात् यश्वस्यस्य। स इत्यः 'ब्राह्मसः', मद्यं प्रजादिचतुष्टयं
'ददात्'। तत्रसादात् 'यश्वः', श्वि मे सर्वदा श्वयात्॥

श्रय दितीयं पर्यायमार । (१) "श्रमिर्दिशेता ॰ स्रयात्" (१) दाश्यां पाकरिवर्षवनाश्यां उपकरेतिति 'दिशेता' । श्रतएव पोषकलात् 'भर्त्ता' । श्रन्यत् पूर्ववद्वास्थेयं ॥ भ में भूवात् (१)। (१) पृष्ठिवी चिष्टीता। सप्रतिष्ठा॥१॥ समें ददातु प्रजां पश्चन् पृष्टिं यथः। प्रतिष्ठा च ने मू-बात् (१)। (१) ज्ञन्तरिष्टां चतुं हीता। स विष्ठाः। समें ददातु प्रजां पश्चन् पृष्टिं यथः। विष्ठार्श्व में स्यात् (१)। (१) वायुः पर्च कीता। स प्राखः। समें ददातु प्रजां पश्चन् पृष्टिं यशः। प्राखर्श्व में स्यात् (१)॥ २॥

(९) चन्द्रमाः षड्ढीता। स स्तून् कंष्पयाति। स

हतीयमार । (२) "पृथिवी चिहाता • प्रतिष्ठा स मे भ्रयात्"
(२) इति । चिभिरम्यस्रयागैरपकरातीति चिहाहलं सर्व प्राखाधारलेन प्रतिष्ठालं॥

श्रथ चतुर्घमार । (४) "श्रमिरिशं चतुर्देशा ० विष्ठास्य मे भूषात्" <sup>(२)</sup> दति । चतुर्भिर्वा स्रद्धाकाश्रखानै: \* उपकारास-तुर्देश्विलं । यसमन्धर्वादीनां श्रात्रयलाद्विविधं स्थितिसेतुलस्य ॥

श्रय पश्चममार । (४) "वायुः पश्चरोता • प्राणस्य मे स्र-धात्<sup>(६)</sup> दति । पश्चभिः प्राणवृत्तिभिरूपकरेतीति पश्चरो-दृलं । वायोः प्राणक्र्पलं प्रसिद्धं ॥

त्रथ षष्ठमाइ। (९) "चन्द्रमा: • कत्त्वनां "(९) द्रति। षषा-म्द्रतां निष्पादकलेन षष्ट्रोहलं। 'चन्द्रमाः', श्रपि दृद्धपचयक-

<sup>\*</sup> रुश्चनाम्यानैः इति F मुक्तनपाठः।

में ददातु प्रजां प्रम्न पृष्टिं यर्गः। च्यतवश्व में कल्प-न्तां<sup>(१)</sup>। <sup>(०)</sup>श्रवः स्पन्न होता। स प्राणस्य प्राणः। स में ददातु प्रजां पृश्चन् पृष्टिं यर्गः। प्राणस्य च मे प्राणे भूयात्<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>द्यारष्टहोता। सीनाधृष्यः॥ ३॥

स में ददातु प्रजां पृश्चन् पुष्टिं यर्शः। श्रनाधृष्यश्चे भू-यासं () () श्रादित्यो नवहीता। स तेजस्वी। स में ददातु प्रजां पृश्चन् पुष्टिं यर्श्व। तेजस्वी चं सूयासं ()।

राभ्यां ग्रुक्तकृष्णपचदारा 'स्टत्न् कस्पयाति'। श्रत एवान्य-चास्रातं। स्टत्नन्यो विद्धस्त्रायते प्नरिति॥

त्राच सप्तममार । (०) "त्रस्य सप्त • प्राणी भ्रयात्" द्ति । सप्तानां भीर्षण्यानां प्राणहत्तीनां पोषकलेन सप्तरेख्यां। त्रत एव प्राणपोषकलात् प्राणस्य प्राण द्रत्युच्यते॥

श्रधाष्टममार । (क)''द्योरष्ट ॰ श्रनाधृयस अस्यासं''(क) इति । श्रारोगादिभिः कम्यपान्तैरष्टभिः स्र्येद्पकरोतीति श्रष्टरेक्षलं । दुलोकस्य केनापि निराकर्त्तुमशक्यलादनाधृयली॥

श्रथ नवसमार । (९) "श्रादिखों ॰ तेजस्वी च श्वयासं" (९) इति । पूर्वे कैरष्टिभिर्चे हिभिसाचानुगतेन सामान्यरूपेण नवधा-पकारात् नवहाहलं तेजस्त्रिलं चादित्यस्व प्रसिद्धं॥ (१°) मुजापति द्रेष्रहोता । स इद् स् सर्वे । स में ददातु प्रजां पश्चन् पृष्टिं यर्थः । सर्वे च मे भ्रयात् (१°) ॥ ४ ॥ प्रतिष्ठा, प्राणर्थं मे भ्रयात्, श्रनाधृष्यः, सर्वे च मे भ्रयात् ॥

ंब्राह्मणः, युन्नः, श्रामः, भृता, पृष्टिवी, प्रतिष्ठा, श्रन्तिरंशं, विष्ठा, वायुः, प्राणः, चन्द्रमा, श्रृत्वन, श्रन्तः, स प्राणस्यं, प्राणः, श्रीः, श्रनाधृष्यः, श्रीदित्यः, स तेत्रस्वी, प्रजापंतिः, स द्दश् सर्वः, च में भ्रूयात्॥ श्रनु० ७॥

श्रय दश्रममा ह। (१°) "प्रजापितः ॰ मे भ्रयात्" (१°) इति। नव वै पुरुषे प्राणा नाभिर्दश्रमीतिश्रुतानि श्ररीरगतानि दश्रिक्ट राष्णुत्पाद्योपकारिला इश्रद्देश्वलं। सर्वे जगत्कार खलेन सर्वात्सकलं प्रजापतेः प्रसिद्धं॥

रति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः॥ ७॥

<sup>\*</sup> रवानुक्रमस्कित् A चिक्रितपुक्तके वर्त्तते न त्वितरपुक्तकदये।

#### श्रयाष्ट्रमाऽनुवाकः।

(१)श्रुप्तियंश्रुभिः। सृवितास्तोमैः। इन्द्रं उक्यामदैः। मिनावर्वणावाशिषा। श्रुङ्गिरसे। धिष्णियरप्रिभिः। मुक्तः सदा इविधानाभ्यां। श्रापः प्रोष्ट्रणीभिः। श्रोषधया बृहिषा। श्रदितिवेद्या। सामा दीष्ट्रया॥ ॥१॥

त्वष्टेभोनं। विष्णुर्यमेनं। वसंव आञ्चेन। आ-दित्या दक्षिणाभिः। विश्वे देवा जुर्जा। पूषा स्वंगा-

#### श्रवाष्ट्रमाऽनुवाकः ।

श्रम समारयणूंषि उच्यक्ते। तेषां चेष्टकोषधाने विनि-चेगसातुर्चे चित्राश्चाणेऽभिहितः। इदयं यजूश्वि पत्नस्ये-ति। तेषामेकविंगतिसङ्घाकानां यजुषां पाठस्तः। (१) "श्वाप्त-चंजुर्भिः • श्वद्ध् श्रद्ध्या" (१) इति। श्रचाग्निमविचादचे। देवा यजुस्तोमादीनि यश्चे संवर्षीयान्यञ्चानि एतेर्देवाः तै: संवर्षीयै: चंचासिन् कर्मस्यागच्छक्तीतिः वाक्यार्थः। 'अस्यामदः' श्रस्तवाची। यश्चश्वदे। इविः प्रचेपवाची। 'ख-

<sup>\*</sup> सम्भरबीयान्यन्नानि इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> सम्भरमीयैरिति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> कर्माकामक्तिति तै॰ पाउः।

कारेखं। रहस्यितः पुरोधया। प्रजापतिकक्रीयेनं। श्रुक्तरिसं प्रविषेखः। यायुः पात्रैः॥ श्रुहरः श्रुहर्याः(१) ॥२॥

दीक्षया, पाचैः, रकम ॥ श्रमु॰ ८॥

## श्रय मवमाऽनुवाकः।

(१) सेनेन्द्रंस्य । धेना हह्स्पतेः । पृथ्या पृष्णः । वा-ग्वायोः । दीक्षा सोमंस्य । पृथ्यियंग्रेः । वस्नेनां गा-युची । रुद्राणीं चिहुप् । श्रादित्यानां अर्गती । वि-ष्णीरनुष्टुप् ॥१॥

गाकारः' ग्रंयुवाकमम्तः । पुरोधाग्रहणकाखे पठनीया ऋक् पुरोवाक्। 'पविच'ग्रब्दो दशापविचवाची । 'ग्रहं' यजमानः, 'त्रद्भवा', यहागच्छामि । स्पष्टमन्यत्॥

द्ति बायनाचार्ळविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके ऋष्टमाऽनुवाकः॥ द्वा

## श्रथ नवमाऽनुवाकः।

श्रय देवपत्थास्था मन्त्रा उच्चन्ते। तेषां च विनियोगः पूर्ववद्गष्टयः। पत्थस्रेत्येवं तच पत्नीष्टकानामभिधानात्। पा-

<sup>\*</sup> चादर्भपुक्तकेषु चित्रुक् चनुष्ठुक् इति पाठदयं। 2 0 2

वर्षस्य विराट। यश्चर्य पृक्किः। प्रजापतेरनुमतिः। मिचस्य श्रुद्धा। स्वितुः प्रस्नृतिः। स्वर्थस्य मरीचिः। चन्द्रमसा रोष्ट्रिणी। ऋषीणामरुश्वती। पूर्जन्यस्य विद्युत्। चतस्रो दिशः॥ चतस्रोऽवान्तरद्शाः। श्रुष्ट्य राचिश्च। कृषिश्च दृष्टिश्च। त्विष्ट्यापतितिश्च। श्रुष्ट्य राचिश्च। उक् च स्नुन्दता च देवानां पस्नयः । १॥ २॥

**ऋनुष्टुक्, दिशः, घट् च ॥ अनु॰ ८॥** 

उस्त । (१) "सेने क्ष्स • देवानां प्रत्नयः" (१) इति । देवताः इक्ष्मादयः तत्पत्न्यः सेनादयः पत्न्यः । दिग्निदिगादयोऽपि केषास्तिदेवानां पत्न्यः । एताः सर्वाः त्रागत्य यज्ञमविकसं कुर्व-क्षिति वाक्यार्थः । तंत्रास्तिः पश्चिमतिवाक्येः पर्विमतिवाक्यः परिवाक्यः प

द्दति यायनाचार्यावरिचते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रारुष्यके स्तीयप्रपाठके नवमाऽन्वाकः॥८॥

### श्रथ दश्रमाऽन्वातः ।

(१) देवस्यं त्वा सिवतुः प्रस्वे। अश्विनां बीहर्भ्यां। पूष्णे इस्तांभ्यां प्रतियह्णामि। राजा त्वा वर्षणे नयतु देवि दक्षिणेऽप्रये हिर्रण्यं। तेनास्तत्वमस्यां। वया दा-वे। मया मद्यमस्तु प्रतियहीचे। क दंदं कस्ता अदात्। कामः कामाय। कामा दाता॥ १॥

कार्मः प्रतिग्रङ्घोता। कामः समुद्रमाविशः। कार्मेन ला प्रतिप्रक्वामि। कार्मेतत्ते। एषा ते काम् दर्धि-

## श्रय दश्रमाऽनुवाकः।

श्रय प्रतिग्रहमका उचकी। तैय प्रतिग्रहेरिष्टकोपधानं शातु हैं जीयनाम्नण एवमास्रातं। यथावकामं प्रतिग्रहान् लेकं प्रणास्रित। तच प्रथममाह। (१)"देवस्त व वैद्यानराय रथं"(१) इति। हे प्रतिग्रह्ममाण्ड्रस्य 'स्वितः देवस्य', प्रेरणे स्ति श्रियम्बन्धिस्यां 'साइस्यां', पूषसम्बन्धिस्यां 'हस्तास्यां', लां 'प्रतिग्रह्मामि'। हे 'द्विणे देवि', 'वह्णा राजा', हिर्ष्य- रूपां लां 'श्रम्ये', प्रापयतु। 'तेन' श्रम्यप्रापणेन, प्रतिग्रह- देाषाभावात्। श्रष्टं 'श्रस्तलं' नरकाभावरूपं, प्राप्नुयां, इयद्य दिख्यादाचे 'वयः श्रस्तु' पश्चिरूपिणी स्रला दातारं स्वर्गे

णा। उत्तानस्वाक्तीर्सः प्रतियुक्षातु। सामाय् वासः। बद्राय गां। वर्षणायार्श्वं। प्रजापतये पुरुषं॥ २॥ मनेवे तस्यं। त्वद्रेजां। पूष्णिविं। निर्द्धत्या असतरगर्देशे। द्विस्वेता इस्तिनं। गुर्ध्वापुराध्यः सगलक्षर्खे। विश्वेध्या देवेध्या धान्यं। वाचेऽसं। बद्धांण श्रोदनं। समुद्रायापः॥ ३॥

नयित्यर्थः। 'प्रतिग्रहीचे' 'मचं', 'मय': सुखं, 'चुलु'।
'इदं' द्रयं, प्रजापितः प्रजापतये दत्तवान् चन्तर्यामिक्पेष
दाद्षप्रतिग्रहीचेाः प्रेरकलात्। तथा 'कामः', 'कामाय', दत्तवान्। यथा प्रजापितः चहुष्टप्रेरकः तथा कामखहुष्टप्रेरकलात् तस्नात् 'कामः', एव 'दाता', 'प्रतिग्रहीता', च खर्गादिफलविषयः कामा दाता, ऐक्किसुखविषयः कामः प्रतियक्षीता। तती हे दिल्णे बमुद्रसमं 'कामं' प्रवित्र 'कामेन',
विभित्तेन लां 'प्रतिग्रहामि'। हे मद्भृदयवर्त्ति'काम' तत्
'एतत्' द्रयं, तुश्वं भवति। हे 'काम', 'ते' लत्प्रीतये,
एव 'एवा' 'दिल्खा,' प्रवृत्ता, चिन्नरेगोचे समुत्यस उत्तानाख्यो महर्षः 'लां प्रतिग्रहातु'। च्रथ वस्त्रादिद्रयविषयान्
वारुव्रमन्त्रानाहः। एतेषु चर्वेषु मन्त्रेषु देवि दिल्ण इत्यनः
पूर्वानुषद्वः। तेनास्तत्वादिकमित्युक्तरानुषद्वः ॥

<sup>\*</sup> **च**न्दतत्वादिकमुत्तवाक्यानुवद्गः इति तै॰ पाठः।

उत्तानायां क्रीरसायानः। वैश्वान्राय र वं (१)। (१) वैश्वान्रः प्रव्या नाकमार् इत्। द्वः पृषं भन्दंमानः सुमक्षीभः। स पूर्ववञ्चनयञ्चन्तवे धनं। समानमञ्जा
परियाति जार्यवः (१)। (१) राजा त्वा वर्षणा नयतु देवि
दक्षिणे वैश्वान्राय र वं। तेनास्तत्वमं ग्र्यां। वयादावे। मयामद्यं मस्तु प्रतिरहीवे॥ क दुदं कस्मा

तस्य रथप्रतिग्रहमकस्य भेवस्तामुत्तरानुषङ्गात् पूर्वभाविनीं काश्चिदृचमाद्य। (१) "वैश्वानरः • परियाति जाग्यविः" (१)
दित। वैश्वानरास्थो देवः। 'प्रक्राया' पुरातनभरीरधारी यन्,
स्वगंमारूढवान्। य च 'दिवः पृष्ठं' सुक्षेत्रस्थोपिरभागं, 'मस्वाभः' मननविभेषेः, 'भन्दमानः' कस्याणं कुर्वन्वर्तते, श्रयं
यजमानः दमां दिखणां दत्तवान् द्रत्येवं वदन् देवानामग्रे
स्वारयतीत्यर्थः। 'सः' वैश्वानरः, 'जन्तवे' प्राणिरूपाय यजमानाय, 'धनं', पूर्वतत् 'जनयत्' यजमानः पूर्वे यथा दिखणां
दत्त्तवान् तथैव तदनुरूपं फलं जनयति। य वैश्वानरः 'जाग्यविः'
स्वावभानः सन्, 'भज्ञा' स्वर्गमममभीकः, 'समानं', 'परियाति'
यावद्दिषणार्थे द्रयम्तेन यदृशं तत् येग्गं फलं परिप्रापयति॥

त्रस्या ऋष उपरितनं र्थप्रतियहमस्त्रभेषमाइ। (१)"रा-

श्रदात्। कामः कामाय। कामी दाता। कामः प्रतियद्दीता। कामः समुद्रमाविश। कामेन त्वा प्रति-यह्णाम। कामैतत्ते। एषा ते काम दक्षिणा। उत्ता-नस्त्वाक्रीरसः प्रतियह्णातु (१) ॥ ४॥

द्राता, पुर्वषम्, श्रापंः, प्रतिग्रह्योचे, नर्व च॥ श्रमु॰ १०॥

जाला ॰ प्रतिग्रहातु" (१) इति । श्रम तेनाम्यतलमस्यामित्यादि छत्तरानुषद्भः सर्वच साधारण इति दर्भयति । प्रथममन्त्रे पठितापि पुनराचातः राजा लेत्यादिः वैश्वानराय रथमित्यन्तः पूर्वीका याः ऋचः उपरिर्थमन्त्रे पुनः पठनीयः ।
इत्येतावान् विश्वेषः । एतैर्मन्त्रेः प्रतिग्रहेष्टका उपद्ध्यात्॥

इति साथनाचार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजुरा-रखके व्रतीयप्रपाठके दममाऽनुवाकः॥ १०॥

<sup>\*</sup> सर्व्वमन्त्र इति 🗜 पुस्तकपाठः।

<sup>†</sup> रचमन्त्रः इत्यधिकः तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> उपरितनमन्त्रे इति तै॰ पाठः।

### श्रथ एकादशेऽनुवाकः।

(१) सुवर्षे धर्म परिवेद वेनं। इन्ह्रंस्थात्मानं दश्रधा चर्रन्तं। श्रन्तः समुद्रे मनसा चर्रन्तं। ब्रह्माऽन्वविन्द्-

### त्रथ एकादश्रीऽनुवाकः।

यथ हे दि दिया खा मका यभिधीय ने। तेषां विष्टकोपर्धाने विनियोग सातु हैं चियत्रा हु एवमा बायते। इदयं
यजूं पि पत्न सेति। तत्र द प्रहो द हदया खां मकामा ह।
(१) "सवर्षे व देवैः। स मानसीन आत्मा जनानां" (१) दिति।
विक्तिः खुमित्यादीनां हो दमका खां इदयं रहस्यं तत्तं परमात्म खरूपं प्रतिपाद यतीत्ययम नुवाको इदयमित्यु खते। तथानेन मक्तेष द प्रहो द इदयं परमात्म तत्तम मुख्यते। यहं मकाद्रष्टा 'द मूख्य' परमे सरस्य, 'बात्मानं' निजस्य रूपं 'परिवेद'
परितः सर्व चावस्थितं जानामि। को हु प्रमात्मानं, 'स्वर्षं'
स्वर्ष परमात्म । को हु प्रमात्मानं, 'स्वर्षं'
स्वर्ष परमात्म । 'वर्षे' स्वयस्य वस्तु ने। दीपकं, तस्य भाषा
स्वर्ष प्रकार्ष। 'वर्षे' स्वयस्य वस्तु ने। दीपकं, तस्य भाषा
सर्व मिन्दं विभातीति सुतेः। 'वेन' कानां, स्वर्दुः खराहित्येन
तस्य कमनीयलं। 'द प्रधा' चिक्तिसु गित्यादिद प्रहोद्य मन्ते
प्रतिपादि तेराकारैः, 'चरमां' से।के स्ववहर्णां, 'स्रमाः समुद्रे'

<sup>\*</sup> खत रव भारामानमिति तै॰ पाठः।

हमेरीतार्मर्थे। श्रन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां। एकः सन् बंहुधा विचारः। श्रतः श्रुकाणि यचैकं भवेनि।

ब्रह्मा ख्रस्टेः पुरा सर्वत्र व्याणाविक्षतो योथं जलसङ्गः से। यं समुद्रः तस्त मध्ये, 'मनसा चरनां' रहं सर्वे जमत् स्जेयेत्यं रूपेण मनोष्टित्तिविष्ठेषेण सद्द प्रवर्त्तमार्गः। चत्रणवान्यचेत्रः। चापा वा रहमायन् सिक्षसमेव । य प्रजापतिरेकः पुम्करपर्ये समभवत्। तस्तान्तर्मनिस्कामः यमवन्तंतः। रहू स्जेयिनिति। 'ब्रह्मा' चतुमुर्वप्रजापतिः, 'च्रचें' चर्णवे यथाकः यमुद्रे, 'द्वदे।तारं' द्वदेशहमन्तं तत्प्रतिपाद्यस्पेणाविर्धतं परमात्मानं, 'चन्विन्द्त्' स्टिसाधनतेनान्त्र सम्यान्। तथा च जाञ्चसमान्यातं। प्रजापतिरकामन्त प्रजाः स्जेवित। य एतं द्वदेशान्तमप्रसदिति। योऽचमेवंविधः परमात्मा 'जनानां' सर्वेषां, 'बास्ता' चन्तर्यानस्पेष निधामकः यन् स्वये प्रविद्याविक्षतः। तथाच स्वर्थते।

रंयरः वर्वभ्रतानां इद्देश्वेऽर्जुन तिष्ठति ।

भामवन् वर्वभ्रतानि बन्ताक्डानि माववेति ॥ वर्वानार्यामी स्वकीवेनेयरक्षेष 'एकः', एव 'वन्', पुन-व्यविक्षेष 'वक्षधा', भ्रता 'विचारः' विविधचरखवान् भव-ति। चत एवान्यचापनिषदि श्रूयते।

<sup>\*</sup> स चानार्थामीति तै॰ पाठः।

सर्वे वेदा यजेकं भवन्ति। सर्वे हातारा यजेकं भव-नि। स मानसीन जात्मा जनानां ॥ १॥

एक एव चि श्रुतात्वा श्रुते श्रुते श्रविक्षतः।

एकधा चक्रधा चैव दृष्णते जलचन्द्रवत्॥ इति।

'त्रतं ग्रुकाचि' ग्रत्मक्कोपचितान्यनमानि स्वर्यचन्द्रमचनाचि

श्रोतींचि, 'चच' यिश्चन् परमात्वानि, 'एकोभविन्ति' एकतं

प्राप्तुवन्ति। तथा 'चर्ते वेदाः' च्यत्वेद्रमध्यत्वस्तारो वेदाः

नानाविध्रज्ञाखोपेताः, विखीच चिश्चन् 'एकोभविन्तः', 'दी
तारः' च देशमकर्मारः, 'चर्वे' यजमानाः, दश्चरे।चादि
मन्ता वा, चिश्चन् परमात्वानि एकतं प्राप्तुवन्ति। चथा

मुदुदा जलमध्ये समृत्यच कच्चित् कालमवद्याय विखीचमाना

चल एवकां प्राप्तुवन्ति। तथा चर्वे भावाः परमञ्जूष एवेत्यच्यः

तचैव चिल्ता विखीचमाना एकतां गच्चिन्तः। चत्रप्रवेपनिषदिः

पूर्वते। चते वा दस्तिन श्रुतानि जायन्ते चेन चातानि चौ
विल्ता। यत् प्रयन्धिभवंविक्षन्ति। तदिविक्षास्त्व। तद्वज्ञेति।

'सः' ताद्व देखरः, सर्वेषां 'कनानां', 'श्रात्वा' सन्द्रपक्षतः

वन्, 'भानवीनः' थे।मयुक्तेन सन्वे।पलभ्ये। भवति। तथाच

<sup>\* &#</sup>x27;स भागसीन' इत्वाद्यः 'त्रचोन्त्रं' इत्वन्तः पाठः B चिक्रितपुक्तके पवितः।

<sup>†</sup> सन् इति ग्रन्दः D, E, पुचाकदये नाचित्।

श्रुतः प्रविष्टः श्रास्ता अनीनाः सवास्ता सवीः प्रजा यचैकं भवित्ति। चतुंचीतारे। यचं सम्पदं गच्छं-त्ति देवैः। स मानसीन श्रासा अनीनां(१)। (१) ब्रह्मोन्द्र-

कठा अधीयने। मनसैवेदमाप्तयं नेइ नानासि किञ्चनेति। ततो थागिनां मानसप्रत्यचगम्बलात्। श्रनःप्रविष्टः शासा अनानामिति चाऽयम्कः साऽयं 'सर्वात्मा' सर्वेषां प्राणिना-माला खर्पभूतः, तं हि जनाः वोगेन निर्दृतिकाः बन्ता जगदीयरं खखरूपलेनैव बाचात् कुर्वन्ति न तु भेदेन पश्चिन, श्रतः पूर्विकः सर्वेष्यर्थ उपपन्न रत्युपसंच्रि-थते। 'सर्वाः प्रजाः', देवसनुखादयः, 'यत्र' यस्मिन् चामि-प्रत्यचगम्ये चैतन्यैकर्षे परमात्मानि, 'एकीभवन्ति', चतुर्देहि-मकास वर्वे चिस्नम् खप्रतिपाचैः 'देवैः', वह चिस्नम् त्रज्ञाषि 'सम्परं' यस्यगेकीभावं, प्राप्नुवन्ति । 'सः' ताहुज्ञा त्रश्चासक्यः, 'मानगीनः' मानगप्रत्यत्रः, वर्वेषां 'जनानामा-ताा'। ऋचां भेदादपुनदिक्तर्रष्टचा। दितीचा दिपदा, इत-राखिख्यतुष्पदा, दत्यृषां विवेकः। ऋष चतुर्देशस्यदेन दत्र-द्वाचादयः सर्वेऽपि मन्त्रा विवच्छान्ते। तथा च ब्राह्मचे चतु-चैं हिदेवं प्रति प्रजापतिर्वरम्दसवान्। सं वै मे नेदिष्ठं इतः प्रत्यत्रीषीः । वयैतानास्थातार इति । तसानु हैनां यतुर्ही-तार द्याचचत दति॥

<sup>\*</sup> सर्वे हि जना हति E, F, पुक्तकहयपाठः।

मुमिं जर्गतः प्रतिष्ठां। दिव ज्ञात्मानः सिवृतारं हड्-स्पतिं। चतुर्देशतारं प्रदिशानुंक्कृतं। वाचा वीर्थं

तदेवं दश्रहोहद्याखो मन्त्रोभिहित:। श्रथ चतुर्हीह-प्रवास्था मन्त्रोभिधीयते। तत्र तिस सत्रसासु प्रथमा-माइ। (१)"त्रज्ञोन्द्रमग्निं • तपसान्वविन्दत्"(१) इति । 'त्रज्ञा' चतुर्मुखः, 'रन्द्रं' परमैश्वर्ययुक्तं परमात्मानं, 'तपसा', 'श्रन्य-विन्दत्' श्रीविष्य स्थवान्, तह्रश्रंपूर्णमासं स्टिशिधनं किमिति विचार्च चतुर्देश्यम् इपेणावस्तितं परमात्सानं तवान् इत्यर्थः। तथा च ब्राञ्चाण च्याखायते। प्रजापतिर्-कामयत दर्भपूर्णमासी स्त्रेयेति। स एतं चतुर्दीतारमप-मादिति। कीदृत्रमिन्द्रं, 'जनतः प्रतिष्ठां', 'त्रग्निं' वर्वस्य जनत त्राधारक्षे। यायं चातुरीचिचचितिक्षेाग्निः तत्सक्षं, 'दिव त्रात्मानं यवितारं' युक्तोकसः प्रकाशकलेनात्मवदविख-तायः सविता तद्र्पं, तथा 'रुष्यतिः, यायं देवगुरुषाद्र्पेषाव-स्तितं, 'प्रदिषः' सर्वान् प्रदेशान्, 'श्रुनुक्तृप्तं' सर्वेषु प्रदेशे व्यव-खितं, 'चतुर्दें।तारं' पृथिवीरोतेळादिमकाखर्पं, 'वारः', 'वीयें' वर्वस्नं, वेद्रूपायाः वाचः सारभूतं॥

श्रय दितीयान्द्रश्रमाद । <sup>(२)</sup> 'श्रमः प्रविष्टः कर्त्तार्मतं • कवयो निचिक्यः''<sup>(२)</sup> इति । 'कवयः' विद्यांसः वेदश्रास्त्रपारं

 $<sup>^*</sup>$  त्राद्मविमिति  $^{f F}$  पुक्तकपाठः ।

त्पसाऽम्बविन्दत् (१) । (१) मन्तः प्रविष्टं कृत्तीर्मेतं। त-ष्टीर् रूपाणि विकुर्वन्तं विपृष्टिं ॥ २ ॥ अस्तस्य प्राणं यज्ञमेतं। चतुर्दे । वृत्रे हे । वृत्रे हे ।

नताः, 'चतुर्देव्हिवां' चतुर्देश्यम्देगाभिधीयमानानां पर्वेवां होहमकार्षां, 'बात्मानं' सद्भाक्षतं परमेयरं, 'निचिक्युः' नि-खितवनाः। की दू प्रमात्मानं, 'त्रमा:प्रविष्टं' जीवक्ष्पेच प्ररी-रेषु प्रविकाविस्ततं। त्रतएवाचायते। त्रनेन जीवतासानान्-प्रविम्नेति। 'कर्मारमेतं' प्रहमित्यनेन मानसप्रत्यक्षेष प्रतीब-मानं खीकिकवैदिकपर्वकियानियादकं। एतचान्यचाचातं। एव चिद्रष्टा श्रोता प्रष्टा घृाता रथियता सन्ता बेाद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरव इति। 'रूपाणि विकुवंनां', विपश्चितं 'त-ष्टारं' गर्भेषु देवतिर्यञ्चनुष्यादिक्षपेष 'क्पाषि', विविधं नि-चादयमं लष्ट्रदेवसारूपं। एतद्यासातं। सावस्रो वै रेतसः सिक्रस लष्टा रूपाणि विकरोति तावच्छी वै तत प्रजाबत इति । 'विपर्चि' विपर्चितं, तत्त्रद्रूपनिर्माषप्रकाराभिन्नं, 'म-स्तस्य प्रापं' मरकरहितस्य परमाताना स्ववहारहेतुभृतपा-णोपाधिसार्षं । एतद्याधर्वविका श्रामनन्ति । कस्मिन-इमुकामा खकामो भविषामि कस्मिन् वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठा-द्यामीति य प्राष्मस्जतेति। यज्ञमेव सर्वेरनुष्ठीयमानलेन

<sup>\*</sup> हेतुभतप्रायापानसङ्यमिति तै॰ पाठः।

क्वया निर्मिक्यः (१) । (१) श्रम्तः प्रविष्टं क्तारं मेतं। देवा-नां बन्धु निर्मितं गुर्हास । श्रम्तेन क्रृतं यश्चमेतं । च-तुर्होतृखामात्मानं क्वया निर्मिक्यः (१) । (१) शतं नि-युतः परिवेद् विश्वा विश्ववारः । विश्वमिदं र्हणाति ।

दृश्यमानमेतं दर्भपूर्णमाययञ्चस्य चतुर्दे हमन्त्रस्थ तस्य न्या स्विधाधनतात् तद्रुपतं युष्णं। तस्य च साधनतं बाह्यणे यमा-बातं। स एतं चतुर्दे तारमपश्चत्। तं मनसानुद्रुत्या दवनीये जुद्दे त् तते। वैस दर्भपूर्णमासावस्य जतेति॥

पण हतीयामाइ। (\*) "श्रमः प्रविष्टं वर्त्तारमेतं • कवयो विचिक्तः" (\*) इति। योऽयं परमात्मा मेऽयं 'देवानां' बस्धुवत् प्रियः। तादृशं, तेषु " पणपातस्तेन विजयहेतुलं तस्तवकाराः। श्रामनन्ति। ब्रह्मा इ देवेभ्या विजिग्ये इति।। 'गुइसु' बुद्धिषु, 'निहितं' सामिलेनावस्थितं, यो वेद निहितं गुहासामित्यादि-श्रुतेः। 'श्रम्दतेन' खर्गपस्तिनिम्तेन, 'क्रुप्तं' सम्पादितं, 'एतं' 'यद्यं' इत्यादीनामितिः।।

तदेवस्क्षयरूपं चतुर्चैाहष्ट्यमुक्तं। त्रथ पश्चहेाहष्ट्-यास्थी मन्त्री त्रभिधीयते। तच प्रथमामाष्ट्र। (५)''व्रतं नि-

<sup>\*</sup> तेषु देवेषु पचापातलेगेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> बठा चामननीति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> इत्वादि पूर्ववदिति तै॰ पाठः।

इन्ह्रंस्थातमा निर्हितः पर्चहोता। श्रम्हतं देवानामार्यः प्रजानीं(६) ॥ ३॥

(() इन्द्रः राजानः सिवतारं मेतं। वायारात्मानं क-वया निर्चिक्षः। रुक्षिः रंक्षीनां मध्ये तर्पन्तं। स्वतस्य पदे क्वयो निर्पान्ति(()। (०)य स्त्रास्त्रकोणे सुर्वनं वि-

युतः ॰ प्रजानां "(६) इति । 'पश्च होता' अग्नि हीता इत्यादि पश्च होत्य मन्त्रक्षपः, आत्मा यः 'विश्ववारः' यवैर्वरणीयो वायुक्षः सन्, 'अतं नियुतः', अतसञ्चाकान् खकीयान् खान्, 'परिवेद' परितः सञ्चारिलेन जानाति, अत एव 'इदं विश्वं' जगत्, 'इ-खाति' खान्नोति, सोयं 'इन्ह्यात्मा' परमेश्वरख खक्षप्रस्तः सन्, 'निहितः' यर्वचावस्थितः, स च 'देवानासस्तं', प्रयच्छति। 'प्रजानां', वा 'श्रायुः', प्रयच्छतिति भ्रेषः ॥

श्रथ दितीयामाइ। (() "दन्द्रश्राजनश्र० निपान्ति" (() दिति।
एवं चतुर्दे दिवं 'कवयः' पष्डिताः, 'निचिक्युः' विनिधितवनः। कीदृष्ठं, 'दन्द्रं' परमेश्चर्ययुक्तं, 'राजानं' दीष्यमानं,
'यितारं' प्रेरकं, 'वायोः', 'श्राह्मानं' खरूपस्रतं, ते कवय
एतं चतुर्दे दिवं 'क्रतस्य पदे' ब्रह्मषः स्थाने, 'निपान्ति' नितरां पास्यन्ति, तद्रूपलेन पश्चम्तीत्यर्थः। कीदृष्ठं, 'रस्रीनं'
दृश्यमानानां किर्णानां, 'मध्ये' स्थिता 'तपन्तं' जगतसापं
सुर्वन्तं, 'र्स्मां' प्रीढर्श्यारूपं, श्रादित्यमित्यर्थः॥

भेति। श्रानिभिषः सम्बद्धा खाकान् विषष्टे। यस्त्राएड-केश्यः शुक्षमाष्ठः प्राणसुरुषे। तेनं क्षुत्तीऽस्तेनाष्टमं-स्मि<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>सुवर्षे केश्यः रश्रेसा परीष्टतं। देवानां वसु-धानीं विराशं॥ ४॥

भय हतीयामाद। (१) "य भाष्ठको ने भरतेना दमिसा" (१) दित। 'यः' पश्च हो हदेवः, 'माष्ठको ने महाष्ठमधे, 'मनिसिंदः' मभेदेनाव दितः सन्, 'भुवनं' हास्तं भूतवातं, 'विभक्तिं'
धारयति। 'मध' मह्याष्ठभेदानन्तरं, तदनः खितान् भूरादि'के कान्', 'विचष्टे' विभेषे प्रक्षापयति, 'यस्य' चतु हैं हिष्णस्य परमातानः, 'मुमाष्ठको नं' प्रवसं मह्याष्ठावका मस्यं, 'प्राचं', वायु विभेषे, 'स्वनमाद्धः' गर्भवेष्ट नस्यानीयमाद्धः, यसा से के मर्भ स्वनेन वेष्ट्यते तथा स्वस्त्रमरोरेष प्राप्तनायुना मह्याष्ठं वेष्टितं भवति। 'तेना स्वतेन' पश्च दे हिष्ठपेष परमाताना, 'स्वरं', 'क्रप्तः' स्वद्यार्यमर्थलेनो त्यादितः, 'मस्ति' ॥

त्रय वज्होह द्यमकाः। तत्र प्रथमास्त्रमादः। (८) "स्वर्षे • विवित्धे" (८) दति। वाग्षेतिति मक्तोऽत्र वज्होता, स च म-स्नाब्दकोश्रमध्ये चन्द्रक्षेषाविद्यतः। चन्द्रक्षं वज्होहर्वे वि-राजं त्रभिष्ठाः †स्वर्षतादिगुष्युक्तमाचन्तते। 'स्वर्षे' द्रोभन-

<sup>&</sup>quot; 'बस्त' पश्चहोह देवस्, 'बास्त के प्रश्नासं, 'युग्न मुखं' प्राय-खरूपं 'बाडः', 'तेन' पश्चहोह क्षेत्र परमात्मना, 'बहं', 'क्रुप्तः' बवहारसम्बद्धेन उत्पादितः, 'बस्ति'। इति तैविक्र पृक्षकधृतपाठे। बस्य बतुर्ह्वोह क्ष्मस्रेक्षारभ्य बसीतिशेषपर्यन्तस्य विनिमये वेडिकः।

<sup>†</sup> देवरच्छाभिचा इति तै॰ पाठः।

श्रम्हतस्य पूर्वां तामुं क्षां विचिश्चते। पाद्र पर्दे -तुर्न क्षिणविवित्से (०)। (८) येन्त्रवंः पष्प्योत क्षृताः। एतवा षुरुषा मनुसात क्षप्ताः। तः पर्दे । तारस्तुभिः

वर्षे, एतं चक्रमख्यं हिरण्यवर्षे पितं, "क्षेत्रं ब्रह्माख्यकोत्रमध्यं, 'रखसा' रखनाताकेनास्तेन, 'परीष्टतं' सर्वते व्याप्तं, तथाविधं चक्रं, 'तामुक्यां' तादुत्रीमेव भागक्यां, 'त्राचचते'। कीदुत्रीमिति तदुष्यते। 'देवागां वस्रधानों' वक्रिरव्यादीनां देवतानामपेचितं यदस्य श्रस्तक्यं तस्य धार्यिचीं। श्रत एवस्रयंते। प्रथमां पिवते वक्रिकितोवां पिनते रिविरित्यादि।
'विराजं' विश्वेषेष राजमानां, 'श्रस्तस्य पूर्वां' यीयूषेष पूरितां, एवं क्षं षड्ढे त्रिदेवसीभन्ना श्राचचते। प्राक्षतस्य जनः
'षड्ढे। तुः', 'पादं' षड्ढे त्रिदेवसांत्रभूतं चक्रं, 'न किसाविविसें', नैव जानाति॥

श्रध दितीवामाइ। (८) "चेनर्णंदः ० कवये। निपान्ति" (८) इति। 'चेन' चन्द्रक्षेष वड्ढोह्रदेवेन, वसन्ताचृतवः पञ्च-प्रकाराः 'क्रुप्ताः' सन्पादिताः, देमन्तविधिरचेाः समासेन पञ्च-लं। 'खत वा' श्रधवा, देमन्तविधिरचेार्विभागेन वट्प्रकाराः 'क्रुप्ताः', 'खत' श्रपि च, 'मनसा क्रुप्ताः' सङ्कल्पमाचेष सन्पादि-

<sup>\*</sup> आसते इति E, F चिक्रितपुक्तकदयपाठः।

कल्पमानं। ऋतस्यं पदे क्वये। निर्पान्ति(१)। (१) श्रुन्तः प्रविष्टं कुर्तारमेतं। श्रुन्तयन्त्रमेति मनसा चरनः। स

ताः, 'तं' पञ्चव ब्ढे व्हिदेवं, 'चतु भिः', 'क व्यमानं' पञ्चधा वे दि वा भिन्नेः वसनादिभिः, सर्व व्यव हारसमधं, 'चतस्य पदे' सव्य व्य पर ब्रह्म पः खाने, 'कवयः' वेदर हस्याभिज्ञाः, 'निपानि' नि-तरां पास्र यनि, पर ब्रह्म वेवायं चन्द्र इपः व ब्ढे ति ह्ये व मुपासत हत्य चं:॥

त्रव दितीयामाइ। (१०) ''त्रन्तः प्रविष्टं • प्रतथा चरतं' (१०) द्रित। 'देवाः', धर्वे 'सदैव सन्तं' खकीय द्रवे खेन जीवात्मना सदैवाविद्यतं, 'एतं' षड्ढे। द्वदेवं परमात्मानं, 'न विज्ञानिन्ता' वेदान्ताभ्यासमन्तरेण द्वयेऽविद्यते। उयं परमात्मविति विश्वेषेण न जानिन्तः। कीदृशं परमात्मानं। 'त्रन्तः प्रविष्टं' त्रन्तर्थाम- द्रपेण सर्वेषां पृथियादिपदार्थानां मध्येऽविद्यतं। एतच्यात्मने विने। क्वत्यादिगदार्थानां मध्येऽविद्यतं। एतच्यात्मने विने। क्वत्यादिगा व्याप्त्रविन। क्वत्यादिगा व्याप्त्रविन। क्वत्यादिगा व्याप्त्रविन। क्वत्यादिगा व्याप्त्रविन। 'क्वत्याद्यां नियामकलेन सर्वस्य निया- द्वं, 'त्रन्तस्यन्द्रमिनं चन्द्रमण्डलमध्ये, 'मनसा' सङ्गल्यमाचेण, 'चरन्तं', एतचे। पल्यचं सर्वेष्यपि वस्तुषु चरन्तमित्यर्थः। एत-

<sup>\* &#</sup>x27;'तं'' चन्द्ररूपं वस्टेल्टरेवं इति 🗜 पुस्तवपाठः।

<sup>2</sup> Q 2

हैव सन्तं न विजानन्ति देवाः। इन्द्रस्यातमानः शत-धा पर्यन्तं (१०) ॥ ५ ॥

(११)इन्द्रो राजा जगेता य ईथे। सप्तहीता सप्तथा विकृप्तः(११)। (१२)परेष तन्तुं परिविच्यमानं। श्रन्तरी-

देव खष्टीवर्त्तुं, प्रतथा परनामित्युकं। 'इन्ह्र्स्न' परमैश्वर्यपु-क्रस्य देवादेः, श्राह्मश्चतं स्वरूपं ॥

भय सप्तही हाका • सप्तधा विक्रुप्तः । तच प्रथमां भाचनाह ।

(१९) "इन्हो राजा • सप्तधा विक्रुप्तः" (१९) इति । महाहिवहीं —

तेत्ययं सन्तः 'सप्तहोता' । सच 'सप्तधा क्रुप्तः' होचध्ययुंप्रमुखैः

सप्ति । प्रकारैः सन्यादितः । स किंक्प इति तदुच्यते । 'इन्द्रः'

परमैश्चर्ययुक्तः, 'राजा' दीयमानः 'चः' परमात्मा, 'जनतः',

'ईग्रः' खामी भवति । स एवायं सप्तहोहक्प इत्यर्थः ॥

श्रध दितीयामार। (११) "परेष तन्तुं • ब्रह्मान्यविन्दत्" (१२) इति । 'ब्रह्मा' प्रकापतिः, 'देवानां' रन्त्रादीनां, 'इदयं' रद-यस्तितं परमात्मानं, 'श्रम्यविन्दत्' श्रन्ति सध्यवान्, कीर्मं, 'तन्तुं', 'परेष' श्रविष्ठित्रस्य यञ्चस्य परसात् प्रस्व-द्रश्चां, 'परिष्यमानं' दृष्टिक्षेष परितः विष्यमानं,

<sup>॰ &#</sup>x27;बालानं' खरूपभूतं, इति तै॰ पाठः।

द्ति मन्सा चर्रन्तं। देवानाः इद्यं ब्रह्मान्वेविन्दत् (१२)। (१२) ब्रह्मीतद्वस्तुष् उर्ज्जभारः। ऋकः स्रोतन्तः स-दिरस्य मध्ये<sup>(१२)</sup>। (१४) ऋग यस्मिन् सप्त पेर्रवः। मेर्चन्ति बहुलाः श्रियं। बृक्क्यामिन्द्र गार्मतीं (१४)॥ ६॥

"त्रनरादित्वे' पादित्वमण्डसमधे, 'मनवा' वङ्गस्यमाचेष, 'चरकां',॥

भय हतीयामार। (१२) 'म्न होतद्व हायः • सरिरस्य मधे''
(१२) इति। 'म्न हा' चतुर्मुखः प्रजापितः, 'म्न हायः', वेदस्य सकामात् 'एतत्' सप्तरे हस्स एपं, 'खळाभार' सारतेने हिन्नुवान्।
कीरृषं, 'मर्के' सर्यक्षेणावस्तिनं, 'सरिरस्य' मेघस्र अस्त स्वः', 'रिस्स राग्या प्रविक्ष, 'स्रोतनां' वर्षयनां॥

श्रध चतुर्थीमाइ। (१४) 'श्रा यसिन् ० वक्षश्रामिन्द्रगे।मतीं "(१४) इति। 'बसिन्' सप्तदेशक्ष प्रादिश्चे, 'पेरवः' दृष्टिप्रदानेन के सिख्य पातारः, सप्तम्बाका रस्मयः प्रापिताः है रस्मिनप्रकाद्य, साकचानां सप्तथमा क्षरेक जिमत्यन प्रपश्चितं।
ते च सप्तरस्थो, 'बद्धकां श्रियं' प्रस्तां धनादिसम्बदं, 'मेइनित' दृष्टिसेचनदारेण सम्माद्यन्ति। हे 'दृष्ट्' सप्तदेशकृष्टिस्पर्ये परमेश्वर, 'बद्धश्वो स्वाद्यन्ति। हे 'दृष्ट्' सप्तदेशकृष्टिस्पर्ये स्वतः, 'विक्ष्यां' बद्धिसर्थे दिपतां, 'गोमतीं' बद्धिभौति।
द्येतां, तां श्रियं प्रयक्ति श्रेषः॥

<sup>\*</sup> षाश्रिता इति E,F पुक्तववयपाठः।

(१४) त्रज्यतां बहुलाः त्रियं। स इरिर्वसुविक्तमः। पृरु-रिन्द्रीय पिन्वते(१४)। (१९) बहुत्रामिन्द्र गामेतीं। त्रज्यतां बहुलाः त्रियं। मह्ममिन्द्रे। नियंच्छतु(१९)। (१०) शतः शता त्रीस्य युक्ता हरीणां। त्र्र्वाङायातु वस्त्री रुक्सिरिन्द्रेः।

श्रध पश्चमीमाइ। (१६) "श्रच्युतां ० पेदिरङ्गाय पित्रते" (१६) द्ति। 'सः' देवः सप्तदेशचाख्यः, 'द्रङ्गाय' कर्मखामिने यज-मानाय, 'श्रियं', 'पित्रते' सिञ्चति, प्रवच्छतीत्यर्थः। कीदृशः सदेवः, 'दिः' पापदरषश्रीखः, 'वस्तित्तमः' श्रतिश्रयेन धन-य स्था, 'पेदः' पाषकः। कीदृशीं श्रियं, 'श्रच्युतां' विनाश-रदितां, 'वञ्चखां' गवाश्रादिभिः प्रभृतां॥

श्रथ षष्टोमार । <sup>(१९)</sup>"बङ्घामिन्द्र गेमितीं • नियक्कतु" <sup>(१९)</sup> इति । 'इन्द्रः' परमैश्चर्ययुक्तः सप्तरोहदेवः । स्वष्टमन्यत्॥

त्रथ सप्तमीमाद । (१०) "त्रतश्चता विषक्क तु" (१०) द्रति । 'त्रस्य' चादित्यक्षपस्य सप्तद्देवस्य, 'दरीणां' चन्धकार्दर-णत्रीसानां रस्मीनां, 'त्रतश्चता' व्यतसङ्काकानि व्यतानि, चयु-तसङ्कानीत्यर्थः । 'युक्ता' युक्तानि, सन्यादितानि, 'दन्दः' पर-मैत्रर्थयुक्तः 'रिक्यः' बद्धविधरिक्ययुक्तः चादित्यः, 'वसुभिः' धनैः, सद्द 'त्राचातु' चाभिमुख्येनागक्कतु । चागतस्य सविता 'बद्धसां त्रियं' प्रस्ततां धनादिसम्बदं, 'मे' मद्यं, 'नियक्कतु प्रमश्हमाखो बहुला श्रियं। रिक्सिरिन्द्रेः सविता मे नियंच्छतु (१०) ॥ ७ ॥

(१०) घृतन्तेजा मधुमदिन्द्रयं। मय्ययम्प्रिईधातु(१०)। (१८) इरिः पत्रकः पंटरी सुंपर्यः। दिविद्ययो नर्भसा य एति। सन् इन्द्रः कामवरं देदातु(१८)। (१०) पर्चारं चक्रं परिवर्त्तते पृष्ठ। इर्रे खञ्चोतिः सरिरस्य मध्ये। अर्जसं

नितरां ददातु । कीदृषः यविता, 'प्रमश्रहमाणः' श्रस्मदीयस्तु-तिभिः प्रकर्षेण वर्द्धमानः, 'रिष्मः' यज्ञविधरिम्मयुक्तः, 'र्द्रः' परमैयर्ययुक्तः॥

श्रयाष्ट्रमीमार । (१०) "घृतनोजो । मय्ययमग्निर्दं धातु" (१०) रति । 'त्रयं' सप्तरे हिदेवः, द्रं धाताकः सन् 'मिथ' यजमाने, 'मधुघृतं' मधुरसोपेतं घृतादिद्रयं, 'तेजः' कान्तिं, 'र्ह्ययं' राषुरादिसामर्थे रा, 'दधातु' समादयतु ॥

श्रथ नवमीमाइ। (१९)"इरिः पन्तश्रः ॰ द्दातु"(१९) इति। 'इरिः' श्रम्भकारहरषश्रीसः, 'पतश्रः' स्वर्थक्षः, 'पटरी' तेत्रः-पटस्वान्, 'सुपर्षः' पचिषदृश्रः, 'दिविषयः' स्वर्गनिवासी, 'यः' सप्तशेष्टदेवः, 'नभसा' श्राकाश्रमार्गेष, 'एति' गच्छति। 'सः' देवंः, 'नः' श्रस्तानं, 'कामवरं' कामानां मध्ये श्रेष्ठं, 'ददातु'॥ श्रथ दश्रमीमाइ। (१९)"पश्चारं भक्तं ॰ कामवरं ददातु"

ज्योतिर्मभंसा सपैदेति। सन् इन्द्रंकामवृरं देदातु (१०)। (११)सप्त युज्जन्ति रयमेकं चक्रं॥८॥ एको ज्ञेषेति सप्तनामा। चिनाभि चक्रमज्र मन

(१॰) इति। च्रतिपद्यात्मका त्रारा यस काल नकस तत् 'पद्यारं', 'प्रथु' विकृतं, 'चकं' संवत्मरात्मकं काल चकं, 'परिवर्त्तते'
परितः प्रवर्त्तते। 'सरिरस्थ मध्ये' मेघवर्ति जलस्य मध्ये, 'दिरस्वाच्यातिः' रिक्षसद्यार्णविद्युद्रूपपरियामे सति सुवर्षसमानं
क्योतिर्यंस मस्डलस्य तिद्वरस्याच्योतिः, तादृष्ठं 'क्योतिः' चादिस्वमस्डलं संवत्मरचक्रनियादकं, 'त्रजसं' निर्नारं 'नभस'
त्राकात्रमार्गेष, 'सपंदेति' त्रनेः सद्यरति गक्कति। 'सः' क्योतिसंबद्धात्मा 'नः' चस्माकं 'कामवरं ददातु'॥

त्रथ एकादशीमार । (११) "सप्त युजन्ति ० सुवनानि तखुः" (११) इति । सप्तमञ्चाकाः साकजानामित्यचे काः मुख्यरिया- विश्वेषाः प्रश्वसृद्धाः 'एक पक्षं' एक प्रकारपरिवर्त्तं का खपकं, 'युज्जन्ति'। प्रवर्तयन्ति । तदेव खष्टीक्रियते। 'सप्तनामा' सप्त- सञ्चानि नामानि नमनये। ग्रानि कंग्रानि रिक्किए। वि

<sup>\*</sup> अन्तरमिति E पुन्तकपाठः। † वध्यानीति तै॰ पाठः।

नवीं। येनेमा विश्वा सुवनानि तस्युः (११)। (११) भद्रं पर्या-न्त उपसेदुरग्रे। तपा दीशास्त्रवयः सुवर्विदः। तर्तः श्रुच बस्तमोत्रेश्व जातं। तद्सौ देवा श्रुभिसन्नमन्तु (११)।

खासी सप्तनामा। 'श्रश्वः' व्यापकः 'एकः' सर्वः तत्काल चकं 'वहति'। की हुशं चक्रं, 'चिनाभि' तिस्तः सत्वर असमे गुणक्षाः भ्रतभिवयदर्गमानक्षा वा नाभयो यस्य तिश्वनाभि, 'श्रजरं' विनाश्वरहितं, न हि कास्तः संसारमधे कदाचि दिनस्यति। 'श्रन-वीं' भवी विरोधी विनाशको भ्राह्ययो वा भवैति श्रुतेः, तद्रहितं, न हि कास्व सत्य कि श्रिष्ठा भ्रते कास्व चक्रेष, 'द्रमा विश्वा सुवनानि' दृश्यमानानि स्वीषि भ्रतजातानि, तिष्ठन्ति, सुखेन वतन्ते तस्य कास्व चक्रस्य निर्वाहकोऽयं सप्त हो हृदेव श्रादित्यः॥

श्रथ दादशीमाह। (११) "भन्दं पश्चन्ते श्विभिष्ठमन्तु" (११) दित । 'सुवर्विदः' खर्गमार्गाभिष्ठाः, स्वयः 'भद्रं' कछाणं सप्त-हे। हरू क्ष्मादित्यं, 'पश्चन्तः' प्राप्यत्नेन निश्चिन्यानाः, 'तपः' श्चन श्वनादिक्ष्णं, 'दीचां' नियमविशेषं च, 'खपसेदुः' श्रनुष्ठितवन्तः । 'ततः' श्वादित्यस्काश्चात्, 'चचं' चतात् चाणं श्वनिष्ठनिवार्णं। 'वसं' श्वरीरश्वाः, 'श्वोजः' कान्तिः, द्योतत् सर्वे 'जातं' सम्पन्नं। 'तत्' च स चचादित्रयं, 'श्वसे' यश्चमानाय, 'देवाः', श्विसन्नमन्तु। श्वभितः सम्पाद्यन्तु॥

(१२) खेत १ र खिं वे अञ्चलातं। स्वाकेतारं स्वेनस् ग्रेषां। इन्द्रं निर्विकः पर्मे के मन्(१२) ॥ ८ ॥ (१४) रेशिक्षेः पिजना स्वीक्ष्याः। धर्यान पिजना

चय चयोदशीमाइ। (११) "श्वेत र्रामं • परमे खोमन्" (११) इति। 'परमे खोमन्' उत्कृष्टे इदयाकाश्वे, 'इन्हं' परसैश्वयंगुकं सप्तदेष्टदेवमादित्यं, 'निचिक्युः' निश्चितवनः,
धातवन्त इत्यर्थः। कोदृश्वमिन्हं, 'श्वेतं' प्रकाशक्रपत्नेन श्वाक्यवर्षे। 'रिभां' रिभागुकं, 'बोशुक्यमानं' सर्वैः प्राणिभिः दृष्टिदारेष पुनः पुनः शुक्यमानं। एतदेव राष्टीकियते, 'भगं नेतारं' बादित्याक्यायते दृष्टिरिति स्तत्या सर्वे। अस्य
नेता तादृशं, 'शुवनस्य गोपां' शुवनस्य पासकां।

श्रय चतुर्दश्रीमाद। (१४) "रोहिणीः ॰ नायानां" (१४) द्रति। 'रोहिणीः' रोहिणवर्णाः, द्रं 'पिङ्गलाः' पिङ्गलवर्णाय, या श्रापस्त सङ्ग्रीमसम्बन्धेन बद्धविधा दृश्यन्ते। ताः सर्वा श्रपि सप्तदेशस्त्र श्रादिष्यस्य रिमासमन्धे सति मेधेषु नानाद-प्रतप्रस्य स्वादिष्यस्य रिमासमन्धे सति मेधेषु नानाद-प्रतप्रस्य स्वादिष्यस्य रिमासमन्धे सति मेधेषु नानाद-

<sup>\*</sup> प्रकाश्रमान्ति शेति तें • पाठः।

<sup>†</sup> भूतजातपाचक्मिति तै॰ पाठः।

र बो। इतवर्की इति तैं॰ पाठः।

<sup>§</sup> नानारूपलं पश्चित्रक्वेकरूमा इति तै॰ पाठः।

रकरपाः। ऋत्रसद्देशित प्रयुत्तानि नार्वानां (१४)। (१४) श्रवं यः श्रेता रक्षिः। पर्सिनिहं अनेत्। प्रजां पश्चन् धनानि। असार्वं ददातु (१४)। (१९) श्रेता रक्षिः परि सर्वे वसूव। सुवन् मद्यं पश्चन् विश्वरूपान् (१९)। (१९) प्रतृक्षमक्तमसुरस्य मायया॥ १०॥

भूमी पतन्यः ताः पिङ्गलादिवर्णा त्रापः, 'एकक्पाः', भ-विना । दृष्टिवाइक्षेत्र भूमी 'नाव्यानां' नावा तर्षीयानां त्रणी, 'त्रतं सहस्राणि' प्रयुतानि ज्ञतसङ्खाबद्धविधसहस्रस्य । स्कृताकास्य सन्यस्ते। दृष्टिकाके तच तचानेकप्रवाहा भविना। तदेतत् सर्वे सप्तहोहमाहावयं॥

श्रथ पञ्चदशीमाइ। (१६) "श्रयं यः ॰ श्रसाकं ददातु" (१६) इति। 'यः' श्रादित्यः, स्रेतवर्षे रिमायुक्रोऽस्ति सेऽयं 'सर्वमिदं' 'त्रगत्', परियाय वर्तमानः 'श्रसाकं', प्रजादिकं 'ददातु'॥

श्रथ वेडिश्रीमाइ। (१९) "सेता रिमाः ॰ विश्वक्षान्" (१९) इति। 'सेतारिमाः' इद्धावर्षरिमयुक्तः सादित्यः 'सवे' जगत्, 'परिवस्व' परिता व्याप्तवान्, ताहृत्र सादित्यः 'मद्भं' 'वि-सक्षान्' गामिहिव्यादिक्षेत्र वज्जविधान्, 'पश्कृत्', 'सुवत्' सेति, प्रेर्यालत्यर्थः॥

श्रष्ट सप्तरकी साह। (१०)"पतश्रमकं • वेधवः"(१०) इति।

हृदा पंश्वित्त मनेसा मनीषिर्यः। समुद्र श्रुन्तः क् वया विचेष्ठते। मरीचीनां पद्मिक्तिन वेधसंः (१०)। (१०) पृतुक्रो वाचं मनसा विभक्ति। तां गृश्ववावदृहुभें श्रु-

त्रसन् प्राणान् राति ददातीति 'त्रसुरः' पर्माता, तस्य 'मायया' त्रचिन्यम्ना, 'त्रमं' त्रभिक्यमं, 'पतङ्गं' त्रादित्यं, 'ह्दा' 'मनसा' हत्पुण्डरीकगतेन नियमितेनान्तः करणेन, 'मनीषिणः' वेदमान्ताभिज्ञाः महर्षयः, 'प्रसन्ति' ध्याला साचात् कुर्वन्ति, 'कवयः' खें। किकवार्त्ताभिज्ञाः "पुरुषाः, 'समुद्रे त्रम्तः' समुद्र-समाने (क्तरिचमध्ये, 'विषचते' विभेषेण कथयन्ति, त्रय-मादित्यः उदितः मध्याक्ते समागत दत्यादिव्यवहारं कुर्व-न्ति। 'वेधसः' विधातारे ( जुष्ठान कुम्नजाः के चिद्य जमानाः, 'मरीचीनां', 'पदं' रस्तीनां स्थानमादित्यं, 'द्रस्कृत्नि' त्रादि-त्यसायुच्चप्राप्यर्थमन् तिष्ठन्तीत्यर्थः ॥

श्रथाष्टादशोमाइ। (१०) "पतङ्को वार्च । निपान्ति" (१०) इति। 'पतङ्कः' श्रादित्यः, 'मनसा', खकीयेन, प्राणिनां 'वार्च', 'विभक्तिं' धारयति, श्रन्तर्याम्बर्णेण वार्चप्रेर्यतीत्यर्थः। त-थाच पाराणिका श्राद्धः, थाऽन्तः प्रविद्यमम वार्चिममां प्रसुप्तां

<sup>\*</sup> काजकत्तानाभिका इति तै॰ पाठः।

नाः। तां चार्तमानाः खर्यं मनीषां। ऋतस्य पुदे क्व-या निर्पान्ति<sup>(१८)</sup>। <sup>(१८)</sup>ये ग्राम्याः पृथवे। विश्वरूपाः। वि-रूपाः सन्ते। वहुधैकं रूपाः। श्रुप्तिस्ताः अग्रे प्रमुमिक्ति देवः॥ ११॥

सञ्चीवयत्य खिला मिन्नाः स्वधा स्वति । 'तां' मादित्य प्रेरितां वार्, 'गर्भे मनः' मरीरस्य मध्ये, गर्भवनामको वायुरवददुसारयित । गर्भान् वहतीति खुत्पत्था गर्भवं मन्दे वायुः 'मवदत्, उत्तारयितः । गर्भान् वहतीति खुत्पत्था गर्भवं मन्दे वायुः
मात्र । वायुर्षि तास्वादिस्थानेषु संयुक्ता वात्र मुसारयित ।
'तां' वायुने। सारितां, 'द्यातमानां' प्रकाममानां, स्वयं स्वर्गस्य
हेतु भूतां, 'मनीषां' मनसः दे मिन्नों माझादकरी मित्यर्थः । तादृशींवाचं 'कवयः' मास्वाभिष्ठाः, 'स्वतस्य पदे' मत्यस्य परमञ्जाषः
स्वाने, 'निपान्तिं नितरां पालयिन्तं। परमञ्जविषयाणि
वेदवाक्यानि सर्वदा पठन्तीत्यर्थः । तदेतत् पवे वात्रः प्रेरकस्वादित्यस्य माद्यास्यः॥

श्रधिकोनविंशीमाइ। (१८)"थे याम्याः ॰ संविद्यानः"(१८) इति। 'थे' पन्नवः, 'ग्राम्याः' ग्रामे भवाः गवाश्वाद्यः, 'विश्वक्र-पाः' जातिभेदैः बद्धविधाः, 'विक्ष्पाः' वर्षादिभेदेन विविधा-काराः, एवं बद्धधा दृश्यमानाः 'सन्तः', श्वपि पुनः पश्चला-

<sup>🍍</sup> रतिककोडीखतपाठः E पुत्तके गास्ति।

प्रजापंतिः प्रजयां संविद्गनः (२८)। (२०)वीतः स्तुके स्तु-के। युवमस्मासु नियंच्छतं। प्रप्रयञ्चपंतिन्तिरः (२०)। (२२)वे याम्याः प्रथवा विश्वरूपाः। विरूपाः सन्ता बहु-धैकं रूपाः। तेषाः सन्तानामिक रन्तिरस्तु। रायस्थो-

कारेणेकक्षाः 'तान्' सर्वान्, त्रशिक्षाः सप्तहे। हरेवः, 'त्रये प्रमुमेत्तु,' प्रथमं तत्त्तत्कानं मुद्धतु, "प्रमुख त्रसाम्धं दरा-लित्यर्थः। 'प्रजापतिः', च खकीयया , 'प्रजबा', 'संविदानः' एकमत्यङ्गतः, त्रसाम्धं प्रपूर्त् ददालिति श्रेषः॥

श्रथ विश्वीमार । (१०) "वीत स् खुके ० प्रयञ्चपितिकारः"
(१०) इति । हे श्रिप्रजापती 'युवं' जभी युवां, 'खुके खुके' तत्तद्ववाद्यपत्ये, 'वीतं' प्रजननमुत्पत्तिं, 'श्रक्षासु' 'नियच्छतं' नियमेन समादवतं । 'यञ्चपतिं' यजमानं, 'प्रप्रतिरः' श्रत्यनां
प्रकर्षेण बर्द्धयतं ॥

त्रधैकविंशीमाइ। (११)''ये ग्राम्याः ॰ सुवीर्यायाय''(११) इति। ग्राम्यादिश्रच्दाः पूर्ववद्योच्याः। 'तेषां' ग्राम्यपञ्चनां, 'सप्तानां' गोऽत्राजाविष्क्षगर्दभोष्ट्रक्षपाणां सप्तसङ्ख्याकानां,

<sup>\*</sup> तत्तद्वेदेन।चित्रमुद्धत् इति तै॰ पाठः।

षाय समजास्वायं सुत्रोर्थाय<sup>(६९)</sup>। <sup>(६९)</sup>य श्रीर्खाः प्रथ्वा विश्वरूपाः। विरूपाः सन्ती बहुधैकं रूपाः। वायुक्ताः श्रुशे प्रमुनाक्त देवः। प्रजापंतिः प्रजया संविद्ानः<sup>(६९)</sup>। <sup>(६६)</sup>इडीये स्टप्तं प्रत्वेश्वराचरं। देवा श्रव्यंविन्द्रन् गुर्हाहितं<sup>(६९)</sup>। <sup>(६७)</sup>य श्रीर्खाः पश्रवी वि-श्रह्णाः। विरूपाः सन्ती बहुधैकं रूपाः। तेषाः स-

इड ऋसाड्र्डे, 'रन्तिः' कीडा, 'ऋसु' तच धनपृष्टिन्नाभनापत्य-न्नोभनवीर्यार्थे सम्बद्धते॥

श्रय दाविशीमार । (१९) "य श्वारक्याः ॰ संविदानः "(१९) दति । श्वरक्षे अवाः श्वारक्याः दिखुराः श्वापदादयः तान्, श्वरक्षाधिपतिर्वायुः 'प्रमुमोक्तु' । श्वन्यत् पूर्ववत् ॥

श्रव चयोविश्रीमार । (११) "र्डाये स्तं ॰ गुरादितं" (११) रति । 'र्डाये' गोसम्पादनायें, 'स्तं' प्राप्तं, 'घृतवत्' घृत-युक्तं, घृताकार्मित्यर्थः । तारुत्रं 'चराचरं' स्वावरजङ्गमरूपं जगदनुख्दीतुं, 'गुरादितं' प्राणिनां बुद्धाववस्तितं, सप्तरेष्टदेव-देवाः 'श्रव्यविन्दन्' श्रव्याय सम्बन्तः ॥

त्रय चतुर्विज्ञीमारः। (२४)''य भार्ष्याः • सुवीर्याय"(२४)

मानामिष्ठ रन्तिरस्तु । रायस्योषीय सुप्रजास्वार्य सु-वीर्याय<sup>(२४)</sup> ॥ १२ ॥

श्रात्माञनानां, विकुर्वन्तं विपश्चिं, प्रजानां, वसुधा-नीं विराजं, चर्रन्तं, गामतीं, मे नियंच्छतु, एकं चक्रं, व्यामन्, माययां, देव, एकं रूपां, श्रृष्टा च ॥ श्रनु । ॥ ११॥

इति । 'सप्तानां' दिखुरमापदपिसरीस्परसिमर्कटनामधे-यानां । भन्यत् पूर्ववत्॥

रति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्यप्रकामे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके एकादभाऽनुवाकः॥ १९॥

#### ३ प्रयाठको १२ खनुवाकः।

इर•

#### श्रय दादशीऽनुवाकः।

(१) सृष्ठसंशीर्षा पुर्वषः। सृष्ठसाक्षः स्वसंपात्।

### श्रय दादशोऽनुवाकः।

एतेरेकादमभिरनुवाके खातु हैं चियचयमम्त्रा उकाः । प्रवास मारायणमाखा पृक्षस्त्रमाखा च व्यविद्यमाणाऽनुवाक छचते। तस्य विनियोगं महाग्रावापस्त्रम्त्राह। पुरस्तात् प्रतिचीं पृक्षाकृतिं चिनोति पृक्षप्रिरो भवति, सहस्त्रीषा पृक्ष दृष्ण्पहितां पृक्षेण नारायणेन यजमान उपितिष्ठेतेति। त्रद्धामेधेऽपि प्रेतदाहोपस्ताने विनियोगं भरदाज श्राह। नारायणाश्यामुपस्तानमिति। श्रयं चात्तरस्त्रेत्युभावनुवाको नारात्यणस्त्रम्ति। श्रयं चात्तरस्त्रेत्युभावनुवाको नारात्यणस्त्रम्ति। श्रयं चात्तरस्त्रेत्युभावनुवाको नारात्यणस्त्रस्त्र प्रतिपादकत्वात्। तत्रास्त्रन् कारणस्य नारायणास्त्रस्य पृक्षस्य प्रतिपादकत्वात्। तत्रास्तिन् द्वाङ्गुस्त्रम् प्रवासि प्रयासिन् द्वाङ्गुस्त्रम् प्रवासि प्रयासिन् द्वाङ्गुस्त्रम् प्रवासि प्रवासिन् विन् राखास्त्रो यः पृक्षः',सीऽयं 'सहस्त्रभीषी',सहस्त्रस्त्रस्त्रीपस्त्रस्ति विन् राखास्त्रो यः 'पृक्षः',सीऽयं 'सहस्त्रभीषी',सहस्त्रस्त्रस्त्रीपस्त्रस्ति प्रवासि वर्गाणि तद्देषान्तः प्रवासि वर्गाणिनां क्षित्रस्ति। प्रवासि वर्गाणि तद्देषान्तः प्रवासि वर्गाणिनां विन् राखि तानि वर्गाणि तद्देषान्तः प्रातित्रात् तदीयान्येवेति सह-स्त्रीर्षलं। एवमस्त्रपु पादेखपि योजनीयं। 'सः' पृक्षः, 'स्रिसं'

<sup>\*</sup> चभिष्तिता इति F, G चिक्रित-पुक्तवदयपाठः।

<sup>†</sup> प्रतिपादकावाचेति G चिक्रित-प्रकालपाठः ।

स सृतिं विश्वती वृत्वा। श्रत्यंतिष्ठइशाकुणं()। (१)पुर्वष एवदः सर्वे । यहूतं यश्व भव्यं। उतार्यत्वस्येश्रीनः। यद्वेनातिरोर्ष्टिति(१)। (१)एतावीनस्य मिष्टमा। श्र-ते।ज्यायाः श्रृष्ठंषः ॥ १॥

त्रज्ञास्त्रगोसकरूपां 'विश्वता त्रला' सर्वतः परिवेद्य, दत्राष्ट्रस-परिमितं देशं 'भत्यतिष्ठत्' श्रतिकम्य स्थितः। दश्राङ्गुसित्यु-पस्त्रस्यं, त्रज्ञास्त्राद्विरिप सर्वता व्याप्यावस्त्रित द्रत्यर्थः ।

यथ दितीयामार । (१) "पुरुष एवेंद्र ॰ यद केनातिरोरति" (१) इति । 'यद्भृतं' स्रतीतं स्रम्त, 'यस मर्थं भविस्य स्त्रम्त,
यदिप 'इदं' वर्तमानं स्रम्त, तत् 'सवें', 'पुरुष एव' । यथाऽस्मिन् कस्ये वर्तमानाः प्राणिदेशः सर्वेऽिप विराटपुरयस्यावयवाः, तथा एवातीतागामिनोर्ण कस्यथोद्रष्ट्रेष्ट्यं ।
'खत' स्रिष स, 'स्रस्ततस्य' देवलस्य, स्रयं 'इम्रानः' स्वामी,
यस्रात् कार्यात् 'स्रकेन' प्राणिनां भाग्येनाक्षेन निमत्तभ्रतेन, 'स्रतिरोहति', स्वकीयकार्यावस्त्रामितकस्य परिदृश्यमानं
समदवस्यां प्राप्नोति । तस्रात् प्राणिनां कर्मफलभोगाव
सगदवस्यास्तीकारात् नेदन्तस्य वस्तुतत्त्रमित्रार्थः ॥

श्रथ हतीयामार । (१)"एतावानसः • निपादस्थान्ततं दिवि"

<sup>\*</sup> यदा यसितिति तै॰ पाठः।

(१) इति । श्रतीतानागतवर्तमानक्षं अगद्यावद्श्वि 'एतावान्' सर्वे।ऽपि, 'श्रक्ष' पृद्वस्त, 'मिस्मा' । खकोवसामर्श्वित्रेषः, न त तस्य वास्तवं खक्षं वास्तववस्तुपृद्वः 'श्रतः' महिस्रो-ऽपि, 'व्यायान्' श्रतिश्रयेगाधिकः । एतष् स्थिष्टिकियते। 'वि-श्राभ्रतानि' न कास्त्रयवर्तिन प्राणित्रातानि, 'श्रस्थ' पृद्वस्त, 'पादः' चतुर्थें।ऽत्रः। 'श्रस्थ', श्रविष्टं 'चिपात् खक्षं' 'श्रस्तं' विनाश्रद्दितं सत्, 'दिवि' स्रोतनात्मके स्वप्रकाश्रक्षे, श्रवित्रकृते। स्थपि सत्यं श्रानमनकं श्रद्धोत्यास्तातस्य परश्राष्ट्रस्ते। स्थपि सत्यं श्रानमनकं श्रद्धोत्यास्तातस्य परश्राष्ट्रस्ते सत्ताचा श्रभावात् श्रंशचतुष्ट्यं न निक्पियत्तं श्रक्षं तथापि सगदिदं श्रद्धास्त्रक्षाप्रस्ति विविचतित्रतात् पादलो-पन्यासः॥

त्रय चतुर्थीमार । (१) "चिपादूर्धं उदैत्पृद्यः • सात्रनान-त्रने चिभि"(१) इति । चेष्यं 'चिपात्', 'पृद्यः' संसारकार्यर्षः-तवज्ञसम्बद्धाः । सेऽयं 'कर्धं उदैत्' त्रसादज्ञानकार्यात्

f r रतचाभवमिति  ${f F},\,{f G}$  चिक्रित-पुत्तकदय-पाठः।

<sup>†</sup> सर्वाबि भूवानि इति G चिक्रित पुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> संसारसार्थरितित्रसासरूप हित तेविङ्गाचारपुक्तवस्य पि वि-क्रित-पक्तवस्य च पाठः।

## तता विष्यक्षकामत्। साधनान्यने श्रमि(")। (१)त-

वंगरादिष्मंतः यन् श्रवशिषदोवैरस्षृष्टः जल्पवैष स्नित-वान्। तस्य योऽयं 'पादः' स्नेत्रः, सोऽयं 'द्रच' मायायां, 'पुनरा-भवत्'। दृष्टियं घाराभ्यां पुनः पुनराम स्कृति। श्रस्थ वर्षस्य जन-तः, परमात्मां श्रलं मनवता युक्ताम्, विष्टभ्या हमिदं स्त्र स्नेतं-श्रेन स्निता जगदिति। 'ततः' मायया श्रामयानम्तरं 'विश्व-स्र्' देवतिर्यमादि स्पोः विविधः यन्, 'य्यक्तामत्' याप्तवान्। किं काला। 'सामनानमने' 'श्रभि,' सस्य सामनं भेषित्रमादि-यव घारोपेतं सेतनं प्राणिनातं श्रमभनं तद्र हितमसेतनं नि-रिनद्यादिकं तद्रभयं स्थास्थात् तथा स्वयमेवविधा स्रता याप्तवानित्यर्थः॥

श्रध पश्चमीमार । (१) "तस्मादिराज्ञायत • पसाङ्ग्रीम-मधोपुरः"(१) रति । विश्वङ्धकामदिति यदुक्तं तदेव प्रप-द्यते । 'तस्मात्' श्रादिपुर्वात्, 'विराट् श्रजायत' ब्रह्मा-स्ट्रदेर जत्मश्रः, विविधं राजको वस्द्रस्थचेति विराट्, 'विरा-जो श्रधि' विराद् देरस्थापरिस्थितमेव देरमधिकरणं स्रवा.

परमासीपदेशलमिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> साययाग्रत्वनन्तरमिति तै॰ पाठः। सायायासाग्रत्वनन्तरमिति ति चिक्रित-पुन्तक्तपाठः।

<sup>‡</sup> देवतिर्यगादिरूपेयेति तै॰पाठः। G चिकित पुक्तवस्थ च पाठः।

स्नाहिराडेजायत । विराजो अधि पूर्वषः । स जाता अर्त्यारच्यत । पृथाक्रुमिमयो पुरः(१) ॥ २ ॥ (१)यत् पुर्वषेण इविषा । देवा युज्ञमतेन्वत । वृसुन्तो

'पुद्यः' तद्देशिभानी किश्वत् पुमान्, 'भाषायत'। योऽयं सर्ववेदाक्तवेदः परमात्मा स एव खकीयया मायया विराख्-देशं ब्रह्मा खं स्ट्वा तम जीवः " श्रभवत्। एतचायर्वेषिका उत्तरापनीये समामनिना। स वा एव स्रतानीन्त्रियाणि विराजं देवताः कोशांख स्ट्वा प्रविद्यामूढो मूढ दव व्यव-स्त्राखे माययेवेति। 'स जातः' विराट् पुद्यः 'श्रय-रिच्यत' भातिरिक्तोस्रत्, विराख्यतिरिक्तो देवतिर्यङ्मनुखा-दिक्षेपाऽस्त्। 'पञ्चात्' देवादिजीवभावादूष्यं, 'स्रमिं' सस-र्जेत श्रेषः। 'श्रयो' स्रमिस्टेर्गननरं, तेषां जीवानां 'पुरः' 'सर्खं', श्रापूर्यको सप्तिभधातुभिरित पुरः श्ररीराणि॥

त्रथ वहीमार । (९) "थत् पुरुषेष । ग्रोस इभाः मरद्भविः"
(९) इति । पूर्वी कक्षमेष देवमरीरेषू त्यन्नेषु ते 'देवाः', उत्तरस्टिसिथ्ये तसाधनलेन 'यज्ञमतत्वत' कश्चियज्ञमत्वितहन् ।

<sup>\*</sup> तत्र जीवरूपेब प्रविध्व त्रश्चाखाभिमानी देवतात्मा जीवीभवत् इति म पुत्तकापाठः। तत्र जीवरूपेब प्रविध्व त्रश्चाखाभिमानी देव-बाउभवत् इति तै॰ पाठः। तत्र जीवरूपेब त्रश्चाखाभिमानी देव-बात्मा जीवीभवत् इति विज्ञित-पुत्तकस्य पाठः।

<sup>†</sup> साधु समामनन्तीति F, G चिक्रित पुचाबदयपाठः।

श्रंस्यासीदार्श्यं। ग्रीषा द्धाः शरद्वविः (१)। (१) सप्तास्यासन् परिधर्यः । चिः सप्त समिर्धः कृताः । देवा यद्यक्तं तेन्वा-

ना सह व्यक्षायनुत्पन्न तेन इतिर नारा समावात् पुरुष सह पमेव मन सा इति होन सह स्य तेन 'पुरुषा खोन', 'इति वा', 'यत्' यदा, मान सं 'यद्यं', श्रुक्ति तदानीं 'स्था' यद्य स्थ, तसना न्तृरेत 'सा खं', स्थूत्, तमेवा व्यत्नेन सह स्थितवन्तः, एवं 'ग्रीसः', इस्थलेन स-ह्यस्थतः। 'सरत्', पुरे । डा सादि इति होन सह स्थिता। पूर्वे पु-इषस्य इतिः सामान्य इपलेन सहस्यः। वसनादीनां लाज्या-दिति सेष इपलेने ति द्रष्ट्यं॥

त्रय सप्तमीमाद। (०) "सप्ताखासन् परिधयः ० सन्धन् पुइतं पद्धं " दितं । 'त्रस्य' साङ्क्षिकयञ्चस्य, मायच्यादीनि
'सप्त', कृन्दांसि 'परिधयः', 'त्रासन्', ऐष्टिकस्याद्यनीयस्य,
नयः परिधयः त्रीत्तरवेदिकास्यः, त्रादित्यस्य सप्तमः परिधिप्रतिनिधिक्षः। त्रत एवास्यायते, न पुरस्तात् परिद्धात्यादित्यो स्रेवोसन् पुरस्ताद्रचा स्सप्तम्त्रीति।त एत त्रादित्यस्तितः सप्त परिधयोऽन सप्तक्रन्दे।क्ष्णः। तथा 'समिधः',
'चिःसप्त' निगुणितसप्तसम्भाकाः एकविंत्रतः, 'स्ताः' दादत्र

<sup>\*</sup> तेचादित्वसंदिता हति G चिक्रित-युक्तकपाठः।

नाः। श्रबंधन् पुरुषं पृश्वं । (5)तं यशं बृहिषि ग्री-सन्। पुरुषं जातमंग्रतः॥ ३॥

तेन देवा श्रयंजन्त। साध्या श्रयंयश्र ये (०)। (८)त-स्रोयश्रात् सर्व्युड्डतंः। समृतं प्रषद्गञ्यं पृत्र्रश्ताः-

मासाः, पश्चर्तवः, चय रसे खोकाः, चमावादित्य एकविंग रति
मुताः पदार्था एकविंगतिदार्युक्तेभालेन भाविताः। यः
पुरुषो वै राजाऽस्ति तं 'पुरुषं', 'देवाः' प्रजापतिप्राणेन्त्रियरूपाः, 'यशं तत्वानाः' मानस्यशं सुर्वाणाः, 'पग्रुमसभन्'
विराट्पुरुषमेव पश्चलेन भावितवन्तः। एतदेवाभिप्रेत्य पूर्वच
पुरुषेण द्विषेत्युक्तं॥

त्रथाष्ट्रमीमाइ। (क)"तं यद्यं विद्विप्रीचन् । साधा खपयस्य चे" (क) इति। 'यद्यं यद्यसाधनभूतं, 'तं' पुरुषं, पग्रलभावनया यूपे बभन् 'विद्विष्टे मानसे यद्ये, 'प्रेचिन्' प्रोचितवन्तः। की-दृष्टं 'श्रातः' सर्वस्रष्टेः पूर्वं, 'पुरुषं जातं' पुरुषलेने त्यन्नं। एतच्य पूर्वभेवेक्तं। तस्माविराङ्गायत विराजा स्विष्टूरुष इति। 'तेन' पुरुषक्षपेष पग्रज्ञा, 'देवाः' 'श्रयजन्त' मानस्थागं निष्याः दितवन्तः। के ते देवाः इति त एवाच्यन्ते। 'साध्याः' स्विष्टि-साधनथाग्याः, प्रजापतिप्राषक्ष्याः तदमुकूकाः, 'क्षवयः' मन्तर्व द्रष्टारस्थ, 'चे', सन्ति ते सर्वेषि 'श्रयजन्त'॥

त्रथ नवमीमार। (९)"तसाब्रज्ञात् सर्वे इत • ग्राम्यास्य ये"

बत्यः पुरव इति G चिक्रित-पुक्तकापाठः ।

र्यक्रे वाय्व्यान्। श्रार्ख्यान् याम्यास् ये()। (()) तस्मी-द्युत्रात् सर्वेष्टुतंः। ऋषः सामानि जित्ररे। छन्दार्श्वस जित्ररे तस्मात्। यजुस्तस्मादजायत(())॥ ४॥ ((()) तसादश्वा श्रजायन्त। ये के चैं। भ्यादेतः। गा-

(८) इति । 'सर्वद्यतः' सर्वात्मकः पुरुषो यस्मिन् यश्चे ह्रयते से सं सर्वद्यतः तादृशात्, पूर्वेक्तात् मानसात् 'यशात्', 'एषदा-च्चं', 'सभृतं' सम्पादितं, दिध चाच्चं चेत्वेवमादिभाग्ध-जातं सम्पादितमित्वर्थः । तथा 'वायव्यान्' वायुदेवताकान्, स्रोकप्रसिद्धान्, 'भारष्यान्', 'पप्रूत्', 'चक्रे' खत्पादितवान् । भ्यारष्याः दिखुरादयः तथा ये 'पान्याः' गवाश्वादयं, तानषु-त्यादितवान्। पप्रूतामन्तरिचदारा वायुदेवत्यत्वं मन्त्राकार-व्यास्थाने समाद्यातं । वायवस्थेत्याद वायुवा भन्तरिचस्वाध-चाः। भन्तरिचदेवत्याः समु वै पन्नवः। वायव एवेनान् परि-ददातीति॥

त्रय दब्रमीमार । <sup>(१०)</sup> "तसायञ्चात् । यजुससादजा-यत"<sup>(१०)</sup> रति । 'इन्टांसि' गायञ्चादीनि । सप्टमन्यत्॥

त्रयैकादशीभाष । (११) "तस्रादशा श्रजायत • तस्राच्याता त्रजावयः" (११) इति । त्रश्रययिति क्ति । गर्भा श्रश्रत दास्य ये वें। इ अधिरे तस्नात्। तस्नाक्ताता चंजावयः (१०)। (१०) यत् पुर्वषं व्यंद्धः। कृतिधा व्यंकस्पयन्। मुखं किर्मस्य कै। बाह्र। कावृरू पादावुक्तेत (१०)। (१०) ब्राह्मकास्य मु-संमासीत्। बाह्र राज्ञन्यः कृतः॥ ५॥

केचिदूर्ध्वाधाभागयादभयार्दमयुक्ताः सन्ति तेषश्वतत् 'त्रजा-सन्तः । तथा 'गावः', त्रजास्वावयस्य ते सर्वेऽणुत्पन्ताः॥

श्रथ दादशीमाद । (१९) "यत् पुर्षं । कावूक पादावुष्येते"
(१९) द्रति । प्रश्नोत्तर्रूपेण ब्राह्मणादिस्तृष्टिं वक्षुमन ब्रह्मवादिनां प्रश्ना उष्यन्ते । प्रजापतेः प्राणक्ष्पा देवाः 'यत्' यदा,
'पुर्षं' विराष्ट्रपं, 'यदधः' सङ्क्ष्येने त्यादितवन्तः । तदानीं 'कतिधा' कतिभिः प्रकारैः, 'यकच्ययन्' विविधं किष्णतवन्तः ।
एष सामान्यक्षपः प्रश्नः । मुखं किमित्यादया विषेषप्रश्नाः ॥

श्रय चयेदिशीमार । (११) "ब्राह्मणेख ० श्रजाबत" (११) इति । योऽयं ब्राह्मणजातिविश्विष्टः पुरुषः से।ऽयं 'श्रसः' प्रजा-पतेः, 'मुखमासीत्', मुखादुत्पन्न इत्यर्थः । योऽयं 'राजन्यः' ख-चियजातिः, स बाद्धलेन निष्पादितः, बाद्धभ्यामुत्पादित इत्यर्थः । 'तत्' तदानीं, यो प्रजापतेः 'ऊरू', तद्रूपः 'वैश्वः', सम्बद्धः ' क्षदभ्यामुत्यन्न इत्यर्थः । तथा 'पद्मां ग्रह्मः', खत्पन्नः ।

<sup>\*</sup> अलब इति तै। याउः।

ं जुरू तद्ंस यद्देश्यः। पुद्धाः श्रुद्देश चंजावत<sup>(१९)</sup>।

(१३)चन्द्रमा मनसी वातः। चक्षोः द्वर्था चंजायत।

मुखादिन्द्रं खाग्नियं। प्राखादायुरं जायत<sup>(१३)</sup>। (१६)नाभ्या चासीदन्तरियं। श्रीब्धा चौः समवर्तत। पुद्धां

सुमिद्शः श्रोचात्। तथा खेलाः चंकख्ययन्(१६)॥६॥

र्थं च मुखादिभ्ये। ब्राह्मषादीनामृत्यक्तिः सप्तमकाष्ठे स मुखतिष्क्रवृतं निर्मामीतेत्यादी विष्यवृमाचाता। त्रतः प्रज्ञी-क्तरे जभे त्रापि तत्परलेनैव चेविनीये॥

श्रय चतुर्दशीमाइ। (१३) "चन्द्रमा मनसे जातः । प्राणादायु-रजायत" (१३) इति। यथा दथान्यादिद्रव्याणि नवादिपन्नदः खगादिवेदाः न्नान्नणादिमगुष्याच तसादुत्यन्नाः, एवं चन्द्रा-द्रया देवा श्रणि तसादेवात्पन्नाः। 'चन्नाः' चन्द्रः॥

श्रय पश्चदश्रीमार । (१६) "नाभ्या श्रासीद न्तर्शं • श्रक्श-धन्" (१६) द्ति। यथा देवासासादुत्पन्नाः । तथा स्नोकानय-मारिकादीम् प्रमापतेः नाभ्यास्वयवात् 'श्रकस्ययन्' जत्पा-दितवन्तः ॥

<sup>\*</sup> ततारत्वेनैव तथेरिति F मुक्तक्रपाठः। † माध्याद्यवयेश्व इति तै॰ पाठः।

(१९) वेदाइमेतं पुर्ववं मुहानं । खादित्यवर्षे तसंस्तु पारे । सवीषि रूपार्षि विचिन्त्य भीरं । नामानि क त्वाभिवद्न यदास्ते (१९) । (१०) धाता पुरस्ता बमुदाज्

श्रय वेश्वश्रीमार । (१९) "वेदारमेतं • यदास्ते" (१९) इति ।
यथे श्रामितराट्पृद्वश्राममन प्रतिपासते । तत्र मन्त्रद्रष्टा स्वकीयं श्रामानुभवं प्रकटयित । 'यत्' यः पृद्यः, 'सर्वाचि रूपाणि'
देवमनुव्यम्परिराणि, "विचिन्य' विभेषेण निष्पास, 'नामानि'
य देवेश्व यग्नुर्यमिष्टादीनि, 'कला', 'त्रभिवदम् तैनं।मभिरभितो श्रवहरम्, 'श्रास्ते', 'एतं' 'पृद्धं' विराजं, 'महाकां' सर्वगुणैर्धिकं, 'श्रादिष्टावणें' श्रादिष्टावत् प्रकाशमानं,
'वेद' 'श्रदं', जानामि, श्रामेन सर्वदा श्रनुभवामीत्यर्थः ।
य पृद्धः 'तमसः पारे' श्रज्ञानात्परसादक्ति । श्रते।
गुद्बाक्षोपदेशर्हितैर्मूढेरमुभवित्यम्बस्य द्रव्यर्थः ॥

त्रथ सप्तर्थीमाइ । (१०) "धाता ० त्रथनाय विद्यते"
(१०) इति । 'धाता' प्रजापितः, 'ग्रं' विराट्पुरुषं, 'खदाजदार'
खाद्धणामुपकारार्थं प्रख्यापितवान् । 'चतस्तः प्रदिषः' चतुर्दिखुवर्तिनः सर्वान् प्राणिनः, 'प्रविद्यान्' प्रकर्षेण जानन्, 'ब्रकः'
इन्द्रः, तदनुषद्यार्थं प्रख्यापितवान् । धातुरिन्द्रकापदेशारः'तं'

षारं। शकः प्रविदान् प्रविश्वतसः। तमेवं विदा-नस्तं दृष्ट भवति। नान्यः पन्या स्वयंनाय विद्यते (१०)। (१०) यञ्चेनं यञ्चमंयजन्त देवाः। तानि धर्माणि प्रवृत्तान्या-

विराट्पुद्धं 'एवं' उक्तप्रकारेण, 'विदान्' साचात् सुर्वन्,
'इस' प्रसिद्धेव जकानि, 'प्रस्तः' मरणरहितः, 'स्रवित'।
यदा विराट्पुद्धोहिमिति साचात् करोति तदानीं वर्णमानदेइस्र तत्त्वस्वामावात् तकारणेन "प्रयमुपासको न सियते
'प्रयमाय' प्रस्तत्वप्राप्तये, 'प्रन्यः पन्याः' ष्योक्तविराट्पुद्धसाचात्कारमन्तरेणान्ये। मार्गः, 'न विद्यते'। न दि कर्मयहसैरप्पन्ततं सन्पाद्धितुं प्रकाते। न कर्मणा न प्रजया
धनेनेत्यादि प्रास्तात्॥

श्रधाष्टादश्रीमार । (१०) "यश्चेन ० सन्ति देवा: "(१०) इति।
श्रम क्रमानुवाकतात्प्यं सञ्ज्ञियोपन्यस्थित । 'देवाः' प्रजापितः
प्राणक्ष्याः, 'यश्चन' स्थानेन मानसेन सङ्ख्येन, 'यश्चं स्थानःश्रमसक्ष्यं प्रजापितं, 'श्रयजन्न' पूजितवन्नः, तस्मात् पूजनात्
'तानि' प्रसिद्धानि, 'धर्माषि' जगद्रूपविकाराणां धारकाणि,
'प्रस्मानि' मुख्यानि भ्रतानि, "श्वासन्', एतावता स्ष्टिप्रतिया-

<sup>\*</sup> तत्रबद्धारूपवाभावात् अन्यमर्खेनेति G चिक्रितपुक्तवपाठः। † मुख्यभूतानोति G चिक्रितपुक्तवपाठः।

सन्॥ ते इ नाकं मिहमानंः सचन्ते। यन पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः (१७)॥ ७॥\*

पूर्ववः, पुरः, अग्रतः, श्रंजायत, कृतः, श्रंकल्पयन्, श्रांसन्, दे चं॥ १२॥

दको नुवाकभागार्थः † सङ्गृष्टीतः । प्रधोपासनतत्पस्य हो मु-वाकभागार्थः सङ्गृद्धाते, 'सत्र' यखिन् विराट्प्राप्तिक्तपे, नाके, 'पूर्वे बाध्याः' पुरातका विराष्ट्रपासिकाधकाः,‡ 'देवाः', 'स्रक्ति' तिष्ठिन्ति । तं 'नाकं' विराट्प्राप्तिक्तपं स्वर्धे, 'ते निष्टमानः' तदुपासका स्रष्टातानः, 'स्वन्ते' समयन्ति प्राप्तवन्ति ॥

इति सायनाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरा-रखके व्यतीयप्रपाठके दादशोऽनुवाकः॥ १२॥

<sup>\*</sup> रतत्प्रवस्ते ऋग्वेदीयपुरवस्तात् पाठभेदी दश्वते। रत-दीया सप्तभी ऋन् 'तथा लेखारू खनस्पयम्' श्वतः परं पठिता। वया बोडची सप्तद्यो च दे ऋषे ऋग्वेदीयस्तो न दश्वेते।

<sup>†</sup> इष्टिप्रतिइष्टिप्रतियादक इति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> विराह्क्पोपाणिसायका इति G चिक्रितमुक्तकागठः।:

#### षण पथीदशीऽनुवासः।

(१) श्रद्धाः सम्भूतः प्रशिव्यै रसाध । विश्वकंर्मणः स-मंबर्गताथि । तस्य त्वष्टा विद्धंद्रूपमेति । तत् पुर्वषस्य

#### श्रय चयोदशेऽमुवाकः।

प्रशेष प्राप्त प्राप्त । उत्तर नाराय के नारित ने प्रमान्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्रमान्त । (१) 'प्रमाः सम्पृतः । विद्यमान्त्र नाराय प्राप्त । विद्यमान्त्र प्रमान्त्र प्

<sup>\*</sup> सर्वेत इति F चिक्रितपुक्तवपाठः।

<sup>†</sup> वे च क्याध्ये नवांका हति F, G, विक्रितपुक्तवदवन्नाठः।

विश्वमार्थान्मभे (१) । (१) वेद्युष्ठमेतं पुर्वषं मुद्दानं । भा-दित्ववर्षे तमसः परेस्तात्। तमेषं विद्यान्वतं दृष्ट् भवति। नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय (१) । (१) प्रजापंति-श्रदति गर्भे श्रन्तः। श्रुजायमाना वष्ट्रधा विश्रायते॥ ॥ १॥

तस्य धीराः परिजानन्ति यानिं। मरीचीनां पद-

दीचरः, 'एति' प्रवर्तते, 'पुरुषस्य' विराखास्यस्य, सम्बन्धि 'तत्' विसं, प्रसिद्धं देवमनुष्यादिरूपं सर्वे, जगद् 'ऋग्ने' सम्बादै।, 'त्राजानं' सर्वत खत्पसं॥

श्रथ दितीयामारः। (१)"वेदारमेतं • विद्यतेयमाय"(१) दति। पूर्ववत् व्यास्त्रयं॥

भय हतीयामाइ। (१) "प्रजापितस्तरति । पर्मिक्स नि वेध-सः"(१) इति। ज्ञाष्डक्षे 'गर्भे', 'झनः' मध्ये, 'प्रजापितः', वि-यहवान् भूला 'चरित'। स च वास्तवेन क्षेष सत्यं ज्ञानमननं ज्ञालेतादुष्रमात् 'श्रजायमानः,' एव तथापि माथिकेन क्षेष 'बद्धधा' खावरजङ्गमादिबद्धप्रकारः, विशेषेष 'जायते'। 'तस्य' प्रजापतेः, 'थे। निं' जगत्कारणक्ष्पं वास्तवं सक्ष्पं, 'धीराः' धैर्यवन्तो थे। गेन निक्द्वेन्द्रियाः महात्मानः, 'जानित', 'वेध-

विद्विख्यपिखनिति G चिक्रितपुचनगाठः।

मिष्यिति वेषसंः (१)। (१) वा देवेभ्य त्रातंपति। वा दे-वानां पुरोहितः। पूर्वे। या देवेभ्या जातः। नर्मा क्षा-य बाह्यवे(१)। (१) क्षं बाह्यं जनयंनाः। देवा अग्रे त-

सः' विधानारः, सृष्टिकतारः' । तमेवापाद्यं 'मरीचीनां' मरीचित्रमुखानां मद्दीयां, 'पदं' जगदुत्पादकलखचणं, 'इच्छिना'॥

्षण चतुर्णीमाच । (१) "चो देवेश्वः ० ६चाय ब्राह्मचे"
(१) इति । 'चः' परमेयरः, 'देवेश्वः' देवार्णं, 'श्वातपति' सर्वच
प्रकामते, देवानां देवलिसद्ध्ये तत्तद्भृदयेषु चैतन्यक्षेण प्रविम्याविश्वति । 'चः', च देवानां 'पुरोहितः' खहरातिः,
सभूव । खहरातिर्देवानां पुरोहित इति श्रुतेः । 'चः' च 'देवेश्वः', 'पूर्वे। जातः' प्रथमभावी हिरण्यगर्भक्षेणोत्पन्नः, हिरखगर्भः समवर्तताग्रे इति श्रुतेः । तादृष्टाय 'क्चाय' रोचमानाय खयम्प्रकामाय, 'ब्राह्मये' परब्रह्मखक्षाय, ब्रह्मखा
वेदेन प्रतिपाद्याय वा, 'नमः' नमस्कारे।ऽस्तु ॥

् यथ पञ्चमीमारः। (१) "इतं ब्राह्मं • देवा श्वसम्ब्रे" (१) इति। 'देवा:', सर्वे 'श्वमे' सृष्ट्यादी, ब्रह्मविद्यासम्प्रदायप्रव-र्मनकाले, 'ब्राह्मं इतं' परब्रह्मसम्बन्धं चैतन्तं, 'जनयमाः'

<sup>•</sup> भवीवतीर इति G चिक्रितपुक्तवपाठः।

दंशुवन्। यस्वैवं ब्रांह्मशो विद्यात्। तस्य देवा श्र-सन् वर्शे(१)॥ (१) इर्शियं ते लुक्सीश्र पत्था। श्रृहोराचे पार्श्व।

विद्यया प्रादुर्भावयन्तः, 'तत्' ब्रह्मतत्तं, समोध्य 'प्रबृदन्' बद्धमाणं वाक्यमुक्तवन्तः। किं तदाक्यमिति तदुच्यते। हे परमात्मन् 'यः', कद्मित् 'ब्राह्मणः', पुमान् 'लां', 'एवं' यथाक्तप्रकारेण, 'विद्यात्', 'तस्य' ब्रह्मविदः, सर्वे 'देवाः', 'वन्ने प्रसन्', प्रधीना भवन्ति, स्वयं हि तेषां देवानामन्त-यामी परमात्मा भवति, तस्माहेवा एतद्धीना नलस्य देवा देवाराः। एतमेवार्थं वाजसनेयिना विस्पष्टमामनन्ति। य एवं वेदारं ब्रह्मासीति स इद्ध सर्वे भवति तस्य देवास्य नाभूत्या देवते। प्रात्मा होषां सभवतीति॥

श्रथ यजुरातानं कश्चिमकामा । (()) 'श्चित्तं ते ॰ धर्वं मिनवाण'(() इति । 'श्चीः' खज्जाभिमानिनी देवता। 'खज्जाः' ऐसर्याभिमानिनी देवता। हे परमातान्। 'श्चीस', 'खज्जीस' 'ते' तव, 'पत्नी' भार्याखानीये। ये च 'श्वशे-राचे', ते 'पार्श्वे' पार्श्वदयखानीये। 'मचनाजि' श्वाकान्ने दृश्व-मानानि, 'इपं' तव शरीरखानीयं। 'श्वित्रनेत', योदेवा ते। तव 'यान्तं' विद्यतमुख्खानीयं। तथाविध हे विराट्पृह्वं 'इष्टं' श्वस्नदपेकितं श्वात्मवेधं' 'मनिवाण' श्वनुमन्यस्त, देशी-

तबरूपस्थानीयानीति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

नर्श्वषाणि कृपं। श्रुश्विनो व्यातं। दृष्टं मेनिषाण। श्रु-मुं मेनिषाण। सर्वे मेनिषाण<sup>(१)</sup>॥ २॥ श्रुयते, वर्षे, सप्त चं॥ श्रनु॰ १३॥

#### श्रय चतुर्दशोऽनुवाकः।

(1)भूक्ती सन् श्वियमां थी विभिक्ति। एकी देवी बेहु-

स्तर्यः । 'श्रमुं' खोके दृष्यमानं गवाश्वादिकं, 'मनिषाष' प्रयच्छ, किं बद्धना 'सर्वे मनिषाष' ऐहिकमामुश्विकं वा सर्वे दृष्टं देषि॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके व्यतीयप्रपाठके चयादग्रीऽनुवाकः॥ १३॥

## श्रय चतुर्दश्रीऽनुवाकः।

त्रथ भर्दस्ताखाः कञ्चिदनुवाकोऽभिधोयते। तस्र च स्वावे देवतिमयस्मिन् प्रशेष नारिष्टदोमानन्तरम्पद्धाः-

# धा निविष्ठः। युदा भारन्तुन्द्रयंते स भर्तुः। निधाय

मार्थलेन विनियोगा द्रष्टयः। तथा चापसम् श्राइ। स्टाये बेहतं तच अर्फारमुपनुष्ठयादिति। तच (१) "भर्त्ता सन् • पुनरस्रमेति" (१) इति । चे । उपं प्राणाभिमा-नी देवः सेाऽयं 'भर्त्ता' पोषकः, 'सन्', 'श्रियमाणः' प्रम-र्थामिका परमेश्वरेष खयं धार्यमाणः सन्, 'विभर्त्ति' देशन् भारवति। य च स्रवात्मरूपेष खर्थं 'एकः', एवं 'देवः', त-त्ता चरीरेषु 'बडाधा' बरीरानुसारेष बडाप्रकारः, 'निविष्ठः' चनिखतः। चतएव प्राचनिद्याप्रकर्षे तत्तच्छरीरानुसारेष प्राचयाविष्यतिं काचा चामनिना। मनः सुविषा \* समी मध-केन बमा नाणेन बम एभिक्तिभिर्चीकैरिखादि। 'बः' प्राचः, 'यदा', 'भारं' देहरूपं, 'भत्तें' धार्यावतुं, 'तऋवते' तऋोमा-खसं, 'पाप्नोति', बायुवाऽवसाने हि तसाखसं भवति। त-दानीं 'भारं' देषक्षं, 'निधाय' कविदुत्यृष्य, 'पुनः', 'त्रसा-मेति'। श्रदर्शनं गच्छति। यथा देहीत्यत्तेः पूर्वमदर्शनं गतः तथा देचपातादूर्ध्वं चतोत्याभिप्रेत्य ‡ पुनरित्युक्तं॥

<sup>\*</sup> समःसुघिषा इति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> तिन्त्रयमाचस्यमिति ते• पाठः।

<sup>‡</sup> देशपातादूर्ध्वमपीत्यभिष्रेत्वेति G चिक्रितपुक्तवापाठः। 2 v 2

भारं पुन्रक्तंमेति()। (१)तमेव खुत्युम्सत्न्तमा हः। तं भूत्तीरं तमु गोप्तारमाहः। स भूतो सियमासो वि-

यथ दितीयामाइ। (१) "तमेव ० वेद सखेन असुँ" (१) बेदरइकाभिजाः पुरुषाः 'तमेव' प्राणं, 'स्वलुमाजः', यदा प्राणे। देदात् निर्गच्छित तदैव देदी सियते त्रते। स्त्यु-देत्रतात् स्त्युलं। तथा देदेऽविक्षिते त्रस्तो। देद दलस्-तलदेतुलात् 'तं' प्राणं, 'त्रस्तमाजः', त्ररीरखापनदेतुलात् 'तं' एव प्राणं, 'भर्तारं' देदस्य धार्यितारमाजः। तथा च कीषीतिकनः समामनित्त। तथा खखु प्राण एव प्रज्ञा-त्रोदं त्ररीरं परिग्रद्धोत्यापयतीति। तथा तमेव प्राणं त्रक्ष-पानादिखीकारदेतुलात् 'गे।प्तारं' पोषकं, 'त्राजः'। तथा च कान्दोगा त्रव्यागच्छीकारसाधनलं प्राण्यामनित्त। यद-त्राति यत् पिवति तेनेतरान् प्राणानवतीतिः। 'यः' पुमान्, 'एनं' प्राणं, 'सत्येन' स्रृतिस्त्यत्युद्तेन सम्बङ्मार्गेष, 'भर्तु' स्राज्ञः प्राणं, 'सत्येन' स्रृतिस्त्यत्युद्तेन सम्बङ्मार्गेष, 'भर्तु' स्राज्ञकाचे चित्ते धारियतुं 'वेद' जानाति, 'सः' खपासकः पुमान्, 'स्तः' परमेत्ररेणादै। पोषितः सियमाणः, स्रनेन प्रा-

प्राज्ञापत्येदिमिति तै॰ पाठः ।

<sup>†</sup> श्रव्रमानादिखीकारसाधनलमिति G विक्रितमुक्तकमाठः।

<sup>‡</sup> प्रावानभिभवतीति तै॰ पाठः।

भित्त । य एनं वेदं सुत्येन भित्ते (१) । (१) सुद्योजातमुत जे-इात्येषः । जुता जर्रन्तं न जेहात्येवं ॥ १ ॥

उता बुद्धनेकमर्डजंडार। श्रतन्द्रो देवः सद्मेव प्रार्थः (१) । (१)यस्तदेद्यतं श्रावभूवं। सन्धां चु याश्से-

खवायुना धार्यमाखः सन् 'विभिति' खयमितरान् प्राणिनस् प्रोषियतुं समर्था भवति॥

श्रथ द्वतीयामाइ। (१) "सद्योजातमृत ॰ सदमेव प्रार्थः "(१) इति। 'एवः' प्राषदेवः, खतन्त्रः सन् 'सद्योजातमृत' तदानीं चात्पन्नमिष पुरुषमञ्चायुषं, 'जहाति' परित्यजति। 'एकं' सन्यं वा कश्चित् पुरुषं, 'खता जरन्तं' यता दीर्घायुषा जरां प्राप्तमिष, 'न जहाति'। 'एकमहः' एकसिन्नेव दिने, 'खतः', 'बह्नन्' खोकानिष् पुरुषान्, 'जहार' संहरति, से।ऽयं प्राष्टिवः 'सदमेव' सर्वदैव 'श्रतन्दः' खच्चामनिश्वासमरणामरष-स्त्रमर्षविषययापारेषु श्वासस्यर्हितः, श्रते।ऽयं 'प्रार्थः' श्व-स्वामिः प्रार्थनीयः, खपास्व दत्वर्थः॥

<sup>\*</sup> तदानीमेवात्पन्नमिति E, G चिक्रितप्राक्षदयपाठः।

<sup>†</sup> दोर्चे बायुवेति G चित्रतपुक्तकपाठः ।

<sup>‡</sup> अनेकानपि हति G चिकितपुस्तकपाठः।

म्द्धे ब्रह्मण्येषः। रमेते तिस्मिन्त जीर्षे श्रयाने। नैनं जहात्यहेस्स पूर्व्येषु । (॥)त्वामापा अनु सर्वश्यरिक्त जानतीः। वृत्सं पर्यसा पुनानाः। त्वम्बिश्हं व्यवाहं सिमेन्से त्वं भक्तां मात्रिश्वा प्रजानां ॥ २॥

'तत्' कारणं, यः पुमान् 'वेद' जानाति । तया 'सन्धां य' सम्मन्धमिप, यो वेद । की हुशी सन्धेति सैव विश्रेश्यते, 'एयः' प्राणः, 'श्रद्धाणां' श्रात्मना सद, 'यां सन्धां', 'सन्द्धे' यं सम्मन्धं प्राप्तवान्, दत्यमिद्द देहे वस्त्रयं द्रयनं का समिद्द सस्त्रयं दत्यनं का समिद्द सस्त्रयं दत्यनं का समिद्द सस्त्रयं दत्यनं का समिद्द ते 'तिस्मिन्' पुद्दे, प्राद्याकारं प्राप्तात्मसम्बन्धं वा श्रमिजानीते 'उत्त अर्थे श्रयाने' ता हुशे पुद्दे जरां प्राप्य प्रयाने सत्यपि, तना यं प्राप्ता 'रमते' की सन्दि ते पूर्वे पुर्वे ते विश्रते कर्मिः सम्पादितेषु, 'श्रद्धां स्त्रयाणां न परिन्त्यजित ॥

श्रथ पश्चमीमाइ। (१) "लामापी ॰ प्रजानां" (१) इति। हे प्राण 'लां' वायुक्षपं, 'सर्वा श्वापोऽनुसञ्चर्ति' यच वायुः प्रवलं वाति तचैव वाय्वधीनं सत् दृष्टिजसं प्रवर्तते। तच दृष्टान्तः, यथा 'जानतोः' खखनत्साभिज्ञा गावः, 'पयसा पुनानाः' खकीयेन चीरेण स्वन्त्यः पेषयन्यः, 'वत्समनुसंच-रन्ति'। तददिति दृष्ट्यं। हे प्राण, 'लं', 'इखनाइं' इ-

(१) त्वं यज्ञस्वमुवे वासि सोमः। तवं देवा हेवमायन्ति सर्वे। त्वमेकोसि बह्मनमुप्रविष्टः। नर्मस्ते श्रस्तु सुइ-वाम एधि(१)। (१) नमी वामस्तु श्रणुतः हवं मे। प्राणी-

विषां वेढारं, 'श्रद्धिं', 'समीत्धे' सम्बन्दीपयसि । वायुना श्राग्निर्दीयते तथा 'लं', एव 'मातिरश्वा' वायुरूपः सन्, 'प्रजानां', 'भर्त्ता' धारयितासि ॥

श्रय वही ना ह। "(() लं यशः ० सहता न एधि"(() इति। हे प्राण 'लं', यश्वप्रवर्त्तकलेन यश्वरूपे। प्राणस्य वायुष्ठपलाश्वश्वप्रवर्तकलं। एतषान्य नाष्ट्रातं। वातादा श्रध्य बुंर्यश्चं
प्रयुष्क्ष इति। 'से। नः उ' से। नया गे। ऽपि, लमेव सर्वित्रयाणां
वायुप्रेरितलात्। किश्व 'सर्वे देवाः', 'तव इवं', लदीय नाइानं प्रति, 'श्रायन्ति' श्रायक्ति। वायुना यागित्र व्यायः
प्रवित्तित्यां इतिरथें देवा श्रायक्ति। किश्व देवता रूपेण
'लमेकोसि', तथापि 'बह्नन्' देशान्, 'श्रनुप्रविष्टः' तत्तदानुकूस्थेन पृथ्य पूर्णाण धृला तत्र तत्र स्थितः, हे प्राण 'ते' तु स्थं,
'नमे। सु'। 'मे', मम, 'सुह्वः एधि' श्राह्मातुं सुलभे। भव॥

श्रय सप्तमीमार । (०)''नमा वामस्त ० युवाना''<sup>(०)</sup> दति। 'श्रजिरं' यजरनशोसं<sup>\*</sup> गमनस्तभावं श्ररीरं, 'सञ्चरनीं' सम्यक्

<sup>\*</sup> अजनशीलमिति F, G चिकितपुराक्षवयपाठः।

पानाविज्यः सम्बर्नो। 'इयोमि वां ब्रह्मणा तूर्तमे तं। यो मां देष्टि तं जेहितं युवाना (°)। (°) प्रार्णापानी संविद्ानो जेहितं। श्रमुष्यास्त्रेना मा सक्तंसाथां॥ ३॥ तं में देवा ब्रह्मणा संविद्ानी। ब्रथायं द्रमुन्तम् इः इनामि (°)। (८) श्रमं ज्ञजान सुत श्राबंसूव। यं यञ्च-

प्रवर्त्तं बनी, हे 'प्राणापानी' 'वां' युवाभ्यां, 'नमी खं' नम-ख्कारी ख, 'मे हवं' मदीयमाञ्चानं, 'प्र्णुतं'। 'नम्राण' मन्त्रेण, 'वां इयामि' युवामाञ्च्यामि। 'द्वनीं' द्वां भी मं, 'एतं' त्रागच्छतं, 'युवाना' निष्टां तह्यों, युवां 'यः' प्रमुः, 'मां', 'देष्टि', तं जहितं विनामयतं॥

श्राणायांनी । (म) "प्राणायांनी । इनामि" दित । हे 'प्राणायांनी' वायू, 'संविदांनी' पर खरमैकमत्यं गती, 'अहितं' ऋसाक्कचुं परित्यज्ञतं, 'श्रमुक्य' मदीयग्रचीः, 'श्रमुक्य' मदीयग्रचीः, 'श्रमुक्य' मार्थेन, 'सा सङ्ग्रसाथां' सङ्गती मास्त्रतां, 'से ब्रह्मायां' सहीयं मान्त्रतां, 'से ब्रह्मायां' सहीयं मान्त्रतां, 'देवाः' प्राणा-पानदेवा युवां, 'तं' मदीयं श्रमुं, 'बधाय' बधायं, 'दत्तं' मद्यां प्रयक्कतं 'तं' श्रमुं, 'श्रहं', 'हनामि' विनाशयामि॥

श्रध नवसीमा ह। (८) "श्रमकाजान ० पुनरसामेति" (८) इति। 'श्रमत्' श्रधकां जगत्कारणं, 'जजान' प्रधममाकाश्रासानाऽध-क्रारूपेणोत्पन्नं तसात् सतीयकालेन सदूपादाकाश्रादायुरूपे। 'श्रः' प्राषः, 'श्रामभ्रव' श्रामिमुख्येने त्यन्तः। स च वायु- जान सर्ज गोपो श्रस्य। यदा भारं तन्द्रयंते स भर्तुं। परास्य भारं पुनरक्तंमेति(०)। (१०)तहै त्वं प्राची श्रम-वः। महान् भोगः प्रजापंतेः। सुन्नः वार्ष्णमाखः। यद्देवान् प्राचयो नर्व(१०)॥४॥

रकें, प्रजानीं, गसाबां, नवं । ऋतु॰ १४ ॥

इतः प्राणः, 'सं यं' देवममुखादिदे इं, 'अजाम' उत्पादित-वाम्, 'बख' वर्षवेषि दे इः, 'अख' प्राचक, 'मेरपः' रचको-अनवत्। प्राची हि प्ररीरे प्रविद्य मुप्तावर्तते। वावदायुका-वर्त्त कासं तचावस्थाय 'यदा', दे इक्ष्पं 'भारं', 'भर्त्तुं' तम्र्-चते' घार्षितं चलवे भवति, तदानीमेव तं 'भारं', 'परास्त' परित्यस्त, 'पृतः', स्वि दे होत्पत्तेः प्रागवस्तावां 'स्रक्तमेति' चदर्तनं गक्कति॥

ष्ठ द्रभीमाइ। (१०) 'तदै लं • प्राषयोगव' (१०) इति।
'खत्' बदा, लं 'भुषः' भागाम्, 'करिखमाषः', यम् 'गव देबान्' नविष्कद्रवर्तिनश्चषुरादीम् दीष्णमानाम् पदार्थाम्
प्रिकर्षेष चेष्टितवानिष्य। 'तदै' तदानीमेव, 'लं प्राणे। स्रभवः'
प्राषयित प्रकर्षेष चेष्टयतीति खुत्पत्थाच प्राचनामको स्रभः।
कीदृत्रस्तं, 'प्रजापतेः', 'मदान् भोगः' स्रखनामोगदेतः॥

दित वायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके चतुर्दभाऽनुवाकः॥ ९०॥

#### श्रय पञ्चदत्रीऽनुवाकः।

(१) इरिष्ट इरेन्त्मनुयन्ति देवाः। विश्वस्येशानं वष्ट्र भं मेतीनां। ब्रह्म सरूपमनुं मेदमागात्। श्रयनं मा

### चय पञ्चदशोऽनुवाकः।

षय स्त्युद्धकाख्यानुवाकोभिधीयते। दत प्रारम्य यप्तानामनुवाकानां ब्रह्ममेथे विनियोगं भारदान प्राहः। स्त्युद्धक्रेनानुष्ठायनं से।स्या यप्ताहनं से।वेंणादित्योपखानं ही
पुष्णावगाहनं क्योतिष्रतीभिष्णेषणं चित्तप्त सक्तानेनेति हिनराज्ञतीः प्रयायाय खाहेति खुवाज्ञतीरिति। तत्र स्त्युद्धके
प्रयमास्यमाह। (१) "हिर् । विवधीर्विक्रमखा"(१) दति।
'हिरं' हरखबीखं प्राखापहर्तारं स्त्युदेवं, यर्वे 'देवाः', 'श्रनुयाना' प्रानुबूख्येन गच्छाना, न कोपि देवा सत्युमुखद्वायितं
स्वते। कीदृष्ठं हिरं, 'हरमां' श्रायुवावसाने प्राखाष्टकमपहरकां, प्रत एव 'विश्वखेषानं' सर्वस्य जगतः स्नामिनं, 'मतीनां' मननीयानां देवानां मध्ये, 'त्यसं' श्रेष्टं, श्रविद्धं कर्माख 'सहपं' समानक्षमनुकूखं 'द्दं ब्रह्म' मन्नजातं, 'मामनु' यजमानमनुख्या, 'श्रागात्' श्राभिमुख्येन प्राप्नोत्। यता हे स्त्यो ब्रह्मखात्यः सन् 'श्रयनं', 'मा 'विवधीः' म-

<sup>\*</sup> स्तुत्रक्षेत्राशंसनं सीर्थेबादिलोपस्थानं सीत्यासङ्गाहनमीबुद्धा-वगाहनमिति G चिक्रितपुर्वकपाठः।

विवधीर्वित्रमख<sup>(१)</sup>। <sup>(९)</sup>मा चिद्रा सत्यो मा वधीः। मा मे बुखं विष्टेष्टो मा प्रमीषीः। प्रजां मा में रीरिष् चार्युष्प्र। त्रुचर्यसन्त्वा स्विषा विधेम<sup>(१)</sup>। <sup>(९)</sup>सद्यर्थक-मानार्य। प्रवेपनार्य सत्यवे॥१॥

दीयं मार्गे मा विनात्रय, किन्तु 'विक्रमख' मच्चनुविनात्राधें पराक्रमं कुद् ॥

श्रथ दितीयामार । (१) "मा स्किदः ॰ रिविषा विधेम"(१) रित । हे 'म्हिशो', लं 'मा स्किदः' मदीयस्य कस्यायवयवस्य केदं मा कार्षीः, 'मा वधीः', मम किमिप "मा कार्षीः'। 'मे' मदीयं, 'बसं', 'मा विष्टरः' मा विनामय । 'मा प्रमोषीः' चन्यदिप मदीयं वस्तु चौर्येष मापर्र । 'मे' मदीयां, 'प्रजां' पुचपाचादिकां, 'मा रीरिषः' हिंसितां मा सुर । हे 'खगं, देव मदीयं 'चायुः', च 'मा रीरिषः' मा विनामय । 'नृष्यसं' मनुस्रेषु प्रस्थातं, 'लां', 'हविषा', 'वि-धेम' परिचरेम ॥

श्रथ हतीयामाइ। (१) 'सद्यस्तमागाय • कामेनाजन-यम् पुनः"(१) इति। 'सदः' तिस्तिवे चर्चे, 'चकमागाय' भयदेतवे, 'प्रवेपनाच तेन भयेन प्राचिनां कमयिचे, प्राचि-ने। दि स्तिशेनामग्रद्येनैव भीताः कमसी। 'चर्चे', ईदृशाय, 'स्तिवे', 'श्राधाः' सर्व। दिशः, 'श्रद्धाखन्' द्रस्ति। सर्वा

<sup>\*</sup> मम बधमपि इति F, G चिक्रितपुरानयद्वपाठः।

प्राम्मा चार्या चम्टबन् । कार्मेनाजनवन् पुनैः (१) ।
(१) कार्मेन मे काम चार्गात्। इदंबादृदंयं बुत्योः।
यद्मीर्षामुदः प्रियं। तदैतूपमामुभि (१) । (१) परं चत्यो
चनुपरेष्टि पन्यां। यस्ते स्व इतरो देव्यानीत्। चसु

दिमार्त्तनः प्राचिनो स्ट्युदेवस महिमानं बास्तेभः प्रकाषि इट्सानि । 'कामेन' स्ट्योरिष्क्या, 'पुनरजनवन्' पुनः पुनरपाद्यानि जनविन्त । स्ट्यो प्रतिकूचे स्युत्पादिताम्बय-पाद्यानि तदानीमेव जियमो स्तो स्युमाराध्य तदिष्कानुव-र्त्तिनेपस्यास्क्रपाद्यमि ॥

यथ चतुर्थीमाइ। (१) "कामेन मे ॰ तरेष्ठ्रपमामिन" (१) दित । 'कामेन' स्रोटिक्या, 'मे काम चानात्' मदी-चमभीष्टं वस्तानकत्" । मदीयं 'इद्यं', 'स्रोट्टाः', 'इद्याः', 'स्रोट्टाः', 'स्रोट्टाः', 'स्रोट्टां स्राट्टां स्रोट्टां स्राट्टां स्रोट्टां स्राट्टां स

त्रथ पश्चमीमार। (१) "परं ख्रात्यो ॰ प्रवाप्ररीरिवामात वीरान्"(१) इति । हे 'ख्रात्यो', 'देवबानादितरः', 'यः' पन्धाः, 'ते खः' तव ख्रश्चतः, चः तं 'परं पन्धां' देवबानादितरं तं माने, 'त्रमुपरेहि' त्रमुक्तमेख प्राप्तृहि । 'चचुत्रते' साधुद्धिने, 'इट्ड्यते'

<sup>\*</sup> वक्तामकतु इति F, G चिक्रितपुक्तकदयपाठः।

षाते शृक्ते ते ब्रवीमि। मानः प्रजाः रीरिषो मेात-वीरान् ॥ (१)प्र पूर्वे मनसा वन्दमानः। नार्थमाना ष्टवभं चर्षेणीनां। यः प्रजानामेक्राएमानुषोणां। सृत्युं येत्रे प्रवमजास्तस्य ॥ २॥

मृत्यवें, वीरान्, च्लारिं च॥ अनु ०१५॥

श्रसादिश्वतीनां श्रोत्रे, 'ते' तुभ्यं, एकं वचनं 'व्रवीमि', 'नः' श्रसादीयां, 'प्रजां' पुत्रादिक्यां, 'मारीरियः' मा विनाधय, 'छत' श्रपि च, 'वीरान्' ग्रहरान् स्रत्यानपि, 'मारीरियः'॥

त्रथ वहीमाइ। (१) "प्र पूर्वे व प्रथमजास्तस्य देश । दित । यो स्त्युः 'मानुवीषां' मनुस्थजातियुक्तानां, 'प्रजानां', 'एक राट' एक एव राजा, ताहुमं 'स्त्युं' चहं 'स्रजे' पूज्यामि। कीहु-मोइं, 'मनसा वन्दमानः' प्रकर्षेष नमस्कुर्वेषः, 'नाधमानः' त्रपेषितं फर्चं याचमानः। कीहुमं स्त्युं, 'प्रपूर्वे' प्राणिभः पूर्वेस्मिन् कस्ये भवं। 'चर्षथीनां' मनुस्थाषां, 'हवभं' कामादि-वर्षेषचमं। 'स्रतस्य प्रथमजां' सत्यस्य प्रश्रमुषः प्रथमोत्पच-कार्ये॥

रति सायकाचार्यावरचिते माधवीसे वेदार्घप्रकान्ने यजुरा-रखके द्वतीचप्रपाठके पञ्चदत्रोऽनुवाकः॥ १५॥

#### ष्यथ वाडग्रीऽन्वाकः।

(१) त्रिषं विश्वदर्शता ज्योतिष्कृदंसि स्वर्थ। विश्व-माभासि रेष्युनं। उपयामये हीतासि स्वर्थाय त्वा भाजंखत एष ते योनिः स्वर्थीय त्वा भाजंखते(१)॥ भाजं १६॥

### श्रय पाउश्रोऽनुवाकः।

श्रथ सर्थे। पखाने विनियुक्तं मन्त्रमाइ। (१) "तर्षिर्विश्रद्श्रीता । ला आजखते''(१) इति । हे 'सर्थं', लं 'तर्षिः' श्रस्वारोत्तर्षहेतुः, 'विश्वद्र्श्रतः' विश्वेः सर्वेः प्राण्डिभिः दर्शनीयः, 'च्छोतिष्कृत्' सर्वसिंखोको प्रकाशक्रषासि । 'विश्वं' सर्वे
जगत्,'रोषनं' दीष्यमानं यथा भवति तथा, 'श्राभासि' सर्वतः
प्रकाशयसि । श्रश्लिष्टोमे योयमतियाश्चाक्रपे। यहोस्ति ताहुश्र हे यह 'आजखते' दीतियुक्ताय यथोक्तमहिमोपेताय, 'सयाय', 'लां', रह्यामि श्रतस्वं तद्धें 'खप्रधामगृहोतः' खप्रधामेन पृथ्विवीकार्थेच पाचेच रहितः, 'श्रिषे'। 'एषः' हिवधीनमष्टपद्यः खरप्रदेशः 'ते' तव, 'योनिः' खानं, श्रतः 'साजखते' दीतिमते सर्थाच, 'लां', तच प्रदेशे साद्धामि ई.हुश्रीयमित्राह्ये यसै सर्थाय रह्यते किमु वक्तयं तस्य मा-

<sup>\*</sup> वादशं यश्मिति G चिक्रिवयुक्तकपाठः।

#### श्रय सप्तद्शोऽनुवाकः।

(१) चाष्यायस मदिनाम सोम विश्वीभिक्रतिभिः। भवा नः सुप्रचेत्तमः(१)॥ चनु॰ १७॥

हाक्यमित्येवमुपस्थानकासे स्तत्यर्थे। यहोपन्यामे सिङ्गवसा-न्तस्य श्रतियाञ्चस्य यहणेषयं मन्त्रो विनियुष्यते॥

इति सायनाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके षाउन्ने ऽनुवाकः ॥ १६॥

#### श्रय सप्तद्योऽनुवाकः।

प्रेतदाइकानसभीपे अवटं खाला वसं प्रक्रिय तेन सेचनं सम्मादनं तच विनियुक्तां सीमीस्टचमाद । (१) "आषायस्व स्व प्रयक्षमः" (१) इति । हे 'मदिन्तम' अतिश्रयेन द्वंयुक्तसीम, 'विश्वाभिक्तिभिः' सर्वप्रकार रस्मदीयर्चणैः, 'श्वाणायस्व' सर्वता वर्धस्व । 'नः' असान् प्रति, 'सप्रयक्षमः' अतिश्रयेन प्रया- स्कः, 'भव'॥

द्रित सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाघे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके सप्तदमाऽनुवाकः ॥१७॥

#### चयाष्टादत्रोऽनुवाकः।

(१) र्र्युष्टे ये पूर्वतरामपेश्चन् खुष्कन्तीमुषसं म-र्त्वासः। श्रुसाभिकृतु प्रतिषद्यासूराते येन्ति येश्व-परीषु पश्चान् (१) ॥ श्रनु० १८॥

#### श्रयाष्टादश्रीऽन्वाकः।

श्वनाहनेष्टादशीमाह । (१) "ई युष्टे खे • श्वपरी वु प्रसान्"
(१) इति । 'खे', 'मर्त्यायः' मनुष्याः, 'खुष्कन्तीं' प्रभातं कुर्वन्तीं, 'खष्यं खद्यः काखदेवतां, 'पूर्वतरां' इतरे खेात्यनां पूर्वा, 'श्वपस्थन्' प्रसान्त, 'ते' मनुष्याः, 'इयुः' तां देवतां प्राप्नविन्त, 'श्वसाभिक्नु' श्वसाभिक्नु क्षेत्रं, 'प्रतिचच्छा स्वत्' प्रत्यचं दर्शनीयास्त् । 'थे' श्वन्थेषि, 'श्वपरी षु' श्वपर राचिषु, राचीषा मनवानेषु, 'प्रसान्' प्रस्ति । 'ते श्री चन्ति' तेषि तां देवतां वर्षया प्राप्नविन्ता ॥

दति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकात्रे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके श्रयाष्टादश्रीऽनुवाकः॥ १८॥

<sup>\*</sup> व्यवसाहने विनियुक्तामीयसीं दितीयास्वमाहिति G विक्रित-पुक्तवपाठः।

<sup>†</sup> असाभिः सा अनुचयमिति G चिक्रितपुक्तकपाठः ।

### श्रयः एकोनविद्योदनुवाकः।

(१) ज्योतिषातीं त्वा सादयामि ज्योतिष्वृतं त्वा सा-दयामि ज्योतिर्विदं त्वा सादयामि भार्खतों त्वा साद-यामि ज्वलंन्तीं त्वा सादयामि मत्त्राला भवन्तीं त्वा सा-दयामि दीर्घमानां त्वा सादयामि राज्यमानां त्वा सा-दयाम्यजेसां त्वा सादयामि सङ्ज्योतिषं त्वा सादया-मि बे। धर्यन्तीं त्वा सादयामि जार्यतीं त्वा सादया-मि(१) ॥ त्रनु० १९॥

#### श्रथ एकोनविंग्रेस्नुवाकः।

श्रधोपेषणे दाचे विनियुक्तानि यजूं याच । (१) "क्योतिनातीं

• जायतीं ला सादधासि" (१) इति । प्रेतं द्रमुं या समित् प्रचिप्यते तां सम्बेधोष्यते । चे समित् लां प्रस्त प्रेतस्थापिः

'सादधामि' खापधासि । क्योतिमतीसित्यादिभिर्विभेषणेसात्
समिधनिष्ठाया ज्यासाधाः उत्तरोत्तराभिष्टश्चा प्रवस्ताविभेषाः

ख्याने । श्रत्यस्पप्रकाभोपेता 'क्योतिमती'। इषदधिकप्रकाभोपेता 'क्योतिष्कृत्'। श्रतोषधिकप्रकाभोपेता 'क्योतिवित्'। एवं
भास्तत्यादिषु योजनीयं। मस्सस्ति दश्चमानकाष्ठधनेरनुक
रणं। सिङ्गान्सारेणायं मन्त्र इष्टकोपधानेऽपि विनियोक्तवः॥

इति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके हतीयप्रपाठके एकोनावंश्रीऽनुवाकः॥ १८॥

#### त्रय विशेष्ठित्वाकः।

(१) प्रयासाय खाई। ऽऽयासाय खाई। वियासाय खाई। संयासाय खाई। द्यासाय खाई। उवयासाय खाई। शुचे खाइ। श्रोकाय खाई। तपत्ये खाइ। तपते खाई। ब्रह्मइत्याये खाइ। सर्वसे खाई।(१)॥ श्रनु॰ २०॥

#### श्रय विंशोऽनुवाकः।

श्रथ सुवाज्ञतिमन्त्रा उच्यने। तत्र दाद्य मन्त्रानार।

(१) "प्रयासाय ॰ सर्वसी खारा" (१) दति। प्रेतस्य व्यमस्रोके

बाधका देवताविश्वेषाः प्रयासादिश्वस्त्राच्याः, तिस्रवेषनानि तु

यथायागमुश्रेयानि। तस्यै तस्यै देवतायै सुवेष ग्रशीतिमद
मार्च खाज्ञतमसु॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रक्षके स्तीयप्रपाठके विभाऽनुवाकः॥ २०॥

#### श्रथ एकविंग्रीऽन्वाकः।

(१)चित्तः संनाननं भवं यका बुदन्तनिमा पशुप-तिर्थं स्यूखहृद्येनाग्निरं हृदंयेन बुद्रं खेडितेन शुवें

#### श्रय एकविंश्रीऽनुवाकः।

त्रथ राजगवीयो हामार्थे। यमनुवाक खखते। तम नवमक्तानाह। (१) "चित्त स्मानेन व मिल्लीनिकी मार्था" (१)
दिता। यम दितीयाना खित्ता दिमन्दा देवता विभेषवा चित्रः,
हतीयानाः यमाणादि सन्दाः प्रशे मां यविभेषवा चित्रः, यनानाख्येन मां यविभेषेण चित्ताख्यं देवता विभेषं परिते। प्रयास
दित वाक्यभेषः। एवं सर्वेच योजनीयं। तदेवस्र खित्र प्रपाउके मञ्जाचितिमञ्जने ध्योरप्रस्ता सन्ता खन्नाः। चातु हैं।चीयचितिमञ्जने ध्योरप्रस्ता सन्ता खन्नाः। चातु हैं।चीयचितिमञ्जने धितः। मञ्जने चे चतु हैं। तार द्रत्या खातवात्।
तस्तां मञ्जाचिते। वित्त चुनित्यादयः सुवर्षं धर्म मित्येवसन्ता
प्रमुवाका विनियुक्ताः। मञ्जने चे तु कत्ने। अपि प्रपाठको दिनियुक्तः। चाहिता ग्रेयो दहना दिसंस्कारः चे। अयं पित्र मेधः।
चाहिता ग्रिले यति यो मञ्जतसं जानाति तस्त दहना दिसंस्कारे। मञ्जने चे दत्याचिते। तस्तान् मञ्जने धेऽस्य प्रपाठकस्य
विनियोगं भरदाज चाह, प्रयात उत्तरं पित्र मेधं स्वास्ताः

मतंस्ताभ्यां महादेवम्नः पार्श्वेनी विष्टहनः शिक्नीनि-कार्शाभ्यां (१) ॥ १ ॥

चित्रमेकम् ॥ त्रन् २१॥

चित्तिः, पृथिवी, श्रीगः, स्वर्थन्ते चर्त्यः, महा-इविहीता, वाग्धाता, ब्राह्मण एकहीता, श्रीग्र-र्यञ्जिभिः, सेनेन्द्रस्य, देवस्य, सुवर्षाः धर्मः, सहस्रशीर्षा,

खामा ब्रह्ममेध द्रायाचनते। तथा पुदाहर नि दिजाती नामपत्रेगार्थः तत्त्वदर्शिभः, खिविभः तपये। योगादेष्टितं पुर्वात्रमं। देश्वयः विद्यमध्य संस्त्य विधिर त्रदः। विहित कु
समायेन क्राह्मना त्रमः क्राह्मित्। तस्य सप्रहेर्षे द्रिभिर्देशो
भर्दस्रिते भरणं पद्रोभिरपणादनं द्विणाप्रतिग्रहेर्निर्मार्गेइंदयेर्षिर प्रश्रक्षाकान् सभार यजुर्भः पाच चयनं क्योतिषतीभिर्पाषणं नारायणात्रामुपस्रानं ब्राह्मण एक हे। द्रिभसानुमक्षणं चित्तः सन्ताने नेति इविराह्मतोः प्रयायाय
स्वाहित स्वाह्मतीर्यस्त्र नानुगंयनं से। स्वा सङ्गाहनं से। येषादित्योपस्रानमीयुष्णावगाहनं। समानमत अधेः प्रदेशिक-

<sup>\*</sup> हो द्वंसिति G चिक्रित पुस्तकपाठः ।

<sup>† -</sup>मीयुक्शावगाइनमिति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> समानमेतदूष्यं इति अ चिक्रितपुक्तवपाठः।

श्रद्धाः, भृत्तां, हरिं, तरिणः, श्राष्टांयख्, ईयुष्टे ये, ज्योतिषातीं, प्रयासायं, चित्तं, एकंविश्श्रतिः ॥ ११ ॥ चित्तिः, श्रद्धार्यजुभिः, श्रन्तःप्रविष्टः, प्रजापितः प्रजयां, भृत्ताः, प्रयासाय, दिपन्दाश्रत् ॥ ५२ ॥

त्वकं याराष्ट्रणीमहे गातुं यत्त्रयं गातुं यत्त्रपंतय। दैवी खिस्तरंस्तु नः। खिस्तमीनुषेभ्यः। ज्रध्वं जिणातु भेषजं। यद्गा अस्तु दिपदे। यं चतुष्यदे। अ यान्तिः यान्तिः यान्तिः। हरिः श्रीम्॥ तत् सत्॥

मायवादनप्राज्ञनात्परं ब्रह्मोत्याचचते तानसाधारणे साजाने प्रयुद्धीत तानाचार्यायां दिजातीनामेवं सन्तिष्ठते ब्रह्ममेधः॥

वेदार्थस प्रकाशेन तमाहाद निवारयन्।
पुमर्थास्तारो देयादियातीर्थमहेयरः॥
दति सायनाचार्यावर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरारस्यके द्वतीयप्रपाठके एकविंशोऽन्वाकः॥ २९॥

#### समाप्त्रञ्च हतीयप्रपाठकः।

<sup>\*</sup> भर्तेत्वादिपाठसाने संविदानस्तस्य धीरा च्येतिश्वती विषया-श्रत् इति पाठः B चिक्रिनपुक्तके वर्त्तते। परन्तु दश्रतिग्रयनया चि-पद्माश्रत्सङ्क्षा नेत्पसम्बद्धते। दश्रमानुवाकस्य चतुर्थदश्रत्वामुद्दुत्तनव-कस्दिका खिप रकदश्रतिलेन याद्याः।

<sup>†</sup> तानाचार्ये। य इति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

### तैतिरीये त्रारण्यके

चतुर्धप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

#### श्रीगणेशाय नमः।

() नमी वाचे या चीद्ता या चानुदिता तस्यै वाचे नमा नमी वाचे नमी वाचस्पत्ये नम ऋषिभ्या मन्त्र-

# तेतिरोये श्वारण्यके चतुर्धप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

चच नियंशितं वेदा या वेदेश्वीऽखिखं जगत्।

निर्मने तमइं वन्दे विद्यातीर्यमहेश्वरम्॥

हतीये कियता मन्ता ब्रह्माग्रिब्रह्ममेधवीः।

प्रवर्णमन्ताः प्राच्यन्ते चतुर्येऽसिन् प्रपाठके॥

तद्वाद्याणं पद्यमे खात्तावन्यान्याभिकाङ्किणे।

तेव प्रपाठकावेती खाख्याखे यह वर्षतः॥

तत्र चतुर्यंख प्रथमेऽनुवाके शान्तिपाठांथा मन्ते।ऽभिधी
थते, तस्य च प्रवर्णकर्मादी महावीर्विष्यत्तेः पूर्वे पाठं वो-

क्षज्ञो मर्लपतिभ्यो मा मार्खया मन्त्रकती मन्त्रपत्यः परीद्विष्य परीद्विष्य । परीद्विष्य परीद्विष्य ।

धायन प्राइ। प्रयामावास्त्रेन वे। इविर्जीहानचने वा "पूर्वी श्रान्तिम्पयन्ति नमी वाच इति। श्रापसम्बस्त प्रवर्ग्यप्रचा-रादे। महावीरनिष्यत्ते इध्वं प्रान्तिपाठमाह । प्रवर्धेष प्रच-रिखन: प्रवणिना दाराणि परिश्रयन्ति पत्था: पद्माद्धी-तापवित्रति पुरसादध्वर्युदे चिणता अञ्चा यजमानः प्रस्ते।ता चाक्तरतः प्रतिप्रखाताग्रीभ्रय मदक्तीरपसृष्य प्रथमेनानु-वाकेन प्रान्तिं क्रलेति । तखानुवाकस प्रथमभागे खाभीष्टा-नां देवतानाम्हवीषाच्च नमस्कारमाइ। "(१)नमा वाचे • परादां"(१) इति । अनुष्ठेयस्य कर्मणे मन्त्राधीनालात्रान्त्राणाञ्च वाग्देवताग्ररीरखरूपलात् तस्यै देवतायै प्रधमं नमस्काराः क्रियन्ते। बाक् च दिविधा, काचित् पूर्वमुदिता व्यवहता का-चित् अनुदिता खवहरिखमाणा, तथोर्मध्ये 'या च वागुदिता', तस्था श्रपि 'नमः', श्रस्त । 'था च', पूर्वे 'श्रनुदिता', तस्ये वाचे ऽपि 'नमः', ऋखः । विभज्य नमक्कात्य पुनः समुदायाकारेष नमस्क्रियते। 'वाचे' भागदयेऽषमुगदितायै वाग्देवतायै 'नमः', श्रसु। मेथं वाग्देवता येन ष्ट्रइसित्रूपेष पास्रते तसी 'वाचस्रतये', 'नमः', श्रसु। यथा देवतानमस्कारः, तदत्

<sup>\*</sup> धमाबासीन वा प्रविधेद्वा नद्याचे वा इति E, G चिक्रितपुराष-

<sup>†</sup> संबय्वन्ति इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

(२)वैश्वदेवीं वाचमुद्यासः श्विवामद् स्तां जुर्षः देवेभ्यः (२)। (२)श्रमें मे द्या शर्मः प्रथिवा शर्मः विश्वमिदं जर्गत्। शर्मः

'ऋषिश्वः', श्रिप नमस्कारोसु। की दृष्ठेश्वः, 'मन्त्र छद्धः' मन्त्रं कुर्वन्तीति मन्त्र छतः, यद्य प्रपेष्ठ्वेये वेदे कर्तारा न सन्ति, तथापि कस्पादावीश्वरानु ग्रदेण मन्त्राणां स्वथारा मन्त्र छतः इत्युचन्ते। तसाभस्य स्पर्यते। 'युगान्ते तर्धि तान् वेदान् मेति- द्याग् मर्द्ययः। सेभिरे तपसा पूर्वमनु श्वात्म स्वयस्प्रवेति'। त एव मर्द्ययः सम्प्रदायप्रदाया मन्त्राणां पासनात् 'मन्त्र- पत्यः', दत्युचन्ते। तथाविधा सर्द्ययः 'मां' यजमानं, 'मा परादः' परादानमवज्ञां मा कुर्वन्तु, किन्त्यनु ग्रस्नु,। 'सदं', श्विप तान् मद्यीन् 'मा परादां' श्वज्ञां न करोमि, किञ्चादरेष भजामि॥

दितीयभागेन नमस्कारप्रयोजनं दर्शयति। (१) "वैश्वदेवीं • देवेभ्य:"(१) इति। श्रष्टं 'वाचमुद्यासं' तत्त् रूपाया वाचे। विदिता भ्रयासं। कीदृशीं वाचं, 'वैश्वदेवीं' सर्वदेवविषयां, 'श्रिवां' स्तृतिरूपेष देवेभ्यः सुखप्रदां, 'श्वदस्तं' चनुपचीषां, समूर्णां, 'देवेभ्या जुष्टां' देवानां प्रियां॥

हतीयभागे देवतानुग्रहप्रार्थनारूपास्चं दर्भयति । (२)"मर्मे मे द्याः • प्रजापती"(२) इति । द्यीर्खीकात्मका देवः 'मे' मम्, 'मर्भ' सुखरूपः, भवतु, श्रनुष्ठेये कर्मणि विद्ववरिद्यारेण श्रनुख्य

मन्त्रस्थाया वाच इति तै॰ पाठः।

चन्द्रश्च स्रयेश्व श्रमे ब्रह्मप्रजापती (१)।(१) भूतं वेदि थे भुवेनं विद्ये तेजी विद्ये येशी विद्ये तेपी विद्ये ब्रह्म व-दि थे सत्यं वेदि थे। (१) तस्मा श्वहमिद्मुपत्तरं णुमुपे-सृष उपत्तरं खं मे प्रजार्थ पश्चनां भूयादुपत्तरं खम्हं

कातु इत्यर्थः । एवं प्रथियादिषु योज्यं। 'ब्रह्म' जगत्कारणं वस्तु, 'प्रजापतिः' चतुर्मुखः॥

यदुक्तं पूर्वच वैश्वदेवीं वाचमुद्यासमिति तस्या वाचा वि-स्यम्तानद्यांसस्य चतुर्यभागे दर्भयति। (४) "भूतं विद्ये • सत्यं विद्ये" (४) इति। 'भूतं' श्वाकाश्चादिपञ्चमहाभृतक्षं, 'भुवनं' पृथिचादिक्षाकस्वक्षं, 'तेजः' श्ररीरकान्तिः, 'यशः' कीर्क्तः, 'तपः' व्रतादिनियमविश्वेषः, 'ब्रह्म' खाध्यायः, 'सत्यं' यथार्थक्यनं, एतत् सर्वं 'विद्ये' ममानुकूसं भवित्येतत् प्रार्थियथे॥

यथाकं मन्त्राभिवदगिषद्धार्थं तदाधारभूतं कर्म पश्चम-भागेन प्रार्थयते । (॥) "तसा श्वहमिद्रमुपसारणं ॰ पप्रूमां ' भ्रयासं' (॥) इति । 'तसी' पूर्वे क्रिश्चतादिवेदनिषद्धार्थे, 'श्वहं', 'इदं' प्रवर्गास्थं कर्म, 'उपस्करणं' महदाधारभूतं, 'उपसृषे'

<sup>\*</sup> विषयभूतानसिंखतुर्घभागे इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> पश्चमभाग्रेभिप्रार्थयते इति तै॰ पाठः।

प्रजार्थं पश्रूनां भूयासं (१)। (१)प्राचापानी सृत्योमी पातं प्राचापानी मा मा हासिष्टं (१)। (१) मधु मनिष्ये मधु ज-निष्ये मधु वस्थामि मधु विद्यामि मधुमती देवेभ्या वाचमुद्यासः शुश्रूवेस्यां मनुष्येभ्यस्तं मा देवा श्रवन्तु

सत्याद यामि। 'मे' मदीयानां प्रजानां, 'पश्कर्तां', च 'लप-स्वर्णं' पाधारभृतं वस्तु, 'भ्रयात्'। प्रन्याधारासभावेऽपि 'चर्चं', एव प्रजानां 'पश्कर्तां', च 'लपस्तर्णं' प्राधारः, 'भ्रयासं'॥

चयाक्रकमंथिद्यार्थं विष्कष्पात् स्त्योः परिपासनं षष्ठ-भागे प्रार्थयते। (() "प्राकापानी ॰ मा मा द्वासिष्टं" (() इति। द्वे 'प्राकापानी' उभी वायू, 'स्त्योः', सकाजात् 'मां', पास-यतं। तिसान् पासने ऽयमुपायः, दे 'प्राकापानी', 'मां' यज-मानं, 'मा द्वासिष्टं' मा परित्यजतं॥

श्रथ म्हत्युपरिचारे सित प्रयोजनं सप्तमभागे दर्शयति ।

(१) "सधु मनिष्ये ॰ पितरोनुमदन्तु" (१) इति । श्रपत्तत्युपरिचारेष स्वक्षायुरचं 'सधु' मधुरं समीचीनफससाधनं प्रवर्ग्यां स्वं कर्म, 'मनिष्ये' मनिष सङ्क्षचिथे । सङ्क्ष्णादृष्यें 'सधु' तद्य-धुरं कर्म, 'जनिथे' प्रादुर्भाविथिथे, श्रनुष्ठातुं प्रार्ष्ये, प्रार्था-दूष्यें तत् सधुरं कर्म 'वच्छामि' वच्चनं करिष्यामि, समाप्तिपर्यमां निर्विच्छामि । तत्सिद्धार्थे 'सधु' सधुरं, मन्त्रजातं, 'विद्या- शोभार्थै पितृरेानुंमदन्तु<sup>(०)</sup>॥ <sup>(०)</sup>श्रोम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः<sup>(०)</sup>॥ परिः श्रोम्॥ श्रनु०१॥

नि' कथियानि । न केवसं सक्तपाठं किन्तु 'वाचं' श्रिप 'उद्देशत्यागद्भपं, 'उद्यागं वाचे विद्ता स्थामं । की दृशों वाचं, 'देवेश्या मधुमतों' देवानामतिप्रियां, 'मनुस्थेश्यः ग्रुश्रवेष्यां' मनुस्थेपस्वितानां पितृषां श्रीतुमत्यक्तमधुरां, 'तं' एता- पृत्रं, 'मां' थनमानं, 'श्रीभाये' श्रीभनपत्तप्राप्ययं, 'देवाः', सर्वे 'सवस्तु' रचन्तु । 'पितरः', श्रिप 'श्रनुमद् न्तु' श्रनुकान न्तु ॥ श्रियाष्ट्रमभानेन स्वाभीष्टविद्विद्वेतुं परमात्मानं प्रविना- नुस्रत्य विश्वन्यविद्विद्वारार्थन्तः श्रीकां पठति । (६)'चीम

नुस्रत्य विश्वनवषरिष्ठारार्थिकः श्राम्तं पठित । (०) भोम् श्रामिः श्रामिः श्रामिः ''(०) इति । श्राष्ट्राक्षिकानां विश्वानां व्यरादिष्ट्रपाचां 'श्रामिः', श्रस्त । श्राधिमीतिकानां रोगोप-द्रवादीनां 'श्रामिः', श्रस्त । श्राधिदैविकानां वस्राधिगेप-द्रवादीनां 'श्रामिः', श्रस्तु ॥

रति सायनाचार्यावरिषते साधवीये वेदार्यप्रकाशे यजु-रारु एके चतुर्थप्रपाठके प्रथमे। (जुवाक: ॥ १॥

#### श्रथ दितीचाऽनुवाकः।

(१)युष्त्रते मनं उत युष्त्रते धिर्यः। विष्रा विष्र्यं हहते विष्रिक्षतः। विद्या विष्रिक्षतः। विद्या विष्रुक्षतः। मही देवस्यं सवितः परिष्ठतिः(१)।——

### श्रय दितीयोऽनुवाकः।

प्रथमानुवाके प्रान्त्रधं मन्त्रमुक्का दितीयानुवाके महावीरनिर्माणां मन्त्रा उच्चले। कन्यः। प्रवर्गः सम्परिस्वन्नमावाक्षायां पोर्श्वमाक्षामापूर्यमाणपचस्य वा पृष्णे नचने तूष्णीं
काद्यकों समिधमाधाय युद्धते मन दित चतुर्ग्यहीतं जुहे। त्यव चिद्दीचितः काष्ट्यकोमेवैतया समिधमादध्यायजुरेव वदेदित्येक इति। पाठसु। (१)"युद्धते मन ० परिष्ठुतिः"(१) इति।
'विप्रस्थ' ब्राह्मणस्य यजमानस्य, सम्बन्धनः 'विप्राः' चित्रकः, 'भनो युद्धते' प्रथमं स्वकीयं मने। विषयेभी निवर्ण्य समादितं कुर्वन्ति, 'उतं श्रिप च, 'धियः' प्रवर्ण्यविषयाणि द्वानानि, 'युद्धते' सन्यादचन्ति। कीदृष्णस्य विप्रस्थ, 'स्वदः'
प्रभ्रताग्निचयनोद्योगेन प्रवर्ण्याद्यन्ति। कीदृष्णस्य विप्रस्थ, 'स्वरः'
विद्वः प्रयोगाभिष्णस्य। कीदृष्णा विप्राः, 'होचाः' होमभीसाः, कर्मस्यासस्यर्विता दत्यर्थः। 'एकइत्' एक एव सवि- ता, 'विद्धे' सर्वमिदं निर्मितवान् । कीदृष्टः, 'वयुनावित्' स्वित्यक्षमानाभिप्रायाभिष्ठः । कथमेक एव सर्वमिदं इत-वानिति न विद्योतयं। ततः 'सवितः', 'देवस्थ', 'परिष्ठुति-र्मषो' परितः सर्वेषु वेदेषु श्रूयमाषा सुतिर्मष्टती॥

श्रथ ब्राह्मणप्रपाठकस्य दितीयानुवाके साथं मन्त्री वि-नियुज्यते। तस्रोपोद्वातलेन प्रथमानुवाके प्रवर्ग्यानिष्यन्तिर्न-रूपते। तचादी सुत्यर्थमुपाख्यानमारः। ''देवा वै सचमामतः। च्छद्भिपरिमितं यञ्चकामाः। तेऽब्रुवन्। यसः प्रथमं यञ्च प्रकात्। सर्वेषाससासाचासदिति। तेषां सुद्धेचं वेदिरा-सीत्। तसे सास्डवा दिचणाई श्रासीत्। तूर्प्रमुत्तराई:। परी-क उच्च चनार्द्धः। मरव खत्करः ॥ १॥ तेषां मखं वैष्णवं यज्ञ श्रार्च्छत्"। (५ प्र०१९स०। १स०) इति । पुरा कदाचित् 'देवाः', 'यत्रस्कामाः', यनः 'चह्रिपरिमितं' साधनद्र व्यससञ्जा परिता निर्मितं, प्राढं 'सचं', श्रनुष्टितवन्तः, श्रनुष्टातं प्रवर्त्त-मानाः 'ते' देवाः, परसारं समयरूपमिदं वाक्यं 'श्रृतवन्'। 'प्रचमं' यञ्चफसस्रोपकमे, 'यद्यमः' कीर्क्किएं, 'नः' श्वसान्, 'चाच्छात्'\* प्राप्नुयात्। 'तत्' यज्ञः, 'नः' चास्नाकं, 'सर्वेषां', 'सद्दासत्' साधारणमेवास्तु, नलेकस्त्रैव साधारणम्, 'इति' एवं परखरं भाषां छला, प्रदुक्तानां 'तेषां' देवानां, चत् 'कुर्क्चेचं' पुराषप्रसिद्धं, सैव 'वेदिरासीत्'। 'तस्त्रै' कुर्क्चेच-

<sup>\*</sup> नेऽसामार्च्त् इति तै॰ पाठः।

क्पायासाथा वेदेः, 'खाण्डव'तूर्मपरीषण्डव्दवाण्याः, पुण-देवविवेषाः द्विषदिगानाः भभवन्, 'मरवः' जसरहिता श्रमदेवाः, जल्करक्पा भभवन्। वेदेवल्लरभागे पांद्रह्णा-द्यो यत्र प्रविधने से। अस् 'जल्करः', तस्यां वेद्यामुपतिष्ठतां 'तेषां' देवानां मध्ये, 'वैष्यवं मसं' विष्णुस्वामिकं सनं, 'यत्रः', प्राप्तीत्। तिस्मिन् सने विष्णुक्रव्दवाण्यो यञ्चाभिमानी देवा ग्रहपतिलेन दीषितः, भते। विष्णुसनं क्रतवानित्येवं विष्णु-नामा यत्र भाषीत्॥

तसिन् सचे विष्णुनामकस्य पुद्वस्थेतरदेवैः सद्द विशेनिमित्तं कस्य दर्भयित। "तन्यकामयत। तेवापाकामत्।
तं देवा प्रमाणन्। यक्षोऽवर्दस्यमानाः। तस्यामानतस्य।
स्वाद्धनुरणाजत। द्विणादिषवः। तसादिष्ठभमं पृष्णजमा।
स्वाद्धनुरणाजत। द्विणादिषवः। तसादिष्ठभमं पृष्णजमा।
स्वाद्धनिष्ठभमं। व्यवेऽनिष्ठभमा नामिधृष्णुवनि।
तसादेकमिषुधिन्तनं। व्यवेऽनिष्ठभमा नामिधृष्णुवनि।"।
(५ प्र०१ प्र०१ रम०) इति। विष्णुः स्वं स्वतवानित्येतादुः
यद् यप्रस्तिम् स्व प्रासीत्। 'तत् यत्रः, ममैवास् नास्वेषामित्येवं विष्णुर्नित्तां 'प्रकामयत'। कामविला च 'तेन'
यत्रसा, सद्देतस्वताप्तात् स्वयं 'प्रपाकामत्', तदानीमन्ये
'देवाः', तत् 'यत्रः', प्रवरेद्धिमक्षनः, 'तं' विष्णुं, प्रन्यन-

<sup>\*</sup> तूर्बेध्वपरिबच्चव्दवाचा इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> परित्वच्यन्ते इति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> यज्ञनिसिक्तसिति तै । पाठः।

खन्। तैर्देवै: 'खन्यागतद्य', विच्छो: सयद्यादेकं 'धनुः' एत्यं, द्विषद्याद् वद्यो वाषा जत्यनाः, विच्छो: सद्य-व्यमाचेष तद्रयन्तिः। यद्यात् कार्यात् 'धञ्चनमा' यज्ञाक्यम खत्यनिर्ध्येषुधन्यसमूद्य सेऽयं यञ्चनमा। यञ्चो
वै विष्णुदिति श्रुतेः, यञ्चस्ति विष्णुरूपलात् विष्णोदत्यनखञ्चादेवीत्यमं भवति। 'तस्रात्' यञ्चनमानात्, 'दषुधन्य'सक्पं 'पुष्णजन्य', रत्युच्यते यञ्चस् पुष्णक्पलात्। वामदृष्टे दधद्वनुदेविषद्यते वाषान् धृलाविद्यतं 'तं' यञ्चपृद्यं, 'एकं',
एव 'सन्नं', रतरे रृषुधन्यर्दिता देवाः 'बह्वः', सन्नोऽपि 'नास्वधृष्णुवन्' स्रभिभवित्यास्रक्षवन्, यस्रादेवमच 'तस्रात्',
खोकंपीषुभिर्धनुषा चोपेतं 'एकं' पृद्यं, तद्रदिताः 'बह्वः'
पृद्याः, स्रभिभवितुं न स्रक्षवित्ता।

त्रथ यज्ञपुरुषस्य गर्वप्रसङ्गेन दीशितनियमं विभन्ते।
"सीऽस्रायत। एवं मा समां बह्वा नाम्यधर्षिषुदिति। तस्य
सिशियाषस्य तेजोऽपाकामम्। तद्देवा श्रोषधीषु न्यस्तुः। ते
स्रामाका श्रभवन्। स्रयाका वै नामैते॥ ३॥ तत् स्रयाकानाष्ट्र स्रयाकलं। तस्यादीशितेनापि स्टश्च स्रोतयं। तेजसे।
पृत्ये" (५प्र०१९२४०।३म०) इति। 'सः' धन्ती यञ्चपुद्वः,
'श्रस्ययत' स्रयं हास्यं स्तत्वान्। हास्याभिप्रायस्य तेनैवेश्यते।
श्रद्धमेक एव एते तु देवाः व्रतस्थवव्यक्षाकाः तथापि मामभिभवितुं न ब्रकाः, 'इति' एवं, 'विश्वियाषस्य' गर्वेष
स्रयं स्नत्वतः, 'तस्य' यञ्चपुद्वस्य स्नावात्, तदीयं 'तेने।पा-

कामत्' गर्वेष प्रयक्षे शिषासे यति सामर्थमप्रगतं। पुनर्षि
कथित् तत् स्वीकरिस्थतीति मला ते 'देवाः', 'तत्' तेत्रः,
प्रत्यच नीला तेन यथा न जायते तथा गूढं कन्तु कासुचित् 'भोषधीषु', निम्हृदन्तः। 'ते' चैषधिविश्रेषाः यज्ञसम्बन्धिना तेजमा युक्ताः, 'स्थामाकाभिधाः' धान्यविश्रेषाः,
'स्रायाकाः', रत्येतादृष्रं 'नाम', प्रर्शन्त। यसादेतस्य नाचाः
थाग्याः 'तस्रात्', 'स्थाकानां' स्थायदुत्पकानां धान्यानां
'स्रायाकलं' स्थायकनामाभिज्ञयवद्दारेण प्रसिद्धं, यसाद्वः
स्थायं कुर्वते यज्ञपुद्वात् तेजोपकानां 'तस्रात्' कार्षात्,
'तेजसः', स्वसिन्धेवावधारणार्थं मुखमपिधाय दोचितेन
'स्रोतयं'। यसपि दीचाप्रकर्णे क्रप्णविषाणया कष्डूयतेऽिष 'ग्रियां', स्रायत दति विधिरस्ति तथापि प्रसङ्गाद्व स एवानूषत दत्यवगन्त्रयम्॥

श्रध प्रवर्ग्यमंभद्दावीरसमाट्शब्दानां निर्वेषनानि प्रस्तोस्माणद्दिः प्रश्नंसार्थं दर्शयति । "स धनुः प्रतिष्क्रभ्यातिष्ठत् । ता उपदीका श्रव्यन् वरं द्रणामदे । श्रष्ट व दम् १ रन्धयाम । यत्र क च खनाम । तद्पोऽभिद्रणदामेति । तस्माद्पदीका यत्र क च खनन्ति । तद्पोऽभिद्रन्दिन्ति ॥ ४ ॥ दारे दिता यत्र क च खनन्ति । तद्पोऽभिद्रन्दिन्ति ॥ ४ ॥ दारे दित्र श्रासं । तस्य व्यामप्यादन् । तस्य धनुर्विप्रवमाण् श्रिर् उद्वर्त्तयत् । तद् धावाप्रथिवी श्रनुपावर्त्तत । यत् प्रावर्त्तत । तत् प्रवर्णस्य प्रवर्णतं । यद्वां दत्यपतत् । तद्दर्मस्य घर्मतं । सहते वीर्यमपप्रदिति । तम्रदावीरस्य सद्यवीरतं ॥ ॥ ॥ षद्याः समभरन्। तत् यवाचाः सवाट्वं।" (५प्र०१९७०) 'सः' बच्चपुदवः, युगुत्तून् देवानितस्ततः प्रतीचमाचः 'धनुः' प्रविष्टम्य सकीयस धनुष कर्भकोटि चिनुकसाधसात् कष्डममीपे बृढमवष्टभ्य तथैव स्थितवाम्। त्तदानीमेतस प्रतीकारमन्त्रिस्तः" देवान् प्रति 'ताः' प्रसि-द्धाः, 'खपदीकाः' पिपीश्विकासमानाः चुद्रजन्तवा वस्त्रीकस्त निर्मातारः, ररं 'चनुवन्', हे देवाः प्रथमं तावदविमममेकं 'वरं', प्रार्थवामचे। 'श्रव' श्रनमारं, 'वः' युग्नदर्थं, 'इमं' चच्चपुद्यं, 'र्ञ्यवामः' साधवामः । कोऽसै। वर इति सेऽभि-चीचते। असी 'चच', कापि वयं मुखेन 'खनाम', तच 'चपः', श्रभिप्राय 'दृषदाम' द्रवीकर्वाम, 'इति'। 'तस्रात्' कार्वात्, 'सपदीकाः' वस्त्रोकनिष्पादका जीवाः 🕆 'यन', कापि 'खन-नि', 'तत्' चेपं, 'चपः', चिभग्राय 'हन्द्नि' द्रवीतुर्वन्ति । 'चि' चस्रात् कारचात्, 'चासां' उपदीकानां, तद्रवीकरच-बामर्थे 'वारे दृतं' वरेष धन्यादितं, तस्रात् तसुन्नं, तते। सन्ध-वरा उपरीकाः वनैर्भूमा तसमीपे बमागत्व 'तस्र' धनुवः, चधः कापि सद्रां 'च्यामपि' गुचच, 'चदन्' भचितवस्यः! ततखद्भनुः च 'विप्रवमाणं' विकारेणे। ध्वे प्रवर्त्तमानं, 'धनुः',

<sup>\*</sup> चिन्द्रित हित तै । पाठः।

<sup>†</sup> जन्तव इति तै॰ याठः।

<sup>‡</sup> खिपश्चित्रे धनुषः केटिमिप शिथिकीक्तवतः। तथावय-केतुके यक्षित्रिक्ते विकल्पेय धनुर्व्यामिक्तित् खयमित्वृक्षे। तत्री-यदीकाभिः खादिततात् ज्यायां तुटितायां विभवमायं विक्रीयेवेक्से भवतंमानं धनुदिति तै॰ पाठः।

'तक' यश्चपुर्वक, 'ब्रिरः', 'खरवर्त्तंवत' हिलोधीं प्रावर्त्तंवत्।
'तत्' चिव व्रिरः, कार्धी बुक्तेवपर्यंगं गला तता भारेव
भूमावधः पिततं, तकारिदं व्रिरः 'खावाष्ट्यिषी', छने चिप
प्रमुक्तमेव 'प्रावर्णत'। तकार्ययेव व्युत्पत्ता तस्य यश्चविरसः
प्रवर्णताम सन्यसं। भूमी पत्रमवेखायामुत्वस्रस ध्वयेरगुकरचे
यः 'बां', रति ब्रब्दः, तथाविधवव्दोपेतलात् च्रस्त विरचे।
धर्मनाम सन्यसं। 'महतः' यश्चपुरुवस्र बकाश्चात्, 'वीर्यमपत्तत्'
सारमूतं चिरः पतितं, तताऽनयेव व्युत्पत्ता 'महावीर'माम
सन्यसं। 'चत्' बस्चात् कार्वात्, 'चस्वः' प्रविद्याः, सकाश्चात्
'समभरम्', देवास्विक्ररःसमादाय प्रेवितवनाः तस्नात् सन्यस्यम्।

एवं चन्नजिरको नामचतुष्टचिनवंचनमुक्काऽविशिष्ट चन्ननरीरका फलप्रधोजनलक्यनेन तिक्रिः प्रभंगति। "तथ्र
स्नृतं देवताक्षेधा खर्छत। चिन्नः प्रातःश्वनं। रख्नो माध्यन्दिनश्र ववनं। विश्वे देवास्तृतीक्यवनं। तेवापशीर्का चन्नेन
चन्नमानाः। नान्नियोऽनाद्त्यत। न सुवने खेळकम्बद्धवन्।"
(६प्र०१२७०।६म०) दति। 'तं ख्रृतं' निरोरास्तिकेन सिस्ति
तं चन्नपुरुषदेशं, चन्याद्यो देवाः 'चेथा', रहतिवन्तः। तथ्य
'चिन्नः', 'प्रातःस्वनं', जगाद। 'दक्रः', तु 'माध्यिद्धनं
सवनं', रहतिवान्। 'विश्वे देवाः', 'हतीयस्वनं', जर्छः।
'प्रपशिर्कां' प्रवर्गाख्यविरोर्हितेन पूर्वे।क्रस्वनच्यक्किन, 'तेव
चन्नेन', 'यनमानाः' चन्याद्यो देवाः, 'मान्निपः' खापेष्टि-

तानि कर्मेषवानि, 'श्रवाद्यात' 'न', प्राप्तवन्तः, 'सर्वक्षीकं', श्रवि 'वासवयन्'॥

त्रथ प्रवर्ग्यपदितका यज्ञका फकहेतुलं दर्जनित। "ते क्षेता अत्विनावज्ञवन् ॥ ६॥ भिवनी वे सः। इटं यज्ञस त्रिरः प्रतिथक्तमिति। तावत्रूतां वरं दृषावधै। यह एव जायचापि रहच्चतामिति। ताभामेतमाचिजमरावज्। तावेत-चन्नक त्रिरः प्रत्यभक्तां"। (५प्र०१९ च ०।६म ०) इति। प्रवर्धन म्हितेव बच्चेन प्रसमसभागाः 'ते देवाः','त्रविनै।', प्रत्वेतत् 'त्रपुषन्', हे प्रत्रिनी युवासकार्तः मधे विकिसनी 'क्यः', तसात् 'रदं वज्ञस विरः', 'प्रतिथक्तं' वुवर्षि वज्ञवरीरे प्रवर्त्तवतं, " 'इति', "ती' प्रयिनी, प्रवर्षवार्षे 'वरं' जत्कीय-क्रपं सामविषेषं, 'त्रपावरें'। रह्युका केरवी वर रह्यात्रस्त तं वरमुक्तवनी । 'चच' प्रक्षिन् वेशमधाने, 'नावपि' किस्-कयोरावधीरपि, युक्तसाम्बेन 'ग्रह एव', 'स्वातां', न तु चिकिश्विमुच्यं क्षेत्रादिकं, 'इति'। ततः 'ताश्वां' चित्रश्वां, 'एतं' पात्रिनं यदं, 'प्रवृष्ठम्', 'ता' पास्त्रिना, चिकित्यवा 'बश्च बिरः', ब्रह्मप्यतां । प्रतिधानं नाम प्ररीरे पुनः यन्भानं । प्रवर्णं द्रत्येतकामकं वत् कर्म तदेव यक्तवरीरे प्रति~ चितं विरः। तेन तारुप्रेन प्रीर्चा प्रवर्गस्यविरेत्युकेन बज्जेन चनमाना देवाः खापेचितान्यस्यक्षतानि सर्गद्य प्राप्तुदन्॥

<sup>\*</sup> प्रवर्षेयतिनिति तै॰ पाठः।

<sup>+</sup> वस्त्रेपादिकमिति तै॰ पाठः।

<sup>!</sup> प्रत्यक्षक्तामिति वै॰ पाउः।

तेवा वे सम्मासतेत्वार स्वेतावता महता प्रवस्थेन प्रवग्रांकां कर्म प्रसाध तदेव कर्म विधन्ते। "यत् प्रवर्धः।
तेन स बीर्णा यद्येन सम्मानः। स्वाधियो हस्यत। स्रभि
स्वगें कोकमभ्यम् ॥ यत् प्रवर्धे प्रवक्ति। यद्यक्षेव
तिक्दरः प्रतिद्धाति। तेन स बीर्णा यद्येन यम्मानः।
स्वाधियो हस्ये। स्रभि सुवर्णे कोकं स्वति। तस्पादेव सास्वित्रप्रवद्यां स्व। यत् प्रवर्धः॥ ०॥" (५प्र०१० प्र०१० म०)
हति। यदि प्रवर्धां स्व कर्मानृतिष्ठेत्। तत्तर्धि यद्यस्व विद एव
प्रतिसमाहितवान् भवति। ततः 'सबीर्णां' विदःसहितेन,
'यद्येन', 'यम्मान् स्वाधायनीयानि स्वन्यान्यफ्षानि।
प्राप्तीत स्वन वाभिनयति। यसादित्यां समाधानं सतं
'तस्यात्' कार्षात्, सः प्रवर्धास्थः कर्मविष्ठेषे।ऽसि, सं 'एकः',
स्वासिनप्रवया हति सासिनमन्ताः प्रवयसः प्रवद्वा सस्यिन्
प्रवर्धे से।ऽयं 'सासिनप्रवयाः'। 'हव'स्रव्ह एवकारार्थः॥

एतदेव आश्वाषक्षे प्रपाठके प्रथमानुवाके प्रवर्धाखं कर्म विभाष दितीयानुवाकादी युद्धते मन रखेतवान्त्र-बाधं देशमं विभन्ते। "सावित्रं जुद्देशित प्रस्ते । चतुर्व्ही-तेन जुद्देशि। चतुष्पादः प्रवः। प्रग्रूनेवावद्ये। चत्वेश दिशः दिखेव प्रतितिष्ठति"। (५ प्र०१२ प्र०१२ म०) रति। मन्ते देवस्थ ला स्वितः परिष्ठुतिरिखुक्तलायान्त्रः 'साविनः,'तद्भोमः

<sup>\*</sup> प्रशंखेति तै । पाठः।

<sup>†</sup> यानि पानानि बानि इति बै॰ पाठः।

'प्रस्रती' प्रयवाय सम्बन्ते। सुवेष जुङ्गां चतुर्वारं स्ट्रहीतं चदाक्यं तेन जुङ्ग्यात्। चतुःसङ्ग्रासाम्बात् प्रस्तुपाप्तिर्दिषु जित्रहा च॥

पुनरपि चतुः सङ्घा प्रकारान्तरेष प्रशंसति । "इन्दा श्रस देवेभ्वाऽपाकामन्। न वे। भागानि इयं वच्छाम इति। तेभ्य षतचतुर्यशितमधारचन्। पुराऽनुवाकाये याच्याये॥१॥ देवताचै वषट्काराच। चचतुर्य्यद्वीतं बुहोति। कन्टाप्र-कोव तत् प्रीकाति। तान्यका प्रीतानि देवेश्वे इकं बहनि।" (५प्र । १प्र । १प्र । का नाविधक न्दे । वुक्र पुरे । उनुवास्ता-श्वमिमानिनो देवा इविभाग्या 'देवेभ्यः', खपरक्ताः सन्ती-उन्यचागच्छम्। किं मुक्तो मता इति, तदुच्यते। चे देवा भागर्षितानि वर्षं 'इन्हांसि', 'वः' युग्नदीयानि, द्वींदि 'न बच्चामः' इविवैद्यं न करियामः, 'इति', मुवनाः तदानीं देवा विचार्य है। मका खे चत् चतुर्गहणं तच्चन्दमां शितिकरं भवति इति तेवां भागमकच्ययन्। तच प्रथम-यद्यं पुरी (नुवाक्यास्त्राया गायत्री देवताया "स्तृष्टिकरं। दि-तीयग्रहणं याज्याख्यायास्त्रिष्टुब्देवतायास्त्रष्टिकरं। देवताख्या-या जगतीदेवताबास्तुष्टिकरं । चतुर्थयस्यं वषट्काराख्या-या चनुषु व्देवताचा खष्टिकरं। चतच तुर्यं ही तेन हो से सति. क्न्द्रे। देवताः प्रीणन्ति । ताच्य प्रीताः चत्यः 'इयं वहन्ति' ॥

<sup>\*</sup> पुरोऽनुवाक्याख्याया देवताया इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> मुख्यिदमिति वै॰ याउः।

तच दें। पछे।। यो सथा गे सद्यादिकं काला दीचछी छेटे: प्रानेत प्रवर्श्याधनं सद्यादिकं सन्पादनीय सित्येकः पदः। दी खायां समाप्तायां प्रतर्श्यानुष्ठानका खा एतः
सन्पादनीय मिळापरः पदः। तच प्रधमपचे सावि चही मो विदितः। दितीयपचे मी मांसवा हो मं निवार्थ के त्यसम्बपाठं
विभक्ते। "ब्रह्मवादिने। वदिना। होतव्यं दी चितस्य स्ट्याक्
दण होतव्याक्षमिति। इतिवें दी चितः। चच्चु क्रचात्। इतिच्छृतं
यत्रसावसमी प्रदश्यात्। चच्च जुड्मवात्॥ १॥" (५ प्र०१ द्याः)
क्रम०) दित। बच्च जुड्मवात्॥ १॥" (५ प्र०१ द्याः)
क्रम०) दित। बच्च जुड्मवात्॥ १॥ विद्यासम्बे। न चुच्चते।
'दी चितः', इतिःसमादकतात् 'इतिः', इत्। तचा सित चिद्द
'इति जुड्मवात्', तदावीं इतिःसमादकं 'खजमानं', एव 'चन्नी',
प्रचित्तेष्त्।

चहामपचे तु। "यञ्चपुरमारियात्। यजुरेव वहेत्। व इतिष्कृतं धजमानमग्नी प्रद्धाति। न यञ्चपद्रमारेति" (५प्र०।२चर।१मर) इति। चञ्चय देशमस्वषमञ्जमकारितं भवेत्। तिते देशदचपरिद्यारायाञ्जतिप्रचेषं परित्यव्य 'यजु-रेव', पठेत्। ध्यपि चुञ्चते मन इत्येषा च्यनेव तथापि सजुरैं पठितसात् युष्यतेऽनुष्ठान इति खुत्यस्था वा यजुरित्युष्यते।

<sup>&</sup>quot; दीचिनीयेख्या संख्रुते। चीऽयं दीचितः तस्य साविचमक्तेन 'हो-तचं', न ना इत्वेनं त्रस्वनिद्दिनां मीमांसा विचाराषा प्रदक्तिरिति तेषद्वपुत्तकपाठः।

<sup>†</sup> तदे। वपरिद्वारा वेति वै॰ पाठः।

# (श्रेहेवस्य त्वा सवितुः प्रसिवे। श्रेश्विनीर्वाष्ट्रभ्यां। पृथ्का इस्तीभ्यामार्द्रहे(१)।----

त्रव होमाभावाद्यजमानस्य प्रचेपा न भवति । मन्त्रस्य पठि-तलाद्यज्ञाकुमपि नान्तरितं भवति ॥

कत्यः। देवस्य ला स्वितः प्रस्व द्रायिश्वमादत्त द्रि। पाठसः। (१) "देवस्य ला • इसाभ्यामाद्दे" (१) द्रित । हे सभे प्रेरकस्थान्तर्याक्षिणः 'देवस्य', प्रेरणे स्वित 'श्रिश्वनोः', सम्बन्धिभ्यां वाड्यद्धान्यां 'पूष्णः', सम्बन्धिभ्यां 'इस्ताभ्यां', च 'लामाद्दे' स्वीकरामि॥

तक्षा श्रेः खादिरलं विधन्ते। "गायचीक्षम्दाष्ट्रकायमन्यत। तक्षे ववद्वारोऽभ्यव्य विरोऽक्किनत्। तस्ते देधा रकः
परापतत्। प्रथिवीमधंः प्राविधत्। पग्नुत्नर्थः। वः प्रथिवी
प्राविधत्॥ ६॥ च खदिरोऽभवत्। वः पग्नुत्। छोऽजां।
यत् खादिर्यक्षिभवति। कन्द्रसामेव रक्षेन चश्चस्य धिरः सम्भरति।"(५ प्र॰।२ष०।३म०) इति। गायचीदेवता धामादरखगर्वेषेतराचि 'कन्द्रांसि' चिष्टुवादीनि, षद्मतिचिक्वित्ततितिति 'समन्यत'। तदा ववद्वाराभिमानी देवः कुद्धः चन् 'सम्बय्'
प्राभिमुख्येन प्राप्य, तन्धाः गायच्याः 'धिरोऽक्किनत्'। तसाक्तिमुख्येन प्राप्य, तन्धाः गायच्याः 'धिरोऽक्किनत्'। तसाक्रित्रप्रदेशक्तितः 'रसः', 'देधा', भ्रता 'प्रथिवीं', 'पग्नुन्',
च 'प्राविधत्'। प्रथियां प्रविष्टः 'सः' भागः, खदिरद्येषोऽभ्रत्। पग्नुषु प्रवेष्टुं गताः भागः 'सर्थां', 'प्राविधत्'। सतो-

ऽिक्षः 'खादिरी' कर्तथा। तथा सति 'क्षन्दसां', समन्धिना 'रसेन', 'यञ्च अ', 'तिरः' प्रवर्गक्षं, समादितं भवति। गायचां कि चिष्ट्प्सन्द्वं अगतीसमद्धं चाखरदयं प्रमा-भूतिमिति कद्र्येत्यच प्रतिपादितं। ततो गायचीरसः सर्व-कन्दसां रसे। भवति। महावीराख्यं पाचं निष्पाद्यितं म्त्रस्वनगर्थाभयतखीच्छा व्यायाममाची काष्ठसुद्दासक्षणा प्रक्षितित्वुच्यते। व्यायाममाचलादिसच्यानि पञ्चमकास्य उद्यासभारणप्रसावे द्रितानि। चत्रप्त स्वकारेण तस्न-च्यमतिदिक्षते। साग्निका व्यास्थाति॥

खदिरेण यह विकल्पार्थं पण्डयं विधन्ते। "यदीदुमरी। कर्मा उद्यमरः। कर्जेव यञ्च जिरः ससारति।
यद्वेणवी। तेको वै वेणुः॥ ४॥ तेनसैव यञ्च जिरः ससारति।
यद्वेकद्वती। भा एवावद्य्ये।" (५ प्र०१२४०१८-५४००) इति।
श्रीदुमरफलसोपदंश्रक्षेण भद्धालात् कर्पूपलं। प्रशिदेविथे।
ऽनिखायत संवेणुं प्राविश्वदिख्युक्तलात् वेणोचेको ह्रपलं। प्रशेः
सप्तस्य यता विकद्वतं भा श्रार्क्षदिखुक्तलादैकद्वतलेन 'भाः'
दिशिः, प्राप्नोति॥

चभादाने मक्तं विनियुच्य व्याचिष्टे। "देवस्य ता सवितः प्रसव इत्यक्षिमादक्ते प्रस्तये। चित्रनोवीक्रभामित्याच। च-चिना चि देवानामध्यर्यू चासां। पूष्णे चस्वाभामित्याच चत्ये।" (५प्र-१९च-१५म०) इति।

<sup>#</sup> सार इति ते॰ पाठः।

# (ण्याधिरसि नारिरसि । चुध्वर्ष्ट्वेथेः(१) । (१)जित्तेष्ठ मद्याखस्यते ॥ १ ॥

कच्यः। (१) "चिथित्सि जात्तिस्य" दत्यश्चिमक्वयत द्रति। "चध्यत्त्रह्रेवेश्यः" (१) दत्येतावाद्यक्तेष्रेषः। हे खननहेता लं केनापि न च्रिवसे न भच्चसे द्रति 'चश्चः', 'चसि'। नृषां महावीरार्थिनामुपकारत्वात् 'नात्त्रिस'। 'देवेश्यः' देवार्थे, 'चध्यत्त्रत्' यागनिष्पादिका, चिस् ॥

श्रीसन् मन्त्रं पूर्वभागस्य तात्पर्थं दर्शयति। "वञ्च इव वा एषा। यदिन्धः। श्रीभरिष नारिरसीत्याः श्राम्ये ॥ ५ ॥" इति (५ प्र०१२ श्र०१५ म०)। तीत्त्र्णायत्यादञ्चसमानत्मम्। न ष्टी-यसे नृष्णमुपकत्त्री चेत्युपलास्त्रनादुगस्य श्रान्तिः। श्रयवा श्रिरः न भवसीति 'नारिः' इत्युपलास्त्रनम्॥

उत्तरभागस्य तात्पर्यं दर्शवति। "श्रध्वरक्रद्वेभ्य इत्यादः। स्त्रो वा श्रध्वरः। स्त्रज्ञह्वेभ्य इति वा वैतदाद्यः"। (१प्र०। १ श्र०। ६ स०) इति ॥

कचाः। उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्यत इति ब्रह्माणमामस्त्रयत उपोत्तिष्ठति ब्रह्मोभावुत्तरमर्द्ध्यं क्रियत इति। तस्या स्वरः पाठस्त । (४)"उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्यते ॰ इन्द्र प्राप्त्रभंवा सचा"(४) इति। दे 'ब्रह्मणस्यते' मन्त्रस्य पास्तक, स्त्रस्वननदेशं प्रति

<sup>°</sup> न (अयसे इति तै॰ पाठः।

देव्यक्तस्त्वेमहे। उपप्रयंन्तु म्हतः सुदानंवः। इन्द्रं प्राश्वभेवा सचा (१)। (१) प्रेतु ब्रह्मणस्यतिः। प्रदेखेतु स्टन्तः ता। श्रच्या वीरवर्धः पङ्किरीधसं। देवा यत्रं नयन्तु

गन्तुमस्तात् स्त्रागत् 'उत्तिष्ठ', 'देवयनाः' देवानि स्क्रमः, वयं 'लां' ब्रह्माणं, 'ई.महे' प्रार्थयामहे। 'सुद्दानवः' ब्रोभनस्त्र फसस्य दातारः, 'मह्तः' देवाः, 'उपप्रयन्तु' समीपे प्रकर्षेष गच्छन्तु। हे 'इन्द्र', 'सचा' श्रस्ताभिः सह, 'प्राष्ट्रह्रः' प्रकर्षेष श्रीम्रगामी, 'भव'॥

मन्त्रस्य तात्पर्यं दर्शयति। "उत्तिष्ठ त्रञ्जाणस्य द्रायाः।
त्रञ्जाणेव यञ्चस्य भिरोऽच्हेति" इति। (५प्र०।९प्र०।६म०)।
च्यालका त्रञ्जास्त्रोनेव सद्यञ्चस्य त्रिरोक्ष्णं प्रवर्श्यपाणं 'प्रच्ह्र'
प्राप्तुं, 'एति' गच्हति॥

कथाः। चाददते क्रष्णाविनभनुनयन्यजां पुष्कगसामधं द्वाषमिति प्रेतु ब्रह्मचयतिरिति प्राच्चोऽसप्रयमामभिप्रब्रज्ञान्त यच स्टइं खनियमः स्तुरिति। पाठसः। (१) 'प्रेतु ब्रह्मपर्यातः । नयम् नः''(१) द्दति। 'ब्रह्मणस्पतिः' मन्त्रस्य पासकः, स्टलिक् ब्रह्मा, 'प्रेतु' प्रयमते। गच्चतः। 'सनृता' यज्ञसम्बन्धनी मन्त्रगतप्रयवाकारूपा, 'देवी', प्रकर्षेष 'एतु' गच्चतः। किमर्थमिति तद्यते। 'नयें' नृत्यः यज्ञमानेश्वा दितं,'पङ्किराधमं'पाङ्क्षय यज्ञस्य साधकं,'वीरं' मदावीरास्त्रं पासं, 'मुच्क' प्राप्तुं, 'देवाः', सर्वे 'नः' स्रह्मदीयं, यज्ञं 'नयम्।'॥

### नः(t)। (१)देवी चावाप्रविवी ऋतुं मेऽमश्सावां(१)।

प्रथमपादे प्रतिष्ठाब्दस्य तात्पर्यं दर्भयति । 'प्रैतु ब्रह्माणस्य-तिरित्याद । प्रेत्यैद यज्ञस्य जिरोक्केति" इति । (५प्र०१२४०। ७म०) । 'प्रेत्यैद' प्रथमता गलैद् ॥

दितीचपादे सनृतामध्येन प्रियवाकायुक्तसः यञ्चसः विव-सां दर्भयति । "प्रदेखेतु सनृतेत्वादः। यञ्ची वै सनृता" इति । (भूप्र०।२५०।८ म०) ।

हतीयपादे पिष्क्रिराधसम्बद्धेन धानाकरस्मादिपश्च स्वियुं-ऋख यज्ञस्य विवर्षा दर्भयति। "मच्छा वीरं नर्थे पिष्क्रिराधस-मित्यास्॥६॥ पाष्क्री सि यज्ञः" इति। (५ प्र०।२ प्र०।८ म०)॥

चतुर्घपादे देवा यज्ञं नयन्त्रित्यस्य तात्पर्यं दर्भयति। "देवा यज्ञं नयन्तु न दत्यादः। देवानेव यज्ञनियः कुद्ते" दति। (५ प्र०१२ प्र०१२ म०)। 'यज्ञनियः' यज्ञस्य नेद्धन् प्रवर्णकान्॥

कस्यः। उत्तरेष स्वत्खननं क्रम्याजिनं प्राचीनगीवमुत्तर-भोमासीर्यं। (()"देवी यावाष्ट्रियवी" इति स्वत्खनमिम-म्मयत इति। त्रनु मेऽमश्सार्थां"(() इति मम्बन्नेषः। हे 'द्यावा-पृथियो।', 'मे' मदीयं, व्यापारं 'प्रम्यमश्सार्थां' युवयोरनु-मतं कुदतां॥

मन्त्रस्य देवतचारभागुष्ठायां तात्पर्यं दर्भयति। "देवी द्यावापृष्ठिवी अनु मेऽम्स्साचामित्यादः। साभ्यामेवानुमते। यज्ञस्य भिरः सम्भरति" इति। (५प्र•।रत्र•।१९म०)॥

# (°) च्रध्यासम्बर्धसम्बर्धस्य चिर्दः (°) ॥ २॥ (°) मखार्यत्वा। मखस्य त्वा शिर्षो (°)।—

कत्यः । (<sup>७)</sup> ''सद्धायमधं' दति स्वत्धनेऽभिषा प्रश्रव्य ''मबस्य जिरः''<sup>(७)</sup> दत्युपादायेति । 'ष्रश्च' षिक्षन् दिने, 'स्न-द्धापं' कर्मणा यस्द्वी अध्यायं । ददं सद्दूपं 'मबस्य जिरः' यज्ञस्य जिरःस्वानीयं प्रवर्णयाचक्षपं ॥

मनादयं परेव व्यापते। "च्ह्यासमय मसस्य जिर द्याह। बद्यो वे मसः। च्ह्यासमय यज्ञस्य विर इति वा चैतदाह" इति। (५प्र-१९ष्ठ-१९म०)।

कचा:। (म) ''मखाच ला' इति इरति ''मखस्य ला ब्रोक्षीं''(म) इति क्रव्याजिने निर्वयतीति। हे स्तिके, लां 'मखास' चन्नाचें, हरामीति नेवः। तचा लां 'मखस्य' चन्नस्य, 'ब्रोक्षीं' ब्रिरोक्पप्रवर्धार्थे, निर्वयामीति ब्रेवः॥

भक्षदयं सहैव व्यापष्टे। "मखाय ता मखस ता श्रीची द्वाहा । निर्दिभीवेन हुर्ता ॥ ० ॥" दति। (५ प्र०१२४०। १३म०) 'निर्दिभीव' घजायें दृष्ट प्रवित्येषने कथ्यवित्वे, 'एनत्' स्तृत्सक्षं, 'इर्ति' निर्वपति, चेति दृष्ट्यं॥

चदुक्तं स्वयकारेष, एवं दितीबं हतीबद्ध दरति द्वयाधि-तुर्धे वावतीं स्टदं प्रवर्ण्याचेश्वः पाप्तां सन्वत दति। तदिदं विधत्ते। "चिर्दरति। यब दमे खेकाः। एश्व एव खेकिश्वा

## (र) द्यत्वर्ग श्रासीः (र)। (र) चुम्बासम्ब । मुसस्य

यज्ञस्य जिरः समारति। तृष्णीं चतुर्थं×् हरति। चपरिमिता-देव सञ्जस्य जिरः समारति" इति। (५प्र•।र्घ्र०।१४म०)॥

वस्त्रमाणस्यारेश्वा सदः प्राथम्यं विधन्ते। "स्त्यमा-द्रे इर्ता। तस्तान् स्त्यनः कद्यत्यमः" र्रत (५ प्र०१२ व ११६म०)। ये च वराइविहतादयः स्थाराः तेश्वः 'ग्र्ये' प्रथममेव,स्टं खाला तस्तात् 'स्त्यनात्' गर्नात्, स्टं इरेत्। स्थाद्यं 'स्त्यनः', स्वनीयां वेदनामनपिता यजमाने।प-काराधं स्ट्रं प्रथम्हति। तस्ताद्वनित्रयेन 'कद्यः' रूपासुः, वतो स्त्यनादेव स्टं इरेत्। न सम्यता यतः स्तिश्वत् स्ट्रानेया॥

कर्यः। एवमितरसभारानभिमन्त्रणेऽधिकारः, रयाद्यया आसीरित वराष्ट्रविष्ठतमिति। येन प्रकारेण स्ट्री प्रणमुक्तं। तेनैव प्रकारेणेतरे वर्वे सभाराः सम्यादनीयाः। भभिमन्त्रणे त तत्र तत्र मन्त्रविष्ठेणेऽस्ति। 'देवी धावाप्रधिवी'
इति पूर्वेत्र स्ट्रोऽभिमन्त्रणं। (८) "द्यत्वप भासोः' (८) इति
मन्तः। वराषे दंद्रवा यं स्ट्रिकेषं सन्तादयित तन्त्रृत्स्रक्षं
वराष्ट्रविष्ठतं। हे बराष्ट्रविष्ठतं 'इयत्वर्धो' एतार्वत पुरादेके
सं 'श्राहीः'।।

मभिमन्त्रितसः वराइविइतसाइरणे मन्तान् दर्मयति।

शिरः। मुखार्य त्वा। मुखस्य त्वा शोर्ष्णे (१०)।
(१९) देवीर्वस्रीर्स्य सूतस्य प्रथमजा स्वतावरीः (१९)।
(१२) सुध्यासंमद्य। मुखस्य शिर्रः (१९)॥ ॥

<sup>(१॰)</sup>"च्छायमच ॰ ला श्रीर्चों"<sup>(१॰)</sup> रति। एते मन्ताः पूर्वे-वद्याखोयाः॥

एतेषां वराइविद्यतस्मारमञ्जाषां तात्पर्थे दर्भयति।
"दयत्यय त्रासीदित्याद। त्रस्यामेवाच्हम्मट्कारं यञ्चस्र त्रिरः
समारति" इति। (५प्र०१२०१६म०)। यावदराइविद्यतमस्ति
एतावती सर्वा अभिर्वराहेणोद्भृतलात्। एतचाधानत्राञ्चसे
स वराहो इपं छलेत्यादिना विस्पष्टमास्तातं। भतो वराइविद्यतसभारेष 'भस्यामेव', सर्वस्थामपि पृथियां, 'भक्कमट्कारं' भस्पोऽपंत्रो यथां यथा न भवति तथा छला, 'यञ्चस्र
त्रिरः', सम्पादितं भवति॥

कत्यः । देवीर्वजीरिति वस्तीकवपामिति श्रभिमन्त्रयत इति श्रेषः । पाठस्त । (११) "देवीर्वजीरस्य • स्थतावरीः" (११) इति । वस्तीकस्य निमादिकाः सुद्रममुख्यपाः 'वस्यः', से वस्यो देव्या यूयं 'श्रस्य' 'भ्रतस्य' प्राणिजातस्य, 'प्रय-मजाः' प्रथमत स्त्यस्ताः, 'स्वतावरीः' यज्ञवत्यः' सम्भारक्षेष् यज्ञनिम्पादकत्वात् तादृश्चा भवचेति श्रेषः॥

त्रनेनाभिमस्त्रितान् वस्त्रोकवपायाः समारणमन्त्रानास्। (१९)''ऋधासमद्य ॰ मखस्य त्रिरः'' (१९)दति। पूर्ववद्वास्त्रेयं॥ (१२)कृष्यासम्ब। मुकस्य शिर्रः। मुखार्य त्वा। मुखस्य त्वा शीर्ष्णे(१२)।—

वस्तीकवपायाः सकारणं विधक्ते। "ऊर्जं वा एतर रसं प्रथिया उपदीका उद्दिश्ति॥ मा यदस्तीकं। यदस्तीकवपा सकारो भवति। ऊर्जं भेव रसं प्रथिया प्रवह्ने। प्रथी श्रीच-भेव। श्रीचर्र श्रीतत् प्रथियाः। यदस्तीकः" इति। (५ प्र॰।२ प्र०।२०००)। 'वस्तीकं', 'चत्', विद्यते तदेतत् 'उपदीकाः' पूर्वे। का वन्यः, 'प्रथियाः', सकामादस्रहेत् भेव 'रसं' स्टदं, उद्भृत्य निष्पादयन्ति। प्रते। वन्तीकवपायाः सकारणेन अभिषारं 'ऊर्जंभेव', प्राप्तीति। प्रपि च कर्णमञ्जूस्ताकारसाम्यात् 'वस्तीकः', अमेः 'श्रीचभेव', तस्तादस्तीकवपा प्रमस्ता ।।

भवेनं प्रशंसति। "भवधिरो भवति। च एवं वेद्" इति। (१प्रवारभा वाश्यमः)॥

कथा:। इन्द्रस्थै। जोसीति पूतीकानिति। हे पूतीकसमूह इन्द्रस्थै। जो वसमि प्रनेन मध्येषाभिमन्तितानां पूतीकानां सक्षरणमन्तानाह । (११) "ऋद्यासमद्य कला श्रीर्थों" (११) इति। पूर्वनद्वास्त्रेयं॥

पूरीकासभारणं विधत्ते। "इन्ह्रो हचाय वजामुदयच्छत्। स यच यच पराक्रमत॥८॥ तन्नाभ्रियतः। स पूरीकसम्मे परा-क्रमतः। सेऽभ्रियतः। जातिं वै से धा इति। तदूतीकानामूतीकलं।

<sup>\*</sup> तसाद् वर्जानः वषा प्रश्चा, की चलात् र्रातः। तै॰ पाठः।

## श्रुविजा श्रसि व्रजापते रेतः।---

यदूतीका भविता। यश्चायेवेशितं इधितं दिश्वतः (५ प्र ०१९ प्र ०१९८ व ०)। पुरा कदाचित् 'दन्दः', राष्ट्र वास्य प्रेतितवान्। तदानीं 'सः' दन्दः, 'यथ यन' देन्ने, 'पराक्रमत' वश्चप्रचेपण्डाणं पराक्रमं क्रतवान्, तथ सर्वेष 'नाप्तिकत' यखायनपरे। दृष्ट्रकेन वस्त्रेण भृतः प्रद्रते। नासीत्। ततः 'सः' दन्दः, विचार्षं 'पूतीक कस्त्र' सभीपे कदाचिदवस्तितं दृषं प्रति 'पराक्रमत' वश्चप्रचेपण्डाणं पराक्रमं क्रतवान्। तदानीं 'सः' दृष्टः, पूतीक स्त्र ने नाम स्त्र वासीन्। तदानीं परितुष्टः स दन्दः पूतीक स्त्र प्रति प्रतिकते प्रदित्त स्तर्ते। तदानीं परितुष्टः स दन्दः पूतीक स्त्र प्रति प्रतिकते प्रति प्रतिकते । वे पूतीक स्त्र भी 'जिति' मदीयपराक्रमरणीं, 'धाः' भृतवानिस्, दित जितीभारक तात् तेषां पूतीकानां 'पूतीकः', दिति नाम सन्यन्नं। तेषां सक्षर्थे वित राज्यस्य र्ष्णां ते सन्यादयन्ति ॥

कष्यः। श्रत्रक्षोमानि कष्णाजिनक्षोमानि च यंद्रव्याग्नि-वा श्रसि प्रजापते रेत रिति। हे दिविधक्षोमसङ्ग लमग्निकासि श्राग्नेयी वा एवा घदजात्यजाया श्राग्नेयलस्रवषात् श्रिप्ति-देवेश्यो निकायत कृष्णो रूपं क्रलेति स्रवषाच्याभयद्याग्निलम-भिप्रेत्य तक्षात्रामग्निस्तम् महावोरदाक्षेदेतुलात् प्राकापत्ये स्टी क्षात्रां सारमं॥

<sup>\*</sup> प्रतिक हात तै । पाठः।

# कथार्वम्ब। मुखस्य क्रिरं:॥४॥ मुखार्य ता। मुखस्य त्वा श्रीर्क्षः । (१४)कार्युर्वेडि

<sup>(१३)</sup>"त्रशिका अपि • मखकाला क्रोक्कें" (१४) इति । पूर्ववद्या-स्वेयम्॥

प्रजापते रेत इत्यानेन प्रजापतिस्वाचा गायचा रखे। आं
प्रावित्रत्। स एव विविचित इत्येत्र इत्यति। "चात्रिका ऋसि
प्रजापते रेत इत्याइ। स एव रसः प्रमूत् प्रावित्रत्॥ १०॥
तमेवाव इत्थे," इति। (भूप्र०। रच्न०)॥

पूर्वीकानां स्वित्तकावराहिवहतक्त्रीकवपापूरीकाञ्च-णाजिनलोमकपाणां सकाराणां पञ्चनक्कां प्रशंसति। "प-श्चेते सकारा भवन्ति। पाष्ट्रो यज्ञः। यावानेव यज्ञः। तस्य विरः सकारति," देति। (५ प्र०१० प्र०१९म)। धानाक-रक्षादिहिवःपञ्चकश्चेगात् 'पाष्ट्रो यज्ञो यावान्', श्रस्ति 'तस्य', सर्वस्य 'विरः', सकारनतया पञ्चसङ्ख्या सन्मादितं भवति॥

एतेवां सक्तारद्रव्याणां क्रण्याजिने सक्तरणं विधन्ते। "य-द्याम्याणां पञ्चनां चर्मणा सक्तारेत्। याम्यान् पञ्चन् ग्रुपा-पंचेत्। क्रण्याजिनन मुक्तारति। त्रारच्यानेव पञ्चन् ग्रुपार्य-चिति। तस्सात् समावत् पञ्चनां प्रजायमानानां॥१२॥ श्वार-च्याः पञ्चवः कनीयाष्ट्रसः। ग्रुपा घृताः," इति। (५प्र०।- प्रांगं धेहि। श्रुपानं धेहि ब्यानं धेहि। चक्षुंधेहि श्रोचं धेहि। मनी धेहि वाचं धेहि। श्रात्मानं धेहि प्रति-

१ भागि । 'वाम्याणं' गवादिपग्नूनां, 'चर्नणा', समारणे सित तान् 'पग्नून्', 'ग्रुचा' ग्रोकेन रोगादिजनितेन, योजयत्। तन्त्राभ्ददिति 'छ्णाजिनेन', एव सर्वे समारणीयं,
छ्णास्त्रस्थारण्यज्ञस्तात् 'भारण्यानेव', पग्नून् महावीरजनितेन सन्तापेन योजयित। यस्तादारण्येषेव समारणादारण्याः
पग्नवः ग्रुचा योजिताः 'तस्तात्', 'समावस्त्रजायमानानां'
याम्येनेत्पद्यमानानामिष, दिविधानां 'पग्नूनां', मध्ये 'भारण्याः', एव 'पश्रवः', कनिष्ठाः। नहि जना गवाम्यादिवु यावन्तमादरं तावन्तं छ्णाजिनस्रगेषु कुर्वन्ति ॥

हाणाजिनस्य ससोमको भागे ससारणं विधन्ते। "स्तिन तः ससारति। चतो हास्य मेश्यं।" इति।(५ प्र०१९ प्र०१ रहम)। 'स्रोमतः', स्रोमवित प्रदेशे ससारेत्। 'चतः' स्रोमतः प्रदेशात्, 'चस्य' काणाजिनस्य, 'मेश्यं' यामयोग्यं ससारं, समास्ते॥

कत्यः। यायुर्धेहि प्राणं धेहीत्यस्नेनावघायिति। पाठस्त । ''(१५) यायुर्धेहि । मां धेहि मयि धेहि''(१६) द्रति। हे यस्य सदमान्नाय यञ्जमानस्यायुरादीन् सत्याद्भ्य। 'मां' यञमानं, 'धेहि' पोषय, यपेचितं धनादिकं 'मयि' यञमाने, 'धेहि' स्थाप्य॥

# ष्ठां घेषि। मां घेषि मिय घेषि (१४)।(१४) मधुं त्वा मधुं जा करीतु(१४)। (१०) मुखस्य शिरीसि (१०)॥ ५॥

यद्तां समकारेण। वहत मार्थाः परिग्रम्न हरम्युक्तरेण
विद्यारमृद्धते चोचिते विकतोपोप्ते परिश्रिते निद्धातीति।
तदेतदार्थेर्नयममार्थाचा स्व वद्धलं खापमदेशविश्रेषस्च क्रमेष
विधक्ते। "परिग्रह्मायन्ति। रचसामपद्यो। वहता दर्गन्त।
व्यपितिमेवासिम् द्धति। उद्धते विकतोपोप्ते परिश्रिते
निद्धति शाक्ये।" इति। (५५०। प्र०१ १८ म)। 'द्यायन्तिः'
पामक्येयः, प्रार्थाणां परिग्रहणेन रचांच्यपदतानि भवन्ति।
कोषां वद्धतेनासिम् द्र्ष्ये पूजा छता भवति। असेदद्धतनेन
विकतावापेन परितिसिरोधानकर्णेन च तक्षान् देशेऽवस्थापितस्य द्र्यस्थापद्रवपरिद्यारक्षणा श्रान्तिभवति॥

कत्यः । (१९)मधु ला मधुना करेति (१९) इति महन्तीभि-इपस्य इति । हे सक्षारसमूहक्ष द्रव्य 'सधु ला' पूर्वमिष सधुरं महावीरनिष्पादनवेशयं सद्दूपं लां, श्रयं सहन्तीसंसर्गः पुनरपि 'सधुन्ना' साधुर्ययुक्तं, सैकिः खेयुक्तं, 'करोत्तः'॥

श्रमेन सन्तेष याध्यं सदनी से खनं विधत्ते। "सदनी भि-इपस्त्रति॥ १२ ॥ तेज एवासिन्द्धाति।" इति। (५प्र०। २श्र•।२५म)। तप्ता भाषा सदन्तः, तन्तेखनाद्सिन्द्रसे तेजः सम्पादितं भवति॥ चश्चि असमेसनादेव मधावीर निव्याहनसामर्थे ६ पंतेजः सम्बद्धते। तथापि मन्त्रेषेव सामर्थातिश्रवायं मन्त्रपाठ दिखे-तहर्भयति। "मधुला मधुला करे। लिखाइ। ब्रह्मणैवासिन् तेलो दधाति।" दति॥

श्रमास्मिन् इ.चे मेस्रायतं द्रयानारं विधन्ते। "यद्वा-स्वार्षां वाचायां कपासे संश्रम्भेत्। साम्यास्य पानास्त्र प्रु-चार्पयेत्। सर्मकपासेः संश्रम्भजित। एतानि वा श्रमुपजीत-नोयानि। तास्रेव प्रुचार्पयित।" इति। (प्रा०१९५०)। रुप्तेषु पाकाद्ययानि भाष्डानि साम्यपानास्त्र तदीयकपासेः श्रेष्ठी यति तानि 'शुड्णा', श्रोकेन सङ्गुक्षपेष्ण योजितानि भविता। तथास्त्रदिति 'सर्भकपासेः', निश्चवेत। श्रमंश्रम्भेत्र चिरन्तमे जीर्षयामदेशे स्वस्थिता भाष्डांशा उन्हाने। तानि प्राणिभिद्पजीवित्तस्याग्यानि श्रतसेषां शुचा वोजनेऽपि न कस्तित् वाधः ॥

द्रशामारं विश्वति । "प्रकराभिः संद्रस्मिति धृत्यै । प्रयो प्रम्याय।" इति । (१ प्रं । १ व । १ ० मे । 'प्रकराः' सुद्रपायाः पाः, तत्संसर्गे सिति सद्यावीरस्य 'धृतिः' दास्त्रे भवति । प्रपि प प्रं सुर्व सुर्वमीति प्रकर्रामासेनिस्त्री तद्योगः 'प्रक्यांव' स्वश्विद्वये, भवति । एतस्याधानप्रकर्षे समासातं । प्रं वे नेा-ऽश्वदिति । तस्कर्वराषाष्ट्र प्रकर्तनसिति ॥

प्रवाकार विभन्ते। "प्रवंशीमै: म्पूरंजित । एषा वा

<sup>#</sup> अष्क रियोति तै॰ पाटः।

श्रश्ने: प्रिया तमू:। यहजा। त्रियमैदैनं तमुदा सप्रस्मित। श्रश्नो तेजसा।" दति। (५ प्र०१२ श्राण्याः प्रजान्योः प्रजान्यतिमुख्यालेन सोदरलात् प्रियलं। श्रिप साग्नेः खेनैतं तेजे।-इपलात् 'तेजसा', द्रखं संस्थं सर्वति॥

द्रयानारं विधन्ते। "क्रणाजिनस्य सेमिमः सक्ष्यजिति। यंत्री दे क्रणाजिनं। यंत्रीनैंव यद्मप्रस्यजित।"॥ ६३॥ इति। (५ प्रशश्यशस्य म०)। अवद्यातप्रसावे यद्गी देवेभ्याऽनिसायत स्रणीक्षं स्रवेत्युक्तवात् संस्थाजिनस्य यद्मनं तद्गीमक्षेप 'स्रोनैव', सहावीर्ष्ट्यक्ष्यः 'स्राः', संस्थे। भवति ॥

महावीर निर्माणाय देशविशेषं त्राह्मणगतस्तीयानुवाले विधन्ते। "परिश्रिते करीति। त्रह्मवर्षस्य परिग्रहोत्थी।" इति। (५प्र०१६४०)। थीऽयं देशः परितः कटारिं-भिराद्धतः तिस्ति 'परिश्रिने', महावीरं 'करोति' \*। तदे-तद्गृह्मवर्षपरियहाय भवति॥

तम नियमं कचिदिधत्ते। "न सुर्वसिमाणात्। यत् सुर्वसिमाणात्। प्राणाञ्च चार्पयेत्। श्रयचाय प्राणिति। प्राणानां नेतिष्णाचा" (५ प्रश्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्श्वाद्

नियमान्तरं विधत्ते। "न प्रवर्धे वादितां चानारेवात्।

<sup>\*</sup> कुर्यादिति ते॰ पाठः।

चदन्तरेयात्। दुस्रमी स्थात्॥ १॥ तस्यात् नान्तरायां। भाक्षा-ने। गोपीयाय।" इति। (५ प्रशाहभा । १ मण)। यम प्रवर्णपा-चाणि तिष्ठन्ति। तम सर्वस्थेत् प्राच्यां वसेत् तदानीं स्वयं प्रती-च्यां तिष्ठेत्। सर्वस्य प्रतीच्यामवस्त्राने स्वयं प्राच्यां तिष्ठेत्। एवं सति प्रवर्णादित्ययोगिधेऽन्तरायो न भवेत्। श्रम्तराये त कुष्ठरोगो 'स्थात्'। त्रतः स्वाप्रीररचार्थं 'श्रम्तरायं न', सुर्यात्॥

स्ताचिर्माणे साधनं विधक्ते। "वेणुना करोति। तेओ वै वेणुः। तेजः प्रवर्धः। तेजसैव तेजः समर्भयति।" इति। (५प्र०१६प्र०१६म०)। सुस्निर्माणार्थं सुस्नकाराः काष्ठेन यं व्यापारं सुर्वन्ति तच 'वेणुना', सुर्यात् नतु दाइणा। श्रद्धा-देविस्थाऽनिसायत स वेणुं प्राविष्यदिति श्रुत्या वेणोक्षेत्रस्वं तप्त-घृताधारतात् प्रवर्धपाचसपि 'तेजः'। श्रतो वेणुक्पेण 'तेजसा', प्रवर्धक्षं 'तेजः', सस्दुं करोति॥

कस्यः । सम्बद्धाः सदं <sup>(१०)</sup>"मस्रस्य त्रिरोसीति"<sup>(१०)</sup> । पिण्डं क्राविति । हे स्टतपिष्ड लं यज्ञस्य त्रिरःस्थानीयः 'त्रसि' ॥

प्रवर्गार्थं इष्टब्स चिरखानीयलं विषदयति। "मखस्य विरोधिताइ। यशे वै ससः। तस्ति विद्यारः। यत् प्रवर्गः॥१॥ तस्मादेवसाइ।" इति। (५ प्र०।३ प्र०।५ स०) प्रयमानुवाके अनुःकी व्यक्ति विद्यार्थं यश्च पुरुषस्य ब्रिशे द्यावाप्रथियो रमुदर्भनात् प्रवर्गनाम सम्पन्नसित्युक्तं। तस्मात् ससस्य विरोधिति सन्दोक्तम्पपन्नं॥

(१८) ब्रम्सर्य प्रदे स्थः(१८) । (१८) गायचे गं त्वा छन्दंसा करोमि। चेषुभेन त्वा छन्दंसा करोमि। आगंतेन त्वा

कत्तः। (१८) यज्ञस्य पदे स्व<sup>(१८)</sup> रत्य कृष्ठाभां नियः द्या रति। चार्ट्रस्य पिष्डस्रोपरि चक्रुष्ठदयग्रदेख निष्यस्रविन्दुदयाकारे देखाञ्कने चुर्ता 'यज्ञस्य', पादी भवषः॥

١

एतयोर्यश्चपादसे शास्त्रपिद्धं दर्शयति। "धश्च पदे स्व द्रायादः। धश्च श्चेते पदे। त्रयो प्रतिष्ठित्यै।" दिति। (५प्र॰। २प्र॰।६म॰)। समानक्षतेन दिलेन च पादसादृश्चादित्यं कर्त्त्रयं। त्रिप च पाददयसादृश्चेन प्रतिष्ठार्थमेतद्भवति ॥

कस्य:। महावीरं करोति। चियुद्धं पद्योद्धिमपरिमिन तोद्धिं प्रारेशमाचमूर्ध्वसमानं उपरिष्ठादाये चनवनां मध्ये सन्नतं वायचप्रकारकावने व ला इन्द्रमा करोमीति प्रथमन्त्रेष्ठुभेने-ति। दितीयं जागतमिति। हतीयं त्रपि वा भवैंग्वेकिमिति। पाठस्त। (१८) "गायने व ला • इन्द्रमा करोमि" (१८) इति। हे प्रथम महावीर लां गायन इन्द्रोदेवता सामर्थेन निव्याद-वामि। एवं दिनी दहतीय योर्महावीर यो स्त्रेष्ठुभजागतमन्त्री। या खोयी॥

सन्तेषु गायत्रादिपदानामुपयोगं दर्शयति। "नायतेण साक्रन्दमा करोमीत्याद। क्रन्दोभिगेतैनं करोति" इति।

<sup>\*</sup> प्रतिकार्थमेव भवतीति तै॰ याठः।

<sup>†</sup> मुर्घेसानुमिति तै॰ पाठः।

## छन्दंसा करे।मि<sup>(१८)</sup>। (११)मखस्य राखासि<sup>(१०)</sup>। (१६)आ-

(५ प्र•। २ श्र ०। ७ म०)। एतेषां मन्त्राणां पाठेन महावीर छेदं इन्दो देवतादिभिर्निष्यादितं भवति॥

एकैक कि महाबीरे क छा वर्ष विधत्ते। "विष्ठिं करे ति। चय इसे लाकाः एवां के कानामाधी।" इति। (५ प्र•१९४०। म्भ•)। आख्योपरिभाष्डामारप्रवेषे चारुग्र प्राकारी भ-वति। तारुप्र पाकार उद्घिरित्युच्यते। अर्ध्वाधीभावेनाव-खितभाष्डव्यवत् चिविधा छथा चया महावीरस्य से।ऽवं 'चित्रशृद्धः'। तम जित्रसामाक्षेत्रम्बग्राप्तिः ॥

पूर्वेखास्त्रातेः इन्दःप्रतिपादकैर्मन्तेः तिविष्पादनं विध-मो। "इन्दोभिः करोति॥ १॥ वीर्ये वै इन्दाप्रवि। वीर्येषै-वैनं करोति।" इति। (५ प्रशश्त्रशटम॰)। वीर्यप्रदत्नात् गावश्रादिस्कन्दमां वीर्यद्भपतं ॥

कर्णः। (१०) ''मखरू • राखासि''(१०) इति। उपविश्वं राखां करोतीति। विखयः सभीपे वर्त्तमान देवस्रयाकार लंब इस 'राखा' रसना, 'ऋषि'। यथा कास्त्रीहाम, कष्टाभरसं वा तदत्॥

कस्य:। (११) "महितेसे विसं ग्रम्वातु" (११) इति वेषुपर्वषा विसं करोतीति। पाक्केन कन्द्रसेति मन्त्रवेष:। हे समावीर

<sup>\*</sup> उच्चाया हति तै॰ पाठः।

# दितिस्ते विसं यह्णातु । पाङ्गेन छन्देसा<sup>(११)</sup>।

पिक्किक्टो देवतया सन्द 'म्रदितिः' भूमिर्देवी, 'ते' तव, 'विखं', 'ग्रहातु' खीकरोत् ॥

तमेतं मन्त्रं विनियुक्को । "यजुषा विस्नं करेति याष्ट्रस्थै" इति । (५ प्र॰।३ प्र॰।९ ॰ म॰)। खैाकिकोषु स्वत्याचेषु सन्तन-मन्तरेणैव कुमाकारा 'विस्नं' कुर्वन्ति, प्रच तु मन्त्रेणेति 'ब्यावृक्तिः'॥

महावीरस्य प्रादेशपिरमाणं हस्ताभिनयेन विधत्ते। "इषनां करोति। प्रजापितना यश्चमुखेन सम्मितम्" इति। (५ प्र०।
१श्व०।११म०)। यश्चपुरुषस्य शिरिश्चवृत्तयोः मध्यविर्त्तं 'प्रादेशमाचं', प्रजापितस्य वैश्वानरविद्यायां प्राजापत्यत्नेनोपास्यः।
यस्त्रेतमेवं प्रादेशमाचिमिति कृन्दे।गैरास्नातत्नात्। श्वतः प्रादेशमाचे। महावीरः 'प्रजापितना यश्चमुखेन', च तादृशे।
भवति॥

तदेवं परिमाणममूख प्रशंसति । "र्यन्तं करेाति । यज्ञ-परूषा सम्मितम्" रति । (५ प्र०१२ प्र०१२ म०)। 'यज्ञस्य' पहरक्षं ऐन्द्रवाचवादिग्रहणाचं, तेन साहुः संप्रादेशमाचले सम्पाद्यते ॥

पुनर्ष्यनू च प्रशंसित । "इयन्तं करे। ति । एतावदे पुरुषे वीयं वीर्यसमितम्" इति ॥ ४॥ (५ प्र०१ श्व । १ इस०)। पुरुष प्ररीरे 'वीयं' दर्जन अवणादिसामध्यं, प्रादेशपरिमिते मुखे विद्यते। श्वता वीर्यसादृष्यमेतस्य भवति॥

(११) ह्ययेख इरंसा आय(११)। (११) मुखाँसि(११)॥ ५॥ पते, शिरंः, ऋतावरीक्षेध्यासंमुख मुखस्य शिर्ः, शिर्ः, शिरें।ऽसि, नवं च॥ अनु०२॥

चतः व्यविमाणाभावक्षं पचाकारं विधक्ते। "श्रपरिमितं करोति। श्रपरिमित्यावक्षे" इति। (५प्र०१३श्र०)
१८म०)। परिमाणनियत्यभावेनापि विमिक्तत्वक्रसं फसं
धम्पद्यते॥

यदुकं स्वकारेण उपविश्वं गास्तास्तरोतीति तदच विध-सो। "परिगीवं करोति ध्यों" इति। (५ प्र-११ प्र-११ प्र-१)। गीवाचाः परितः 'परिगीवं' तच वस्रयाकारो धारणके। प्यु-स्रते॥

ं कथा:। (१९) "सर्यं स्व इरमा आम" (१९) इति । इत्युत्तरतः मिकतासु प्रतिष्ठायिति । हे महावीर 'सूर्यस्य हरमा' तेजमा भातपेन, 'आय' सम्बद्धको भव॥

मन्त्रस्य राष्ट्रार्थतां दर्भयति। "स्वर्धस्य हरवा त्राचेत्याह। षणा चनुरेवेतत्" इति। (५ प्र०११८०।१ ६ म०)॥

कथः। "मखोषीत्वनुवीषते" इति। हे महावीर लं चत्रवाधनलात् 'मखः' चत्रखरूपः, 'त्रवि'॥

<sup>\*</sup> नियतपरिमाबरूपाभावरूपं तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> निमित्तेन D चिक्रितपुक्तकपाठः।

#### श्रय हतीयाऽन्वाकः।

र्यतीर्देवीरिन्द्रस्थात्रीस्यग्निता श्रस्यायुर्धेहि प्राणं पर्न्त । (१) रुष्णा श्रश्नंस्य निष्यदंसि । वर्षणस्वा धतन्नेत्

रति याचनाचार्यं विरचिते माधवीये वेदार्यप्रकामे यजु-रारुखके चतुर्यप्रपाठके दितीयोऽनुवाकः॥ ९॥

## चय हतीयाऽनुवाकः।

दितीये महावीर निर्माणमुनं हतीये तत्वं स्वारा छ चाने।
क स्यः। ह च्यो च अखेति यक्त द्वाहं पत्ये प्रदीय प्रयमक्षतं
महावीरं प्रफाश्यां परिष्ठद्वा धूपयति। ह च्यो अश्वस निष्यद-चीति। पाठस्त । (१)"ह च्यो अश्वस ० मिचावद्वयोर्भुवेष धर्मचा"(१) दति। हे महावीर, त्वं 'ह च्याः' येचनयमर्थस्य 'अश्वस' यम्मि 'निष्यत्' निःस्तं षः प्रक्षत् तथोगेन तहूपा-ऽषि। तादृत्रं त्वां 'धतनतः' सीक्षतिनयमा वद्यो देव, 'श्राधूपयत्व' वर्षतो धूपितं करोत् । 'मिचावद्ययोः' यम्भो भुवे। धर्मास्तिः" पुद्यविश्वेषः। तह्रूपेष ह्योष 'धूपयत् ' द्वाच्यः।

<sup>\*</sup> धर्मास्प्रिरः तै॰ पाठः।

श्राधृपयतु। मित्रावर्षणयार्श्ववेष् धर्मणा(१)। (१)श्रुचिषे त्वा शोत्रिषे त्वा। ज्योतिषे त्वा। तपंसे त्वा(१)। (१)श्रमी-

त्र नेन मन्त्रेण साध्यं धूपनं विधत्ते। "त्रश्वत्रकेन धूपय-ति। प्राजापत्यो वा त्रश्वः संयोगिलाय' इति। (५प्र॰। ३ श्व॰। ९७म॰)। प्रकाशब्देन प्रसदुच्यते, 'त्रश्वस्व' प्राजापत्यादि-जन्यलात् 'प्राजापत्यालं'। श्वतः श्रश्वसम्बन्धिधूपेन सर्वकारण-भूतप्रजापतिसम्बन्धसिद्धेः 'संयोगिलं' भवति॥

मन्त्रोक्तमसं ग्रह्मचादित्यक्षेण क्रन्दे।क्षेण च प्रग्रंचित । "त्रच्यो च्रत्रस्य निष्यद्यित्याद । अभै वा चादित्या त्रपासः । तस्य क्रन्दा स्वीति निष्यत् ॥५॥ क्रन्दो भिरेवैनं धूपयति" इति । (५ प्र ० । ३ प्र ० । ९ प्र ० । १ प्र ० । १ प्र ० । १ प्र

कचाः। श्रग्रेण गार्डपत्यमवटं खाता लेकितपचनीयैः सक्तारैः श्रवसीयं तेषु महावीरानुपावहरति। लेकितपच-नीयैः सक्तारैः प्रच्हाद्य गार्डपत्येऽमुद्धानादीयोः पेषपत्यर्चिने-लेखेतैः प्रतिमन्तं प्रतिदिशमपि वा सर्वैः सर्वत इति। पाठस्तु। (१) श्रविषे ता श्रोचिषे ता तपसे त्या (१) इति। श्रविषे, श्रविरादयः श्रव्दाः ज्यालाविश्वेषवाचिनः। से महावीर तां श्रविरादिभाः समर्पयामि॥

एतैर्मन्हैर्यजमानस्य श्ररीरकान्तिः समयते इति दर्श-

<sup>\*</sup> मुझानातायो तै॰ पाठः।

मं मेहिना दिवं। मिना बंसूव सुप्रयाः। उत् श्रवसा पृथिवीं॥ १॥

मिचस्य चर्षणी धर्तः। श्रवी देवस्य सान्-

चिति। "श्रचिषे ता श्रोचिषे त्रेष्टाइ। तेज एवासिन् द्धाति। वार्षाभीद्धः। मैचियोपैति शान्ये" द्रति। (५प्र०। ३प्र०।९८म०)॥

कत्यः । पच्यमानान् मैद्योपचरत्यभीमं महिना दिविमित्युत्तरया वेति । तयोक्भयोः च्ह्रचोः । पाठस्त । (१) "त्रभीमं महिना दिवं • द्युनं चित्रत्रवस्तमं" (१) इति । 'दिवं' दीया मानमिमं महावीरमिभक्त च्यु, 'मिनो' देवः, 'सप्रयाः' वि-खारसहितो, बस्रव । स्वकीयां मैनीं विस्तृतवान् 'उत' त्रिप च, 'पृथिवीं' श्रभिक्षच्य, 'श्रवसा' कीर्त्या, 'सप्रया' बस्रव । श्रद्धां सर्वस्यां पृथियां महावीरस्थ कीर्त्तीं 'विस्तृतवान्' हत्यर्थः । 'दिवं' दिवि द्युनोक्ते इति वा ध्यास्त्रये । 'चर्षणी-धृतः' मनुष्यासीद्याधारयता 'मिनस्य' देवस्य 'सानसिं' दान-श्रीसं 'श्रवः' श्रवणं कीर्त्तिक्तं, सर्वे वदन्तीति श्रेषः । 'द्युनं' मिनेष दन्तं धनं, 'चित्रश्रवस्तमं' श्रतिश्रयेन विचित्रकीर्त्ति-युनं वर्त्तते ॥ ।

<sup>\*</sup> उत्तरया चेति D चिक्रितमुक्तवपाठः।

<sup>†</sup> चास्यां इति पदं 🖁 पुक्तको नास्ति ।

<sup>‡</sup> मन्नयोः पातं दर्शयति च। वया इति पाठः D पुन्तकेऽतिरिक्तो।

सिं। शुमं चित्रत्रंवस्तमं(१)। (१)सिध्यै त्वा(१)। (१)हेवस्तं। सविताद्वंपतु । सुपाणि स्वंजुिरः। सुबाहुरुत् शक्त्यं।(१)।

कस्यः । पक्केषु (४)''सिध्ये ला''(४) इति घृष्टी त्रादाय भस्मा-पोद्योति । दे महावीर लां 'सिध्ये' समीचीनस्वरूपिध्ये महा-वीरगतभस्मापोद्दतसिध्यें लां स्वीकरोमि इति ग्रेषः ॥

सक्तसः साष्टार्थतां दर्भयति। "सिधी लेखार। सया सञ्देवैतत्" इति। (भूप ०।३ श्र ०।२० म ०)॥

कत्यः । प्रथमकतं महावीरं प्रफाश्वां परिष्ठश्वोदासयित देवस्या विवित्तेदपत्तिति । पाठस्त । (१) "देवस्था विवित्तेदपत्त • स्वाइदत प्रक्रा" (१) दित । चे महावीर तां 'विवता' देवः, स्व'प्रक्रा 'सदपत्त' दतोऽवटादृष्टें नयत् । कीदृत्रः विवता, 'स्रपाषि' त्रोभनाश्वामुद्यमनकुत्रसाश्वां पाणिश्वां युक्तः, 'स्व-कृतः' त्रोभनाश्वामुद्यमनकुत्रसाश्वां पाणिश्वां युक्तः, 'स्व-कृतः' त्रोभनाश्वाम् वाइश्वां युक्तः । पाणित्रस्तेन मिष-वश्वाद्रश्वे प्रकृत्वाधारभाग स्थते । 'वाइत्रस्तेन' मिषवस्था-द्वीचीनभागः ॥

सिवह शब्द सात्पयें दर्शयति । "देवस्वा सिवतादपित-त्याद । सिवह प्रस्तत एवें नं त्रह्मका देवताभिः चदपित" इति । ५ प्र ११ प्र १ १९ म०)। सिवचाप्रेरितः सन् मन्त्रेष 'देवता-भिस्य' सहोदपनं कातवान् भवति ॥ (<sup>()</sup> अपेशमानः प्रिय्थां। आशा दिश्वाप्रेष। उत्तिष्ठ वृष्टनभव ॥ २ ॥

जुर्ह्मस्तिष्ठ भुवस्तं (१)। (१) सर्थंस्य त्वा चक्षुषा-

कच्यः । उदास्यापद्यमानः पृथिष्यामात्रादित त्रापृणेत्युत्तरतः विकतासु प्रतिष्ठाप्येति । पाठसः । (१) "त्रपद्यमानः
पृथिष्यां ॰ उर्धेसिष्ठ प्रवस्तं" (१) दति । दे महावीर लं
'पृथिष्यां भूमी 'त्रपद्यमानः' त्रवि भङ्गमप्राप्नुवन्, 'त्रात्रा दित्रः' प्राच्याद्या मुख्यदित्रः, त्राग्नेय्याद्या मुख्यदित्रः, 'त्रापृष्य' वर्षतः पूर्य, वर्षत्र प्रसिद्धे भव । 'उत्तिष्ठ' उत्सद्दस्व, 'ष्ट्रन् भव' ख्यापारेष प्रख्याता भव, दह विकतासूर्धमुखः ख्वरः 'लं' तिष्ठ ॥

दित्र त्राष्ट्रणेत्यस्य तात्पर्यं दर्शयति। "त्रप्यमानः पृथिका-मात्रा दित्र त्राष्ट्रणेत्याद्याद्याः सर्वा दित्रानुविभाति" (५ प्र॰।३ त्र•।१२म०) दति। यस्तात् मदावीरस्य सर्वेदिक्तृत्तिः । प्रार्थते 'तस्तात्' मदावीरेषाभितः 'त्रियः' स्रतेत्रसा 'सर्वा दित्रः' प्रकाशयति॥

जर्ज्ज चिष्ठेत्यस्य तात्पर्यं दर्भवति । "जित्त हरून् भवे र्ज्ज-चिष्ठ भुवस्वभित्याच प्रतिष्ठित्यै" दति (५ प्र १ । १ श्र १ । १ १ म १ । ॥ कस्यः । सर्यस्य मा चमुषाचीच दत्यनुवीचत दति । पा-

<sup>\*</sup> सर्वेदिक्पूर्त्तः तै॰ पाठः।

म्बीसे। ऋजवें ता। साधवें त्वा। सुधित्ये त्वा सूत्यें त्वा (०)। (०) इद्महम्समास्यायणं विशा पश्चिमे ब्रह्मवर्षसेन

उस् । (०) "सर्वस ता चनुषाची चे । भूती ता" (०) इति । के महावीर तां 'सर्वस' चनुषाहमनुक्रमेण 'ई चे'। 'क्वने' मार्जवयुक्ताये भूती तामीचे। 'साधवे' ममीचीनायान्तरि-चाय तामीचे। 'स्चित्ये' श्रोभनिवासाय सुनेकाय ता-मीचे। 'मूर्त्ये' ऐसर्वयुक्ताभ्ये। दिरम्थस्वामीचे। तदीचणेन सर्वे नेका स्वस्वकार्यचमा भवनीत्यर्थः॥

सर्यस चनुषेत्रस्य तात्पर्यं दर्भयति। "ईयरी वा एषेा-ऽन्थेा भवितेाः। यः प्रवर्श्यमन्त्रीचते। सर्यस्य ला चनुषान्त्रीच इत्याद्य । चनुषा गोपीयाय" इति। (५प्र०१६प्र०१२४म०) स्व'चनुषा' 'प्रवर्श्य' पश्चन् त्रन्थेा भवितुं समर्थेा भवित, त्रतः स्वचनुषेा 'गोपीयाय' सर्यस्य, चनुषेत्रुक्तं॥

श्वादिशब्दैः पृथियादया वन्त्यन्ते इत्येतदर्शयति।
"श्वावे ला साधवे ला सुचित्ये ला अत्ये लेत्यार। इयं
वा श्वाः। त्रन्तरिच् साधु। त्रसी सुचितिः॥ ७॥ दिश्रो
अतिः। इमानेवासी स्रोकान् कन्पयति। त्रयो प्रतिष्ठित्यै"
इति। (५प्र०। इत्रा०। २५प्र०)॥

कल्यः । श्रधैनान् प्रदिचणं सिकताभिः पर्यूहित । (प्)"द्दमहममुमामुखायणं ॰ पर्यूहाभि"(प्) दति । राज्ञ व्यक्ष 'पश्रुभिरिति' वैश्वस्थेति, 'श्वहं द्रस्वर्धः, 'श्वमुखायणं'

पर्यां हामि (०) । (८) गायचे ए त्वा छन्द् सार्ष्ट्र एकि । चेष्ट्र प्रेम त्वा छन्द् सार्ष्ट्र एकि । जागतिन त्वा छन्द् -

श्रमुख देवदत्तस्य पुत्रं, 'श्रमुं' यश्चदत्तनामानं महावीर-रूपेणावस्थितं, 'विश्वा' प्रजया, 'पश्चिभिन्नेश्चवर्षमेन' च एतत् चितयरूपाभिः सिकताभिः 'ददं' प्रत्यचं यथा भवति तथा, 'पर्य्यूहामि' परितः स्त्रिरं करोमि॥

मन्त्रपाठेन तदर्थस्य चैव फलती त्येतद्र प्रयति। "ददम्ड-ममुमामुखायणं विद्या पद्मुभि त्रं ज्ञावर्ष मेन पर्ध्युषामी त्याष्ट्र। विद्यवैनं पद्मुभि त्रं ज्ञावर्ष मेन पर्ध्यूष्ट्रति" इति। (५ प्र०। ३ श्र ०। १ स्म०)॥

चित्रविखयोर्मन्त्रप्रयोगे विश्वेषं दर्शयति। "विश्वेति राजन्यसः ब्रूयात्। विश्वेवेनं पर्याद्विति। पद्माशिरिति वैद्यसः। पद्माभिरेवेनं पर्याद्विति" इति। (५ प्रशश्चाश्चाश्चाश)। 'प-द्राभिर्मेद्वावर्षमेन' इत्योतावत् चित्रयं प्रति परित्यजेत्। वैद्यं प्रति तु 'विश्वा' 'ब्रह्मवर्षमेन' इत्योतावत् परित्यजेदित्यर्थः॥

कस्यः । त्रधैनाम् प्रभृतेनाजापयसाकृषित्त गायतेष ला इन्द्रसाकृषिद्या । इत्येतेस्तिभिस्तिरेकेकं त्रपि वा सर्वेरे-केकिमिति । पाठस्त । (८) गायत्रेष ला ० कृत्यि इवि:"(८) इति । दे मदावीर लां गायत्रस्कृन्देदिवताक्षेणाज्ञची-रेष 'त्राकृषद्यि' सर्वतः सिञ्चामि । एवं त्रेष्टुभजागतमन्त्र- सार्म्याद्मा। स्रृष्णत्तं त्वा वाक् ॥ स्रृष्णत्तं त्वाक् । स्रृष्णत्तं त्वा द्वाः। स्रृत्धि वार्षः। स्रृत्यूर्णः । स्रृत्धिः

धोरपि योद्यं। तथा वागकाद्दित्सिमानिन्योद्देवतास्तांसि-स्वन्तु, समपि वागादीन्सिश्च॥

एतकाका संघेषनं विधत्ते। "त्रस्यों पात्रममाच्हृणं॥ ॥ पाष्ट्रणात्ता । देवचाकः" इति । (५ प्र०१३ प्र०१० प्रम०)। 'त्रमाच्हृणं' चीरमेषनरिहतं पाचं, 'त्रस्यों' उष्यत्वेनात्युगलात् प्रसुरेभो हितंन तुदेवेभ्यः, प्रता देवार्थमासिञ्चेत् तेन प्रान्तं श्रीतसं पाचं देवेषु करोति॥

तत्र द्रश्यं विधक्ते। "श्रजचीरेषाकृषक्ति। परमं वा एतत्पयः। घदजचीरं। परमेषेवैनं पयमाकृषक्ति" इति। (५प्र०।३प्र०।२८म०)। सर्वयाधिहरतादजवीरस्य परमत्ने॥

तम सेचने देवस्वासितित्यादिकं समुर्विनियुक्ते। "यमुषा स्वावृत्ये" दति। (५प्र•।३प्र•।३०म०)। उप्यम्मयर्थे सी-किको सेचने मन्त्रो नास्ति। प्रचतु 'यमुषा' मन्त्रण सिञ्चोदिति तञ्चावृत्तिः॥

सकारतान् इन्दोवागूर्क् श्रद्धान् प्रशंसति। "इन्दोशिरा-कृषित्त । इन्दोशिर्दा एव कियते । इन्दोशिरेव इन्दाप्ट-खाच्कृषित्त" इति । (५ प्र०१३ प्र०१३ म०) । पूर्वे गायचेष इन्द्रसा करोमीत्येवं इन्दोयुक्तर्भन्तेरेव सहावीरः इतः,

# हृविः<sup>(२)</sup>। <sup>(२-)</sup>देवं पुरश्वरसम्यासं त्वा<sup>(१-)</sup>॥३॥ पृथिवीं, भेव, वाक्, षट् चं॥ ऋतु∙ ३॥

श्वताऽयमेव इन्दांधि श्वचापि इन्दोवागूक्शब्दयुक्तिर्मन्त्रैः येचने यद्यवद्येश्वन्देशिरिव पूर्वीकानि इन्दांधि सिकानि भवन्ति॥

वागादिदेवता महावीरं सिञ्चनीत्देतसुकं महावीरसः वागादीन् सिञ्चतीत्यच प्रयोजनं दर्जयति । "कृत्धि वाचिमि-त्याह । वाचमेवावद्वे । कृन्ध्यूर्जमित्याह । कर्जमेवावद्वे । कृन्ध्यूर्जमित्याह । कर्जमेवावद्वे । कृत्ध्यूर्जमित्याह । कर्जमेवावद्वे । कृत्यं सित्याह । इविरेवाकः" द्रति । (५प्र०१६ प्र०। ६२म०) । ते एतैर्मन्त्रेवागन्नप्राप्तिर्हविद्वसिद्धिन्न भवति ॥

कच्यः । त्रधैनान् कच्चाजिन उपनद्मासजित । (१०) 'देव-पुरस्वरसध्यासन्त्रा''(१०) इति । 'पुरस्वर' पुरते।वर्त्तमान, हें महावीर 'देव' द्योतनात्मक, तां 'सध्यासं' कच्छाजिने बध्या कचिद्रधंदेत्रे सत्रं कुर्या ॥

मन्त्रसः साष्टार्थतां दर्भयति । "देवपुरस्वरसञ्चासं लेखास । यथा यजुरेवैतत्" दति॥८॥ (५ प्र॰।१स्र०।१३म०)॥

दति सायनाचार्याविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्थाके चतुर्थप्रपाठके द्वतीचाऽनुवाकः॥ ३॥

## श्रथ चतुर्थीऽनुवाकः।

(१) ब्रह्मन् प्रवृग्धें णु प्रचित्धामः । होतं धर्मम्भिष्टुं -हि। अग्नी द्रौहिं शौ पुराडाशावधिश्रय । प्रतिप्रस्था-त्विहर । प्रस्तातः सामानि गाय(१)। (१) यजुर्युक्त साम-

### श्रय चतुर्थे। (न्वाकः।

स्तीये महावीरसंस्कारा जनाः। चतुर्थे प्रैषा जञ्चने।
कत्यः। प्रोचणीनामाद्या प्रोचणीः स्ट्रस्कृत्य ब्रह्माणमामक्रियते। ब्रह्मन् प्रवर्धेमेति। पाठस्तः। (१) "ब्रह्मन् प्रवर्धेष •
सामानि गाय" (१) इति। हे 'ब्रह्मन्' वसं संवें, प्रवर्धास्त्रेन कर्मणा प्रचरं चनुष्ठानं सम्पाद्यिस्थामः। हे 'होतः' लं 'घमें'
प्रवर्धे ब्रह्मज्ञानिक्तादिभिर्मन्त्रेरभिष्ठुतं कुहः। हे चाग्रीप्र
रे। हिणास्त्री, 'पुराजामाविधित्रय' स्रयणार्थे कपासस्थे। परि
स्थापय। हे 'प्रतिप्रस्थातः' विहरणं कुहः। तस विहरणं बोधायनेन च दर्भितं। च्रथ प्रतिप्रस्थाता प्रवर्धे विहरत्थाह्वनीये
क्राई्यमयान् परिधीन् प्रहरतीत्थादि। हे 'प्रस्रोतः'
प्रवर्श्योनि, सामानि गाय॥

् कस्यः। यजुर्य्युक्तः सामभिराक्तस्यमित्युपां ग्रुह्मो मिन्द्रवन्तः

<sup>\*</sup> कार्बोर्थेड्र इति तै॰ पुक्तकपाठः।

भिराक्तं खं त्वा। विश्वेर्द्वेरनुंमतं मुरुद्धिः। दक्षिं-णाभिः प्रतंतं पारियणुं। स्तुभा वहन्तु सुमनस्यमानं। स ना रुचं धेच्चह्वंणीयमानः॥ सूर्भृवः सुवंः। च्रा-मिन्द्रंवन्तः प्रचरत<sup>(२)</sup>॥१॥

प्रचरतेखुचैरनुजानाति इति। पाठस्त । (<sup>१</sup>)"यजुर्थुक्रः सामभि-रामखं ला ॰ इन्द्रवन्तः प्रचरतं (९) इति । हे प्रवर्ग्य लां 'सुभः' यामसु प्रयुष्यमानाः स्रोभाः, 'वष्टन्तु' विघ्नपरिषारेण समाप्ति-पर्यमां निर्वहन्तु। की दृशं लां, 'यजुर्युक्तं' यजुरूप सचिते मन्त्रेः यमद्भं, 'यामभिराक्रखं' त्राकान्याणायितानि खानीन्द्रियाणि श्रवयवा यस प्रवार्यस सेाऽयमात्रसः तादृत्रं, सामगानेन हि प्रवर्ग्य श्राष्ट्राचिता भवति, तथा 'विश्वेदेवैर्मरुद्धिः' 'श्रमुमतं' त्रक्षीक्षतं प्रवर्ग्यमुदास्यियन् त्रजामग्रीन्ने ददातीत्यादिभिः 'दिचिषाभिः', 'प्रततं' विस्तीर्षे, 'पार्यवर्षुं' निर्विद्गेन समाप्तिं गर्नु प्रकं, 'सुमनसमानं' यजमाने स्रेहातित्रयेन है। मनस युक्तं। हे प्रवर्ग्य 'स' लं, 'श्रह्मणीयमानः' केनापहिंखमानः, 'नः' त्रसाद्थाँ, 'इत्तं धेष्टि' महतीं ज्वासां धारय । भूरादय-क्वयोचीका अनुग्रक्षमु। प्रवन्नव्हवाच्यः परमास्नायनुग्र-इतातः। हे खलिजा यूयं 'इन्द्रवन्तः' इन्द्रदेवताखामिकाः सनाः, 'प्रचरत' प्रवर्ग्यमनुतिष्ठत । प्रयमनुवाकः साष्टार्घवृद्धाः बाह्य पेने । पे चितः॥

# अहंखीयमाना दे च ॥ अनु ० ४॥

## श्रय पद्ममाऽनुवाकः।

(१)ब्रह्मन् प्रचरिष्यामः। होतंर्युर्ममुभिष्टुं हि(१)।(१)यमार्य

दति सायनाचार्याविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाग्ने यजुरा-रखके चतुर्घप्रपाठके चतुर्घीऽनुवाकः ॥ ४ ॥

#### त्रय पञ्चमे। (नुवाकः ।

चतुर्चे प्रैषा जकाः। पश्चमे तु खरगतेम्बाङ्गारेषु मद्या-वीरस्थापनमुख्यते। तचादी पूर्वेक्कप्रैषमको पाठान्तरं दर्भयति। (१)"ब्रञ्जन् प्रचरिकामः। देशतर्धर्ममभिष्टुद्दि"(१) दति। पूर्व-माचाते मको प्रवर्धेणेति बन्दोऽखि। चिक्कप्रस्थया ना-स्तीत्येतावान् पाठविशेषः॥

बद्धानिति समोधनस्य तात्पर्ये दर्शयति। "बद्धान् प्रच-रिक्यामा देतिर्घममभिष्टुदीत्याद। एव वा एतर्दि ष्ट्रस्पतिः। यत् बद्धा। तस्या एव प्रतिप्रोच्य प्रचरति। चात्मनो नार्थै'' दति। (५प्र०१४च्र०१९म०)। 'एतर्द्धि' कर्मकासे, या बद्धासि, एव एव ष्ट्रस्पतिस्वानीयः, 'तसी' ख्रस्पतये 'कथसिता' प्रचारे स्ति, स्रस्थार्त्तिवैकस्थनिमित्ताऽपराधे। नः भवति॥

# त्वा मुखायं त्वा। स्र्य्यस्य इर् से त्वा (१)।(१) प्राणाय त्वां हा

कस्यः। चमाय ला मखाय लेति ववं परिवर्णमिभिपूर्वं वि: प्रेचितीति। पाठस्त । (१) "यमाय ला ॰ इरमे ला" (१) इति। दे वर्म्य पाचममूद्द, 'बमाय' नियमाधं लां प्रेचित् मीति ग्रेवः। तथा 'मखाय' यज्ञाधं लां प्रेचित्तामा 'सूर्यस्य इरमे' सूर्यम्बन्धितेनो (धें सूर्यमण्डलपर्यमां ज्यासो द्वमाधं लां प्रेचित्तामा॥

यममखस्र्यंत्रव्यैः स्विताभिः प्रवर्ण्यदेवताभिः सर्व्याभिः सम्मादितां प्रवर्ण्यसम्बद्धं दर्भयति । "यमास ला मखाय ले-त्यास । एता वा एतस्र देवताः । ताभिरेवैन समर्ब्यति" इति । (५ प्र० । ४ प्र० । २ म०) ॥

प्रोचणद्रयं विधक्ते। "मदन्तीभिः प्रोचिति। तेज एवा-सिन्द्धाति" दति। १॥ (५ प्र०। ४ प्र०। इ.स.०)। तप्ता त्रापे। सदन्यः ताभिः प्रोचणे यजमाने कान्तिः समय्यते॥

तचानुक्रमं विधन्ते। "श्रीभपूष्टें प्रोचिति। श्रीभपूर्वमेवा-चिन् तेजो द्वाति" इति। (५ प्र १ । ४ श्र १ । ४ म १ )। 'पूर्वें' प्रथमं महावीरमभिखच्या, 'श्रीभपूर्वें' तदादिकमेव प्रोच्चेत् न सुविपर्ययेष। एवं चित यजमाने पिष्टपुनादिक्रमेणैव तेज: सम्बद्धते॥

त्रावृत्तिं विधत्ते। "त्रिः प्रोचिति। व्यावृद्धि वज्ञः। विधानेध्यताय" रति। (५प०।४व्र०।५म०)। व्याप्यवसाध्य- लेन सवनवयरूपलेन वा यज्ञस्वारुत्तिवयोपेतलं, श्रीप प प्रेराचणारुत्त्या मेध्यलातित्रये मृति यज्ञयोग्यता सम्पद्यते॥

होतर्घर्ममभिष्ठुहोति प्रेषक्येक्तात्वाद्धोत्वक्तत्यमनुवचनं विध-क्ते। ''होतान्वाह। रचमामपहत्यै" द्रति। (५ प्र॰१४ प्र॰)। होत्रमुवचनं यज्ञविघातिनां रचमां वधाय भवति॥

श्रयश्वानुवाकप्रकार् श्रायखायनेन स्पष्टमभिहितः। स्नृ-श्वोदकं प्रवर्धेण परिकान् सन्तरेण खरं परिव्रज्य पश्चादस्थाप-विष्य प्रेषितोऽभिष्ट्यादृगावानं स्वन्धसम्मवानमुक्का प्रषु-त्यावस्थेत् ब्रह्मजञ्चानमित्यादिः तन्तेकस्या स्वनेमध्ये श्वासरा-हित्यं विधन्ते। "त्रनवानं। प्राणानाः सन्तर्थे" इति। (५ प्र०। ४ श्व०।७ म०)। श्ववानः श्वासः तद्रहितं यथा भवति तथा पठेत्। तस यजमानप्राणानामविष्कदेशय भवति॥

तासृषुगायचीधर्ममितिदिश्वति । "चिष्टुमः सतीर्गायचीरिवाम्बाइ॥२॥ गायचे। हि प्राणः। प्राणमेव यममाने दधाति" इति । (५प्र०१४प्र०१प्म०)। यद्यपि अञ्चानश्चानित्यादयास्त्रष्टुभः तथापि गायचीवदनुवचनं सुर्यात्। गायचीइपं ध्याला पठेदित्यर्थः। प्राणस्य गायचलात्। गायचीसमानानुवचनेन यममाने प्राणं स्वैर्येण स्थापयित, गायचा
रच्यमाणलात् प्राणस्य गायचलं। तद्रच्यलस्य प्राणस्य वाजसनेयिनः समामनिन्त। प्राणा वै गयास्तत् प्राणांस्वचे तस्त्रयांस्वचे तस्नात् गायची नामेति॥

<sup>\*</sup> सिध्यतीत्वाष्ट्रये सित D चिक्रितप्त्तकपाठः।

<sup>†</sup> धनुवचनप्रकार इति तै॰ पुक्तकपाठः।

खानाय खाडापानाय खाडा। चहुं खाडा श्रीचाय खाडा। मनसे खाडा वाचे सरस्वत्य

श्रुवचनकासे व्यापारान्तरेण व्यवधानं निवारयति । "स-स्तानम्बाद । प्राणानामस्रायस्यसन्तायो । स्थो रचसामप-द्रायो इति । (५ प्र०१४ श्रु०१८ म०) । एकास्टचमुक्का प्राणवा-स्थानं स्नुवाप पुनर्यन्यास्त्रसमेव स्रूयात्, न सन्यं वाग्-व्यापारं खुर्यात् । तदिदं सान्तस्यं एतेन प्राणा स्विष्टिका भवना, समस्य न विष्टियते । रचांसि चापद्यन्ते ॥

च्हणं बद्धलं विधत्ते। "यत् परिमिता त्रमुब्रुयात्। परि-मितमवदन्धीतः। त्रपरिमिता त्रम्याचः। त्रपरिमितस्यावदधी" इति। (भूप्र०१४त्र०१०म०)। स्त्रचामस्यले फस्रमप्यसं स्थात्। त्रतः फस्रवाद्यस्याय बज्ञीरमुब्रुयात्॥

यदुकां स्वकारेण प्रधितं प्रषरणीयं महावीरं क्रफाश्वां परिग्रकाविष्क्रकारोण वेदेनोपरिष्ठात् स्वार्ष्टीति। तव वेदख दर्भमयलं वार्यितुं नीष्ठालं विधक्ते। "त्रिरो वा एतद्यक्रसार ॥ यत् प्रवर्गः। जक्षुष्ठाः। यक्षीष्ठो वेदेर भवति। जर्जेव यक्षस्र त्रिरः समर्ख्यति" हति। (५ प्रण-४ प्रण्यिक्षेत्राः)। प्रवर्ग्यस्य यक्षित्रस्वं प्रयमानुवाके प्रपश्चितं। 'मुख्यः' स्वप्विषेताः, तेवां प्रस्थिनेत्स्यलादृर्गूपसं, प्रते।

<sup>\*</sup> वेदेना इवनीयस्थापरिद्यात् इति तै॰ पुत्तकपाठः।

<sup>†</sup> यच्चस्य चिर्का इति D चिक्रितपुक्तक्याउः।

खारा। दक्षाय खारा कर्तवे खारा। भोजसे खारा वर्षाय खारा । "देवस्ता सवितामधीनक्त"॥१॥

वेदस्य मैाञ्चले सति अपूर्वेष वेदेन, 'यश्चस' 'शिरः', सस्दूरं करोति॥

कस्यः। प्राणाय खारा यानाय खारेति सुवेषारवनीवे यप्तिकादम वा प्राणाजनीर्जनिति। पाठसः। (१) 'प्राणाय खारा वानाय खाराणाय खारा व वसाय खाराणंशे द्वति। प्राणादिदेवेश्वः खाज्ञत्मिदमसः। 'वाने' इत्यनेन यरखती विभेयते, प्रस्ताताकाया वान्देवताया दत्वर्यः। 'दसः' जसारः, 'कतः' यहमीधातः, तत्-कार्यं 'वसं'॥

एतेर्मकीः षाधान् द्वामान् विधन्ते। "प्रावाक्ततीर्जुदे।ति । प्रावानवे यजमाने द्धाति" इति । (५प्र०।४प्र०।१२म०)।

तम सप्तसङ्खापचं विधनो । "सप्त मुद्दोति । सप्त वै कीर्ष-च्याः प्राणाः । प्राणानेवास्मिन् दधाति" दति । (५प ०।८५० । १२भ०) । विदेशनतसप्तस्मिद्धवर्त्तिप्राणानां सप्तलात् सङ्ख्याः तत्प्राप्तिः ॥

कष्पः । देवस्या स्वितामध्यानिक्कृति सुवेशोपर्वाप्यनीये महावीरमङ्केति । (४ सन्तः) । हे महावीर 'लां' 'स्विता' 'देवः', 'सध्या' सधुरेष सृतेन, 'त्रनकु' त्रमं करोतु ॥

# (१) पृथिवीं तपंसस्वायस्व(१)। (१) ऋषिरं ति श्रोषिरं सि

सध्वेति प्रवेशनाचनमानसः तेजो स्वाप्तिं दर्जयति। "देव-स्वा स्विता सध्वानक्षित्वाइ॥ ४॥ तेजसैवैनसनिक" इति। (५प्र-१४ म - १९४म - )॥

कष्यः । ष्टियवीं तपवस्तायस्रोति चपरस्मिन् सरे राजतं दक्तं निधायेति । (५ मन्तः) । चे दक्ता 'ष्टियवीं', एतां 'तपयः' 'चायस्व' चन्निपादस्य ॥

मन्त्रस्य तात्पर्ये दर्जवति। "पृथियों तपशकायस्रिति चिर्णमुपास्रति। प्रस्ता प्रनितिदादाय" इति। (५प्र०।-४प्र०।१५म०)। 'प्रसाः' पृथिया द्वार्यः ॥

दकाकोषित प्रदीप्तानां मुकानां प्रचेषं विधक्ते। "शिरी वा एत्यक्रसः। चत्रवर्गः। प्रश्चिः वर्गः देवताः। प्रकानान् दोखोषास्त्रति। देवतास्तेव यक्षस्य विदः प्रतिद्धाति" इति। (५प्र०१४ प्र०१६ स०)। प्रग्नेः सम्बंदेवतालं ते देवा प्रग्ने। तनृः सन्धद्धति त्रुतेरवगमास्यं। 'प्रस्तवाः' प्रकर्षेत्र सूनाः मुक्काः-मुख्यः, तानग्ने। सर्मतः प्रदीय दक्षस्योपिर निद्धात्। एवं सत्त्वग्निस्तास्त्र देवतास्तेव' प्रवर्गक्षं यक्षविदः स्नापनं भव-ति। प्रदीपनप्रकारस्य स्वकारेष स्वष्टमुक्तः। द्यामुख्यप्रसन् वानादाय दिस्पोदामयिष गार्चपत्थे प्रदीपयास्वर्षिवे लेति,

<sup>\*</sup> प्रदीपयलचिंबे हति तै • पाठः।

## ज्योतिरसि तपें। ति । (°)सः सीदस्य महाः चिति।

तेषामग्रैदत्तरेषां मूखानि श्रोचिषे लेति, तेषां मूखेर्दचिषेषां मूखानि क्योतिषे लेति, तेषां मुखेदत्तरेषामग्राणि तपसे लेति ॥

प्रदीत्रमुख्यस्यापने कश्चिदिशेषं विधक्ते। "त्रप्रतिशीर्षायं भवति। एतत् वर्षिश्चेषः" इति ॥ ५॥ (५प्र०।४ष्र०।९७म०)। दीत्रमुखानां 'त्रगं', 'प्रतिशीर्षे' इतस्तता विप्रस्तं यथा न 'भवति' तथा समृष्टीव स्थापयेत्। यसादयं प्रवर्गः, 'एतत्' 'वर्षिः' मुख्यक्पवर्षियुंकः, तसादेशास्तरणवर्षिव इवाप्रतिशी-र्णालं युक्तं॥

कच्यः। तान् चात्यसानुपरि इको निर्धाति। (() "चर्षि-रिव भोषिरिव क्योतिरिव तपाऽवि"(() इति। हे द्विष-मुखागभाग लं 'चर्षिः' व्याखाक्यः 'चिथं', हे उत्तरमुख-मूखभाग लं 'ब्रोचिः' ग्रुजिक्यः 'चिथं', हे द्विषमुखामूख-भाग लं 'ब्योतिः' प्रकाशक्यः 'चिथं', हे उत्तरमुखागभाग लं 'तपः' सन्नापक्यः 'चिथं'॥

सन्ततात्वयं दर्भयति । "वर्षिरिष क्रेषिरवीत्वाइ । तेव एवासिन् ब्रह्मवर्षमं द्धाति" इति । (५ प्र ० ।४ प्र ० ।९ प्र ० ) । क्रिशेकान्तिः श्रुताध्ययमसम्पत्ति सेत्वुभयविधप्रकामस्रोन सन्तेष यजमानं सम्बद्धते ॥

<sup>\*</sup> श्रीकायलं इति तै॰ पु॰ पाठः।

शोचस्व देववीर्तमः। विधूममंग्ने अर्षं मियेध्य। सृज प्रशस्त दर्श्तं<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup> जुज्जन्ति यं प्रययंन्ते। न विप्राः। वपायंन्तं नाग्निना तपंन्तः। पितुनं पुच उपंसि प्रेष्ठः। जायमें। ज्विममृतयंवसादीत्<sup>(०)</sup>॥ २॥

कथा: । यश्वीद ख महाश श्रवीति तेषु महावीरं प्रतिष्ठायेति। पाठ छ । (०) "यश्वीद ख महाश श्रवि • प्रश्न दर्श तम्" (०)
हति । हे महावीर 'यश्वीद ख' श्रत एतेषु प्रदीप्तमु खेषु
यस्य गुपविश्व, 'महाशश्रवि' लं गुणैरिध कोऽथि, श्रतः 'देववीतमः' श्रति श्रयेग देवैः कास्या स्थला, 'श्रोशख' दीयखा।
हे 'मियेध्य' मेधार्ह, 'प्रश्नख' खत्कृष्ट 'श्रशे', 'श्रद्धं' श्ररीषणमनुगं, 'दर्शनं' द्रष्टुं श्रकां, श्रानां 'धूमं' विश्वेष, 'स्वां' ॥

प्राढस कर्याचा चेतुलाकाचच्छन्दार्थः प्रसिद्ध द्रत्येतद्रश्यति। "षष्ट्रसीदस्त मचाष्ट्र चासीत्याच। मचान् चोषः" दति। (५प्र॰।४घ्र॰।१८म०)॥

कस्यः । श्रस्तान्ता यं प्रथयना इति सुवेष महावीरमनक्ताभिपूरयति चेति । पाठस्त । (०) "श्रस्तान्ता यं प्रथयनोः न विप्राः

गाधर्मे श्रिम्मतयस्रमादीत्" (०) इति । 'विप्राः' श्राष्ट्राणाः
स्थितः, 'वपावनां' मध्ये रत्युयुक्तं, 'यं' महावीरं, 'प्रथयनाः'
'न', प्रख्यापयना इत, 'श्रस्तानां धृतेनाकं सुवेन्ति । की दृशाः
'विप्राः' 'श्रमिना तपनाः' प्रश्वासयात्यनां दाहमसुर्खनाः,

(८) श्रनाष्ट्रच्या पुरस्तीत्। श्राप्तेराधिपत्ये। श्रायुंमें दाः। पुत्रवेती दक्षिणतः। इन्द्रस्याधिपत्ये। प्रशां में दाः। सुषदी प्रशात्। देवस्यं सिवतुराधिपत्ये। प्राणं में दाः। श्राश्रुंतिवत्तरतः॥ ३॥

मिचावर्षणयाराधिपत्ये। श्रीचं मे दाः। विधेति-रुपरिष्टात्। सहस्यतेराधिपत्ये। ब्रह्म मे दाः ख्रचं मे

चचनाभावे चातितापेन महावीरस्य भङ्गोऽपि प्रथकोत । स-चर्मी, विप्रेरको महावीरः 'स्वतयन्' स्वतं यद्यं निष्पाद्यम्, 'श्रद्धिं' एतं 'चयादीत्' चायस्रवान् प्राप्तवान् । तत्र दृष्टान्तः, 'पितः', 'खपिष' स्वपान्तिके, 'प्रेष्ठः' 'पुत्रः' 'न', प्रियतमः पुत्र दृति ॥

कस्यः । अधि महावीरमसंस्थूत्रम् यक्षमानः प्राश्चं प्रादेशं धारयमायो जपत्यनाध्या पुरस्वादित्येतैर्ययासिङ्गमिति। पाठस्त । (८) "त्रनाध्या पुरस्वात् । सनो मे धाः" (८) इति। 'पुरस्वात्' पूर्वस्यां दिशि, वर्णमाने हे देवते 'त्रनाध्या' केनायतिरस्कार्या, सं 'त्रग्नेराधिपत्ये' वर्णमाना सती 'त्रायु- में दोहि एवं दिगमारेषु चेक्यं। 'पुचवती' युच- युक्ता देवता, 'स्वदा' सखेनापविष्ठा, 'त्रात्र्वतिः' सर्वत्र प्रस्तेनापविष्ठा, 'त्रात्र्वताः' सर्वत्र प्रस्तेनापविष्ठा, 'त्रात्र्वताः' सर्वत्र प्रस्तेनापतिष्ठा, 'त्रात्र्वताः' सर्वत्र प्रस्तेनापतिष्ठा, 'त्रात्र्वताः' सर्वत्र प्रस्तेनापतिष्ठाः, 'त्रात्र्वताः' सर्वत्रः सर्वत्र प्रस्तेनामाः, 'वर्षः'

## दाः। तेजी में घा वर्षी में घाः। यथी में घारतपी में घाः।

दीप्तिः, 'चत्रः' ख्यातिः, 'तपः' नियमवित्रेषः,'मनः' चित्तदाकीं, एतत्यमें 'धाः' यमादय ॥

मक्त तात्त्रयों दर्शवितुमादी तावत् मह्मवादिनां प्रमान्ना । "मह्मवादिनां वदिना । एते वावत क्रांतिमः । ये दर्शपूर्णमायवोः । यथ कथा द्वाता यमानायाविवा नामास् दित । पुरकादामीः खनु मा प्रन्ता वक्तः । उपरिष्टादाभी-रकाः" दित ॥ (५ प्र०१४ प्र०१० म०)। 'दर्पपूर्णमायवोः' मह्मा द्वातास्र्युंग्रोदित्याचाता क्रांतिमः 'वे' यन्ति ते 'क्रांतिमः' यमानि वर्षाने । 'म्रथ' एवं वित, तन 'द्वाता' यमानव्यायुराचामिषः प्रार्थितवान्, स्नानानं क्रा-प्रांता' वमानव्यायुराचामिषः प्रार्थितवान्, स्नानानं क्रा-प्रांता', 'क्षा' कर्षं 'चामिषः', 'नामाक्ते, दित मह्मवादिनां प्रमः । तपाभिष्ठकेतदुत्तरं दिविधे दि यक्तः 'पुरकादामोः' 'वपरिष्टादाभीः' चेति तथा क्रांत यन प्रधानकर्याय कर्ष्यादाने मीरामायनोया तथेन द्वात्मात् मायासे ॥

श्रध मन्त्रतासयाँ दर्शवति । "श्रणाध्या पुरस्तादिति यदेतानि चन्नूश्याच । जीवंत एव वज्ञस चनमान श्राधि-ने।ऽवद्यो दति । (५ प्रणाध्य गार्श्मण) । महावीरखीपरि प्रादेशधार्षेन एतेषु चनुःषु चनमानेन पिठतेषु, यज्ञश्रिरी- मना मे धाः(८)। (९९)मने। रत्रांसि सूरिपुचा। विश्वाभ्ये। मानाष्ट्राभ्यः पाडि ॥ ४ ॥

सूपसदी में सूया मा मीडिश्सीः (१०)।

रूपमदावीरसकात्रादेव, 'यजमानः' सर्व्या श्रपि 'श्राजिषः' प्राप्तीति, एतेवां च यजुवां प्रधानकर्मणः पुरा पढनीयलात् श्रयं यज्ञः पुरसादात्रीः॥

कास्ता मन्त्रोक्ता श्राधिष द्रत्याश्रञ्च दिग्भेदेन व्यवस्तिता-स्ता दर्शयति। "श्रायुः पुरस्तादा । प्रजां द्रिषतः। प्राणं पश्चात्। श्रेषितमुप्तिमुप्तिष्ठात्। प्राणानेवास्तै समीचेदिधाति" दति। (५प्र०।४श्व०।२२म०)। 'विधृति' शब्देन मञ्जाचनादयः सर्वेऽपि विधार्यालात्। उपसच्चाने। श्वनेव सन्त्रपाठेनायं यजमानः, 'श्वी' खदेशार्थं, 'प्राणान्' 'समीचः' श्वनुकूसानवस्त्रापयति ॥

ेकस्यः। मनोरयामि स्वरिपुचेत्युत्तरतः पृथिवीमभिष्टशतीति। पाठस्त । (१०) "मनोर्यामि ॰ माहिष्मोः" (१०) इति।
हे समे लं 'मनोर्या', मनुष्यत्रातेर्यापिका सती, 'स्वरिपुचा'
बद्धभिः पुचैर्युक्तामि, ये प्राणिनो समेहत्यकाः ते पर्वेऽपि समेः
पुचाः तादृशी लं 'वियाभ्यः', 'नाष्ट्राश्यः' विनाशकार्णभ्यः पक्रियः, मां 'पाहि', 'में' मम 'स्वप्यदा' सुखेन येवितं योग्या
'स्व्याः', 'मां' 'माहिष्ट्भीः' हिंसितं मालुह्॥

<sup>\*</sup> पुरस्तात् इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> विश्वेयलात् इति D चिक्रित पु॰ पाठः।

(१९)तपेषिक्षे सन्तराः स्त्रमिर्नान्। तपा सःसमर्-रुषः परस्य। तपा वसी चिकितानी स्त्रचित्तान्। वि

भनेन मक्तेण साधं श्रमिस्याँ विधक्ते। "देश्वरो वा एव दिश्रोऽनुकादितोः। यं दिश्रोऽनुव्यास्त्रापयन्ति॥ ७॥ मनो-रश्वासि श्रिप्तिनेतीमामभिन्नश्वति। द्यं वै मनोर्श्वा श्रिरि-पुत्रा। भस्तामेव प्रतितिष्ठस्यनुकादाय" दति। (५ प्र०१४ भ०। २३म०)। स्रोके 'यं' पुरुषं, मनुकाः 'दिशः' 'स्रास्तापयन्ति' वश्रीदिश्रोऽनुक्रमेण विविधं सञ्चारयन्ति, 'एवः' सञ्चारी पुरुषः, 'दिशः' 'श्रनु'लस्त्र 'स्वादितोः' 'देश्वरः' स्वाक्तो भवितुं समर्था भवित दिग्श्रमं प्राप्नोतीस्तर्थः। तस्त्रानेन मन्त्रेण श्रमिस्याँ स्रति स्वादो न भवित ॥

मा चिश्रचीरित्यस्य तात्पर्थे दर्शयति । "स्वपंषदा मे भूया मा मा चिश्रचीरित्याचाचिश्रचायै" दति । (५ प्र०१४ प्र•१ २४ म॰) ॥

कष्पः । तपेष्यग्ने श्रम्भराष्ट्र श्रमिकानिति गार्डपत्था-दूदीकोऽङ्गाराश्चिक् होति । पाठका । (११) "तपेष्यग्ने श्रम-राष्ट्र • श्रजरा श्रयासः" (११) इति । हे 'श्रग्ने' 'श्रम-रान्' देवयजनमध्ये गूढलेन वर्त्तमानान्, 'श्रमिकान्' रही-कपान् श्रभून्, 'स्रतपः' सृष्टु तपस्तान् सुद् । 'श्ररद्वः'

<sup>\*</sup> अध्युपे। स्त्रोति इति तै । पुराक्षपाठः ।

# तें तिष्ठनामुजरी श्रयासंः(११)। (११)चितः स्य परि चितः।

भर हों नामा सुर चामी दिति मृतसार हनामक स्म, 'पर स्म' में चोर, 'ग्रष्ट में संस्वं, 'तप' विनाम य। हे 'वसे।' वास हेता वक्रे, 'चिकितान:' म्राभिष्ठाः, लं 'म्रचिमान्' मसासु चि-मरिहान् विरोधिनः, 'तप' 'ते' सर्वेऽप्यमिनाः, 'वि' 'तिष्टकां' पर स्वर में सर्वे परित्य च्या भवति तथा तिष्ट क्या। तते। वयं 'मजराः' वये। हानि रहिताः, 'मयासः' मायासर हिता स्मृयास्मेति मेषः॥

कच्यः। चितः स्त्र परिचित इति प्रद्विणमङ्गारैः पर्यू सेति। खाद्या महङ्किः परिश्रयखेति मक्त्रमेषः। (१२ मक्तः)।
दे चङ्गाराः यूयं गार्दपत्यात् प्रथक्कताः सक्तः 'चितः'
मद्यावीरसमीपे सिद्यताः, 'परि चितः स्त्र' परितः समूद्रह्पाः
भवत्य। दे मद्यावीर 'महङ्किः' चङ्गारहपैरेंवैः, 'खाद्या'
'परिश्रयस्त्र' सुष्टु परिता व्याप्ता भव। खाद्याश्रद्धो निपातसादनेकार्यवाची इति॥

मन्ते पूर्वभागस्य तात्पर्थं दर्शयति। "चितः स्व परि चित दाखाइ। त्रपचितिमेवास्मिन् दधाति" दति। (५ प्र०१४ प्र०१ २५ म०)। त्रक्वारेषु परितः सेवकवत्स्थितेषु मध्ये स्थितस्य भद्यवीरस्य राज्ञ दव पूजा सम्पद्यते॥

उत्तरभागे मर् च्छन्देन विविचितमधें दर्भयति। "बिरो वा एतदाश्रसः। यत् प्रवर्मः। असी खलुवा आदित्यः प्रव-

## खाई। मृबद्धिः परिश्रयख<sup>(१२)</sup>। <sup>(१२)</sup>मा श्रेसि। प्रमा श्रंसि। प्रतिमा श्रंसि॥५॥

र्मः। तस्त महता रम्मयः॥ प्र ॥ स्वाहा महिद्वः परित्रयसेत्याह। भूमेवादित्यः रिमिनः पर्यूहित। तस्ताद्यावादित्योऽमुर्भिकोके रिमिनः पर्यूहः। तस्ताद्राजा विका
पर्यूहः। तस्तात् यामचीः यजातैः पर्यूहः" इति। (५ प्र०।
८ प्र०।० ६ म०)। यज्ञविरोक्ष्यः 'प्रवर्मः' प्रादित्यस्तानीयः,
देवतालेन भाविता चङ्गारा रिमिस्तानीयाः प्रते। महावीरस्वाङ्गारैः पर्यूहणेनाच 'मादित्यं' एव 'रिमिनिः' परिते। स्थापर्यात, यसादेवं 'तस्तात्' स्वर्गे 'स्रोके' मिप 'मादित्यः' 'रिमिनः'
सान्ता द्रामते। तथा भूसेकिऽपि महावीरवस्तुस्तः 'राजा'
प्रद्वारत् स्वपवर्ष्णेनभूतया प्रजया स्वाहो भवित, एकसिन्
यामे 'यामचीः' मुख्यः पृद्दः, 'स्त्रातैः' सहोत्पकैदपस्रकानैः
पृद्देः, परिते। स्वाहो द्रामते॥

कथा: । वैकक्षतेः परिधिभः परिधक्तो मा अवीति प्रा-श्वावध्वर्थुर्नेद्धातीति प्रमा अवीत्युद्श्वी प्रति प्रस्वाता एव-मविष्ठशनां पूर्व्यपूर्वेष मन्त्रेषाध्वर्युदक्तरेषोक्तरेष प्रति-प्रस्नाताध्वर्युरेव दिषणतस्त्रयोदमं निद्धात्यक्तरिश्वसानार्द्धि-रवीति । पाठस्त । (१९)"मा अवि ० प्रनारिचस्थानार्द्धि-रिवि"(१९) इति । हे परिधे प्रागयत्वेन दिषणिदिग्वर्त्ती स्वत्रद्भवर्त्ती वा सं भा प्रवि' महावीरस्त्रानं मातुनि-

## समा श्रीत । विमा श्रीत । जुमा श्रीत । जुना-

वन्नवा परिकेन् वन्धांऽवि। तथा चे परिधे उद्गयलेन प्राग्दिग्वनी उत्तरदिग्वनी वा लं 'प्रमा श्रवि' प्रकर्षेष मातुं समर्थेऽवि। हतीयपच्चममन्ता प्रथममन्त्रद्वाख्येये। चतुर्थपष्ठमन्त्री दितीयमन्त्रद्वाख्येये। एवं चिभिर्मन्त्रीर्व-षमसङ्कोपेतरध्वर्थुदिंग्दये प्रागग्रान् षट्परिधीन् परिद्धाति समसङ्कोपेतर्भन्तैः प्रतिप्रकाता दिग्दये उद्गग्रान् षट्परि-धीन् परिद्धाति। चे चयोदश्चपरिधे लं 'सन्तरिष्ण्य' सेक्स्, 'सन्तर्द्धः' 'श्रवि' महावीराद् यवधानकरः 'श्रवि'। सनेन मन्त्रेषाद्धं सोकदिग्यवधानमुद्धा दिष्णभागेऽध्यर्थुरेकं परि-धिं परिद्धात्।

तैर्मकीः परिधेयानां परिधीनां द्ववित्रेषं विधक्ते।
"त्राग्नेः स्टब्स यतः। विकक्षतं भा चार्क्त्। यदैकक्षताः
परिधयो भविका। भा एवावदन्धे" दति। (५ प्र०१८ प्र०१० म०) प्रजापति स्टब्स प्रजायमानस्, 'त्राग्नेः' तेजः, 'विकक्षतं'
दुर्च, प्राविज्ञत् कृते। वैकक्षतपरिधिभक्तेजः प्राप्नोति॥

परिधीनां यक्कां विधक्ते। "दादश्रा भवन्ति॥ ८॥ दादश्र माश्राः संवत्यरः। संवत्यरमेवावद्ये" इति। (५ प्र०१०प्र०१-१८म०)॥

<sup>\*</sup> प्रविमदिश्वर्शी इति तै॰ पुक्तकपाठः।

## रिश्वस्यान्तर्विर सि(११) । (१४)दिवं तपसस्तायस्व(१४)।

श्रधिक मेकं \* परिधिं विधक्ते। "श्रस्ति चयोदशे मास इत्याद्धः। यत् चयोदशः परिधिर्भवति। तेनैव चयोदशं मासमवद्भे' इति। (५ प्र०१४ श्रण्थ-१२८ म०)। च्योतिःश्राच्य-विदः कदाचित् कदाचित् सङ्गान्तिरिष्ठते। ऽधिक मासच्यये।-द्यो। उसी स्योवमाद्धः। चयोदशेन परिधिना तन्नासप्राप्तिर्भवति॥

श्रमार्द्धेरेवां तात्पर्थें दर्भयति । "श्रमारिश्वस्थामार्द्धिरसीत्याद बाहक्षें' इति । (५प्र०।४श्व०।३०म०)। एतावती
महावीरस्य सीमा इत ऊर्द्धममारिश्वसोक इति विभागे।
बाहिक्तः॥

कर्यः । दिवं तपयस्तायखेति सैवर्षेत रकोष पिधा-च इति । (९४ मन्त्रः) । मदावीरस्थापरि पिधानलेन स्वाध-मान दे रका 'दिवं' सुस्रोकं, 'तपसः' वक्रितापात्, 'चायस्र' पास्रय ॥

एतकान्त्रसाथं इकाखापनं विधत्ते। "दिवं तपसन्ताय-खेलुपरिष्टाद्धिरण्यमधि निद्धाति। त्रमुखा त्रनतिद्दाद्य। त्रथो त्राभ्यामेवेनमुभयतः परिग्रदाति" दति। (५ प्र०१४ प्र०१ १९म०)। उपरितनदकायवधानेन युखेकस्यातिदाद्दी न

<sup>\*</sup> अधिकमध्येषं इति तै॰ पुक्रवपाठः।

<sup>🕇</sup> धनार्डिभव्द इति तै॰ पुक्तवपाठः।

<sup>‡</sup> विभागा द्वि वै॰ पुषावपाठः।

(१॥) च्याभिर्गी भिर्यदता न जुनं। च्याष्ट्रांयय इरिवा वर्षे-मानः। यदा स्तोत्तभ्या मर्ह्णिगाचा बजासि । सूयिष्ठ-भाजा चर्ष ते स्थाम(१॥) । (१९) मुक्तन्ते च्रन्यचेत्रतन्ते चन्यत्॥ ६॥

विषुक्षे अर्हनी शौरिवासि। विश्वा हि माया

भवति। चिप चेर्डिकोशेगतास्यां इकास्यां 'एनं' महावीरं, 'जभयतः' दृढं 'परिग्टवाति'॥

कथा: । श्राभिगीं भिंदित तिस्भिर्भिमक्येति । तत्र प्रध-मामाइ । (१६) "श्राभिगीं भिंददेता न ऊनं ॰ श्रध ते स्थाम" (१६) इति । हे 'इदिवः " श्रश्चयुक्तेन्द्रलेन स्त्रयमान महावीर 'श्राभिगीं भिंः' श्रस्मदीयस्त्रतिभिः, 'वर्द्धमानः' लं 'त्रतः' श्रस्मात् कर्षणः, 'ऊनं' श्रष्ट्रं, 'त्रः' श्रस्मदधें, 'श्राप्यायय' श्रभिवर्द्ध । 'यदा' यस्मिन् कासे, 'स्रोहभ्यः' स्रोत्तानुग्रहाधें, 'मिइगोत्ता' महता मेघान्, 'द्रशासि' भग्नान् करोषि, 'श्रध' तदा, वयं 'ते' तवानुग्रहात्, 'स्रियष्ठभात्रः' 'स्राम' प्रभ्रतधनानां स्रभारे। स्रवास्त्रा।

भय दितीयामार । (१९) "ग्रुकनो ॰ पूरिवार रातिर-स्तु" (१९) दति । हे 'पूषन्' पेषक मरावीर भादित्यलेग स्त्रय-मान, 'ते' तव, 'ग्रुकं' ग्रुट्कं स्वरूपं, 'त्रन्यत्' भनेकप्रकारं,

<sup>\*</sup> इरिवन् इति तै॰ पुक्तकपाठः।

श्रवंसि खधावः। भुद्रा ते पूषित्र रातिरं स्तु (१९)। (१०)श्रईं न् विभिर्षि सार्यकानि धन्वं। श्रईं विष्कं यंज्तं विश्वस्तं। श्रईं विद्यस्तं वेश्वस्तं। न वा

खर्यकासे रक्तवण इपमन्यत्। मध्याक्रकासे सेतवण इपमन्यत्। इत्येवमनेकप्रकारतं तथा 'ते' तव, 'यजतं' पूजनमि 'सन्यत्'। प्रातःकासे मिनस्य चर्षसी धृत इत्यादिभिमंन्तः पूज्यसे। मध्यक्ते सास्योनेत्यादिभः तथाविधया निन्पादिते 'सहनी', प्राप 'विषुक्षे' नानाक्षे, सहःश्रब्दः क्रिन्यायेन राचिमखुपखचयति प्रदः प्रकाग्रोपेतं राचिस्तमे।युक्तेति नानाक्ष्पतं 
एवं विचित्रकार्यक्रद्रिष तं 'द्योरिवासि' प्राकाग्रं यथैकक्षं 
तदत् तमिष सर्वंच पचपातराहित्यादेकक्षे।ऽसि। मीयन्ते 
प्रमीयने पदार्था प्राभिद्यक्तदृक्तिभक्तास्विक्तदृष्तः 'मायाः' 
कयदानवाचिना स्वधामब्देन क्रत्नमध्यनमुपसच्यते। दे 'स्वधावः' प्रस्ववन, 'विमा' 'हि' 'मायाः' सर्व्या प्राथसदीयचिक्तवन्तीः, 'स्रवसि' रचसि, दे 'पूषन्' 'ते' तव, 'राति' 
'भद्रा' 'चस्तु' फखप्रदानं समीचोनं भवतः॥

श्रध हतीयामार। (१०) 'श्रर्शन् विभिन्नं सायकानि धन्त ० श्रीजीयो रह लद्स्ति" (१०) रृति। हे 'रह्र' मरावीर रहतेन ख्रयमान, 'श्रर्शन्' योग्यः सन्, 'सायकानि' वाषान्, 'धन्त्र' धनुश्च, 'विभिन्नं' रखायोधीरयसि। तथैव 'श्रर्शन्' योग्यः सन्, 'यजतं' पूजासाधनं, 'विश्वरूपं' नानाविधं, 'निम्कं' श्राभरणं,

चार्जीया रुद्र त्वदंस्ति(१०)। (१०)गायुवर्मासः। वेष्टुभम-सि। त्रागतमित(१०)॥ (१८)मधु मधु मधु (१८)॥ ७॥ त्रानुतु, त्रासाद्दीत्, उत्तर्तः, पाहि, प्रतिमा, त्रंसि, यज्ञतन्ते, त्रान्यत्, जागतमिस, एकंत्र्य॥ त्रानु० ५॥

'बिभिषिं' कर्षक ष्ट इसादी धार यिष । तथैव 'मर्डन्' थे। ग्रः सन्, 'मन्नुवं' मवादिश्यः पश्चम्रतेश्यः खत्पस्नं, 'इहं' जगत्, 'दयसे' पाख्यसि, मतो हे 'इह' 'लत्' 'म्रोजीयः' लत्तो। बस्तवदस्तु किमिपि 'न' एव, 'मस्ति'॥

एतकादावीरस्य सायकादिधारणासमावसामञ्ज स्तिलेन परिदर्ति। "ऋर्षन् विभिष् सायकानि धन्वेत्याद ॥ १०॥ स्वीतिवैनमेतत्" दति। (५ प्र•१४ प्र•१२ म०)। ऋनेनैव न्यायेन पूर्वीक्रसम्बद्ध्यार्थासमावश्रद्धापि परिदर्श्या। एवमुक्तरयो-रपि योख्यं॥

कष्यः। धविषाण्यादक्षे गायषमधीति प्रथमं पेष्टुभमधीति दितीयं जागतमधीति हतीयमिति। (१८ मन्तः)। वायुना ज्याखीत्पादकं खजनं धविषं हे प्रथमधविष लं 'गायषमधि' गायषीष्क्रन्टोदेवता इत्यसि॥

एतिर्भन्तैः साध्यमादानं विधन्ते । "गायममिस नेष्टुभमिस जागतमसीति धवित्राष्टादन्ते । इन्दोभिरेवैनान्यादन्ते" इति । (५प्र०१४ प्र०१३३म०) । गायच्यादिश्रन्दैर्महावीरस्य स्ववहार-न्दन्दोदेवताभिरादानसिधार्था द्रष्टस्यः ॥ सम्मः । सैरेनं चिरुद्धं मुपनीजयतीति मधु मध्विति इसीये। मधुश्रव्हा मन्त्रभेतः । (९८सम्बः)। हे धविचत्रय 'मधु' ससी-चीनं म्बाबीत्पादनं यथा अवति तथा वायुं खुर्व्विति शेषः ॥

स्तन्त्रकाराणां कियां विधत्ते। "मधु मध्विति धूनोति। प्राज्यो ने मधु। प्राज्यभेव त्यवसाने दधाति" इति। (५ प्र०१-१५५० । ३ ४ म०)। समीचीनवायुक्तपत्रात् प्राजस्य मधुनं॥

ग्रहुतं स्वकारेष। तेयामेकं प्रतिप्रस्थाने प्रयक्तिकाना-ग्रीभ्रध्याग्रीभ्रम्थसाक्तिः प्रद्विषमूर्द्धं भूत्वतः परियन्ति। निर्द्धं विभन्ते। "निः परियन्ति। चिहद्धिप्राणः" इति। (भूप्र०१४५०)। प्राकापानयानास्वद्यत्तिभेदात् प्राक्षस्व नैगुकां प्रद्विषवयेष सिध्यति॥

तसेव विधित्तन्य पुनः प्रशंसति। "चिः परियन्ति। चा-दृद्धिकाः॥ १९॥ चयो रचसाममस्यो दिति। (५ प्र०१४-प्र०१६६म०)। स्वनच्यानुष्ठानेन सञ्ज्ञसाद्यक्तिन्यं । प्रिप च प्रदृत्तिस्त्रयेष र्चास्त्रपदन्यने॥

व्यक्तां सम्कारेष। श्रक्षकं प्रथमा श्रमिभूत्रमः विः परिश्रमीति। तदिदं विभन्ते। "जिः पुनः परिश्रमा। षट्-व्रम्भक्ते। षट् वा श्वत्रः। श्रात्रकेव प्रतितिष्ठन्ति" रति। (॥ प्र०१८ श्र०१२०म०)। पूर्वे। साः प्रदक्षिणाष्ट्रस्य विषयः एता स्र विप्रदीताष्ट्रस्य विश्व रहोतं षट्क्षिकाः ॥

चतुर्था हिलां निषेधति । "चा वै घर्मस प्रियानानुदमा-

<sup>\* :</sup> चयमं इति. तै॰ मु॰ याठः।

कामित । दुखमा वै स भवति । एव द वा चछ प्रियान्तनुवमाकामित । चित्तः परीत्य चतुर्थं पर्येति । एता १ द वा चछो गदेवे राजनिराचकाम ॥ १२ ॥ ततो वै स दुखमां भवत् ।
तसात् चिः परीत्य न चतुर्थं परीयात् । चात्मनो गोपीयाय । प्राचा वै धविचाणि" इति । (५ प्र० । ४ च्य० । ६ प्रम•) ।
'घर्मस्य' महावोरस्य, प्रियमरीराक्षमणे लग्दोषः स्थात्, 'यः'
पुमान्, चपेचितं प्रद्चिणचयं कता ततस्तुर्थं प्रद्चिणमनपेचितमपि कुर्यात् । 'सः' एव प्रियमरीरं 'चाक्रामित' इति ।
लग्दोषं 'सः' प्राप्तुयात् । न चैतदार्चामाचं किन्तु कित्तृ ('राजिन' नामकः पुरुषः, 'उग्रदेवः' । उग्राणास्तिजां मास्तायंमुक्षद्वावां स्वामी सन् कदाचिदेतां प्रियत्र ('प्राप्तामान'।
'ततः' चपराधात्, कुष्टरागवानस्त्र । चतः स्वदे हरसार्थां
चतुर्थादिनं न कुर्यात् । धविचाणि प्रभंवति प्राणा इति ॥

चदुकं स्वकारेष । तमिमुखाः पर्युपिवक्षको पुरस्वाद-धर्युः दिष्णतः प्रतिप्रस्थातोत्तरत श्वाग्रीक्षेऽस्थतिषद्भमूद्भँ धून्वन दति । तत्र धवित्रदण्डानां यः परस्परभंक्षेषाभावः तमिमं विधत्ते । "त्रस्थितिषद्भं धून्यन्ति । प्राणानामस्थतिषद्भाय कृष्टी" दति । (५ प्र ० । ४ श्व ० । ३८ म०) । प्राणादि स्त्रीनां साद्भर्य-परिदारेष स्वस्थापारसामक्षांचा धवित्राणामयमस्थतिषद्भः ॥

तमिभमुखाः पर्थुपविश्वन्तीति चदुक्तं तिह्यन्ते । "विनिषय धून्यन्ति । दिख्येव प्रतितिष्टन्ति" इति । (५प्र०१४ प्र०१४ न०)। पुरसादध्यर्थुरित्यायभिधानात् 'दिच्च' प्रतिष्टा ॥

#### षय पष्टोऽनुवाकः।

# (१)दश् प्राचीर्दर्भ भासि दक्षिणा। दर्भ प्रतीचीर्दर्भ

ऊर्द्धाभिमुखलेन वायूत्पादनं विधत्ते। ''उर्द्धे धूत्र्यनि। सुवर्गस्य खोकस्य समध्ये" दति। (५ प्र०१४ घ०।४९म०)। स्वर्ग-स्रोर्द्धवर्त्तिलादूर्द्धधूननेन तत्प्राप्तिः॥

सर्वास दिचु धूननं विधत्ते। "सर्वते। धूचिता। तसादयथ्र सर्वतः पवते" रति॥ १३॥ (५ प्र०१४ प्र०१४ २००)। यसान् महावीरस्य सर्वास दिचु वायुमुत्पादयित तसाक्षेत्रकेऽण्यं वायुः सर्वास दिचु सञ्चरति॥ दधाति, रवान्वाह, यज्ञस्य, प्राह, एव, उपरिष्टादाशीरन्यः, व्याखापयित, रक्षायः, भव-ति, धन्वेत्याह, यज्ञः, पक्राम, समग्री, दे च॥ रति पञ्चम-प्रपाठके ४ प्रमुवाकः॥ ४॥

रति सायगाचार्यं विरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्थके चतुर्थप्रपाठके पञ्चमाऽनुवाकः॥ ॥॥

## श्रथ षष्ठाऽनुवाकः।

पश्चमे महावीरस्थापनमुत्रं। यहे तस्थाभिमन्त्रणमुखते। कस्य:। प्रध्यर्थुर्महावीरमभिमन्त्रयते। दश्च प्राचीर्देश भाषि दिख्योत्यनुवाकेनेति। तचादावेकास्ट्रपमाह। "(१)दश्च प्राचीर्दश्च भास्युदीचीः। दशेकिंगिति सुमन्स्यमीनः। स नी कर्षं वेश्वास्त्रंणीयमानः(१)।(१)श्विप्तिष्ट्वा वस्त्रंभिः पुरस्ताद्री-चयतु गायवेण छन्दंसा। स मी किंचता रीचय(१)।

भाषि दिषणा • यने। प्रचं घेद्राषणीयमानः"(१) दति। प्रे महावीरे, 'प्राचीः' प्रागृदिम्बर्त्तान्या व्याखाः 'दश्र'मञ्चाका यथा भवन्ति तथा 'भाषि' लं दीयमे। एवं दिषणदिषु थोव्यं। ताभिरेताभिः मर्थाभिः व्याखाभिः मामनस्यं प्राप्तं, 'सः' लं, 'श्रद्यीयमानः' केनायहिंद्यमानः सन्, 'नः' भस-द्यं, 'द्यं' 'धेषि' तेजा धारय॥

श्रथ दिग्भेदेन देवताविशेषप्रतिपादकानि पश्चथजूंषि तच प्रथमं यजुराष । (१) "श्रीमद्दा वस्तिः • रोषय"(१) इति । हे मदावीर लां, पूर्वश्चां दिशि 'वस्तिः' देवैः, गायची स्वन्दो देवतया च सद्द 'श्रीमः' देवः, 'रोषयतु' दीपयतु, पुरतः 'द्षितः' दीपितः, 'सः' लं, मां, 'रोषय' प्रकाशय ॥

श्रीमन् मध्ये धदग्रेदींपकलं तनुष्यमेव न त्यप्रितं इत्येवकारेण दर्भयति। "श्रीग्रष्टा वस्रीमः पुरस्ताद्रोत्तयत्व गायचेण कन्द्रमेत्याद। श्रीग्रोरेवेनं वस्रीमः पुरस्ताद्रोत्तयति गायचेण कन्द्रमा" इति। (५प्र०।५ श्रा०)।

रोषयित्ययं स्रोट्प्रत्ययो न विधर्यः किन्साबिर्यं इत्ये-तहर्षयितः। "स मा दिषतो रोषयेत्यादः। त्राविवसेवैता-माबास्ते" इति । (५प्र०।५८०।२म०)॥ () इन्ह्रंस्वा ब्ह्रेड शिख्तो रीचयतु चेष्टुंभेन इन्ह्रंसा। स मी बिचती रीचय। वर्षणस्वादित्येः पृथ्वाह्री-चयतु जागतेन इन्ह्रंसा। स मी बिचती रीचय॥१॥ धुतानस्वा मावता मुबद्धंबत्तर्तो रीचयत्वानु-ष्टुभेन इन्ह्रंसा। स मी बिचती रीचय। इष्ट्रस्पति-

श्रय इशिणादिदिग्दैवताविषयाणि श्रतारि यजूश्याद । "(१) इन्ह्रस्ता इद्वैर्दिचिणते । च मा इशिता रे । चय"(१) इति । पूर्वीक्ताग्निविषययजुरिवेन्द्रादिविषयाणि श्रतारि यजूषि या-स्रोयानि ॥

एतेषु चतुर्धिय चजुःषूपचारद्याद्यस्मिनेकारेण सेट्प्रत्यवद्याद्यात्र । "दक्ष्म् इद्देषिणते।
रेषचतु चेषुभेन कन्द्रसेत्याद । दक्ष्म एवेन् इद्देषिणते।
रेषचति चेषुभेन कन्द्रसा । स मा दिवता रोषचेत्याद । याक्रियमेंवैतामामाखे । धदणस्वादित्यैः पञ्चाद्रोचचतु जानतेन
क्रम्द्रसेत्याद । वहण एवेनमादित्यैः पञ्चाद्रोचचति जानतेन क्रम्द्रसेत्याद । वहण एवेनमादित्यैः पञ्चाद्रोचचति जानतेन क्रम्द्रसेत्या । स मा दिवता रोषचेत्याद । याज्ञिषमेवैतामामान्ते।
स्वाप्ता मादता मद्ज्ञिद्यस्ति रोषचत्वामुष्ठुभेन कन्द्रसेस्वाद । स्वान द्वेनं मादता मद्ज्ञिद्यस्तरता रोषचत्वामुष्ठुभेन कन्द्रसेस्वाद । स्वान द्वेनं मादता निवैदेवैद्यरिष्ठाद्रोचचतु पाष्ट्रीन

स्वा विश्वेर्देवेष्परिष्टाद्रोचयतु पाङ्गेन छन्देसा । स मा रुचिता रीचय<sup>(२)</sup>। (१) रेशिषतस्वं देव घर्म देवेषसि। रेशिष्यीयाइं मेनुष्येषु<sup>(१)</sup>। (१) सम्रीड् घर्म रुचितस्वं देवेषायुषाश्स्तेजस्वी ब्रह्मवर्षस्यसि । रुचिताऽइं मेनु-

क्रन्द्रभेत्याच । ष्ट्रच्यतिरेवैनं विश्वेरें वैद्यरिष्टाद्रोचयति पा-क्लेन क्रन्ट्या । स मा द्विता राज्येत्याच । चामिषमेवैता-मामाखो'' द्ति॥ २॥ (५प्र•।५च०।६म०)॥

श्रय चजुरन्तरमा । (४) "रो चितस्तं देव घर्म ॰ मनुखेषु (४)" इति । हे 'देव' द्योतमान, 'घर्म' महावीर, 'लं' 'देवेषु' मधे, 'रोचितः' प्रकाश्रितः, 'श्रमि' । श्रतस्त्रत्प्रसादात् 'श्रहं' श्रपि 'मनुखेषु' मधे, 'रोचिषीय' प्रकाश्रितो भ्रयासं ॥

श्रीमन् मन्ते भागदयगतयार्थयोः प्रसिद्धिमनश्रामा-विलय दिशब्देनैवकारेण दर्शयति। "रोचितस्तं देव घर्म देवेव्यधीत्याद। रोचितो द्योष देवेषु। रोचिषीयादं मनु-खेव्यित्याद। रोचत एवेष मनुखेषु" दति। (५प्र०१५ श्राण)। ४म०)॥

श्रथ चजुरमारमार । (१) "समाट् घर्म रुचितः ॰ ब्रह्मवर्षमी भ्रथायं" (१) दति । हे 'घर्म' महावीर, 'तं' 'देवेषु' मध्ये, बज्जगुषयुक्तः 'श्रिष', के ते गुणा दति त ख्र्यमी । 'समाट्' साम्राज्यकः, 'रुचितः' प्रकाशितः, 'श्रायुशाम्' दीर्घेणायुवा

धेषायुषाः स्तेत्रस्वी ब्रह्मवर्षसी भूयासं (१)। (१) वर्गसि। वर्षं मिर्यं धेष्टि॥ मृियं वक् (१)। (१) दर्शं पुरस्ताद्रोचसे। दर्शदिष्णा। दर्शं प्रत्वङ्। दशोदंङ्। दशोद्धी भासि

युक्तः, 'तेजस्वी' महत्या कान्या युक्तः, 'ब्रह्मवर्षसी' श्रुताध्य-धनसम्बद्धः, लत्प्रसादात् 'ऋषं' ऋषि 'समुखेषु' मध्ये, द्वि-तलादिगुषयुक्तो 'ऋयासं'॥

श्रवापि हिश्रव्देवकाराश्वां मक्तभागी पूर्ववद्वाचि । "ब-बाद् घर्न दिवत्त्वं देवेव्वायुशार्श्वे अस्ती ब्रह्मवर्षस्वीत्वाद । दिवता द्वेष देवेव्वायुशार्श्वे अस्ती ब्रह्मवर्षसी। दिवते। इदे मनुखेव्वायुशार्श्वे असी ब्रह्मवर्षसी अव्यासनित्वाद । दिवत एवेष मनुखेव्वायुशार्श्वे असी ब्रह्मवर्षसी भवति" इति । (५ प्र०१५ श्रवश्वायुशार्श्वे असी ब्रह्मवर्षसी भवति" इति ।

श्रथ यजुरमारमार । (() ''र्गिस ॰ मिय रक्''(() रित । रे महावीर 'र्गिस' लमेव दीप्तिरूपः श्रिस । श्रतः, 'मिय' 'र्च' दीप्तिं, 'धेरि' समादय, लद्गुग्रहात् 'र्ग् दीप्तिः, 'मिय' तिष्ठलिति श्रेषः ॥

भेशित्यस से। द्रमत्यवसाजित्यं दर्भवति। "इगस इवं मिं भेशि मिंग दिगत्या है। श्राजिषमेवैतामा शासी" इति। (६प्र०। ५ श्रणः ६म०)॥

श्रथ यजुरनारमार । (°) "दन्न पुरसाद्रोत्तवे ॰ री चिता वर्मी द्वीय" (°) इति । श्रनुवाकादी दन्न प्राचीरिति चेऽर्थ सुमन्त्यमानः। स नैः सखाडियमूर्जा थेडि। बाजी वाजिने पवस्त । रोचिता घुमी रेचीय(०)॥२॥ रोच्य, धेडि, नवं च॥ अतु० ६॥

चकः से। द्वीप्रसंद्रियते। हे सदावीर 'पुरकात्' पूर्वंद्यां दिक्रि, 'दम्न' दीप्तयः, षथा भवन्ति तथा लं 'रे पर्वे' दीखंते, एवं द्विषादिषु दिचु द्रष्ट्यं। क्षतः 'समनद्यमानः' सेन्मनसं प्राप्तः, 'सदाट्' साम्राज्यं प्राप्तः, 'सः' लं, 'नः' प्रसाकं, 'द्रमं' 'क्रक्रों' च 'भेषि' समाद्य। 'वाजी' सस्द्रुष्ट्यः, लं 'वाक्रिने' सस्द्वाक्षाय मद्यं, 'पक्षः' समें भेष्नगं ग्रोभय। एवमनेन प्रका-रेष 'वर्मः' सहावीरः, 'रे चितः' यसाभिः प्रकाजितः, चतः लत्प्रसादाद्दमपि 'द्वीय' प्रकाजवान् स्र्यासं॥

यदुक्तं स्वकारेण उपेन्तिष्ठल्लस्य धुराइ कियते। धर्म दित तदिदं कासप्रवितं विधले। ''तं घरेतैर्थं जूर्भिररोषिक-ला। इचिता धर्म दित प्रवृत्यात्। अरोषुको द्रस्य द्यात्। अरोषुको धन्नमानः। त्रय घरेनमेतैर्धं जूर्भी रोषिक्या। दिव-ते। धर्म दितः प्राप्तः। रोषुको द्रस्य धुर्भवति। रोषुको धन्नमानः'' दित ॥३॥ (५ प्रगप्त १० ०००)। 'तं' महावीरं, 'घरेतैः' प्रमुवा-कोकैः, 'धनूर्भिः' मन्तेः, 'परोषिक्वा' प्रकावितमञ्जला, प्रध-मत एव 'धर्मः' महावीरः, 'दिवतः' प्रकावितः, 'दित' 'प्रमूवात्'।

<sup>\*</sup> अध्वर्थे प्राप्त इति D चिक्रित यु॰ याठः।

### श्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

## (१) ऋषे छां गे पामनिपद्यमानं। ऋग च परी च प-

तदाध्यश्वेयजमानी दीप्तिरिहिता खातां यजुःपाठादू छें तु नायं देशाः, तस्मादुत्तरकास एव 'इचितः' 'घर्म' इति मन्त्र-मध्यश्रेष्ट्रीयात्॥ पञ्चाद्राचयित जागतेन क्रन्द्रसा, समा इचिता रेशचयेत्वादात्रियमेवैतामात्रास्ते, त्रास्ते, प्रष्टी स ॥ इति पञ्चमप्रपाठके ५ प्रमुवाकः॥ ५॥

रित सायनाचार्यविरचिते साधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रखके चतुर्थप्रपाठके वष्टे। अनुवाकः ॥ ६ ॥

#### श्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

षष्ठे महावीराभिमक्षणमुक्तं। श्रथ यप्तमे महावीरावेच-षमुच्यते। कत्यः। यथा खोकमवस्थाय सर्वे स्विजो यज-मान श्वाधीयको महावीरमवेचको। श्रपस्यं गोपामिति। एतस्यानुवाकस्यादावेकास्यसाह। (१) "श्रपस्यं गोपामितपद्य-मानं • श्रावरीविर्क्तं सुवनेस्वन्तः" (१) इति। श्रदं महावीरं 'श्रपस्यं' दृष्टवानिस्मा। कीदृशं 'गोपां' कर्मानिष्यादनेन रचकं,

<sup>\*</sup> यजमानाचाधीयनीः इति तै॰ पु॰ पाठः।

## विभियरनां। स सुधीचीः स विवृचीर्वसीनः। त्रावं-

'सिनपद्यमानं' विनावर्षितं, सथ वा सादित्यक्षेष पतनर-हितं। तथा 'पथिभिः' नानामार्गैः, 'सा' 'चरनां' 'च' 'परा' 'चरनां' 'च' सादित्यक्ष्यः सम्राभिमुख्येन प्रातःकां समा-गक्कनां, साथक्षां पराक्तुस्रलेन गक्कनां। 'सः' महावीर सादित्यक्षः, 'सप्रीचीः' एकच सहाविद्यता स्रि, 'विषू-चीः' नानादेशेषु विभव्य गक्कनीरिप प्रजाः सर्व्याः, 'वसा-नः' स्वकीयरिमाभिराक्काद्यन् देव वर्णते। स्रथ वा एक-पाविस्ताः तच तच प्रथमविद्यतास्त्र मरीचिः स्वसिम्नाक्का-दथन् वर्णते। 'सः' च 'भुवनेष्यनाः' सर्वेषु स्रोकेषु मधे, 'सावरीवर्ण्ति' पुनःपुनरावर्णते। से। द्रयं मन्त्र खपरिष्टा-द्वास्त्रास्त्रते॥

तम प्रथमं तावत् प्रवर्धेश्व कालं विभन्ते। "शिरो वा एतस्त छ। यत् प्रवर्धः। पीवा उपसदः। पुरस्तादुपसदां प्रवर्धे प्रदर्णति। यीवास्तेव यज्ञस्व शिरः प्रतिद्धाति" दिति। (५प्र०१६प्र०११म०)। प्रवर्ध्य यज्ञ-'शिरो'रूपलात् 'उपसदां' चय्ज-'पीवा'रूपलात् उभयोः सामीप्याय 'उपसदः' प्रवृष्ठानात्, प्रागेव 'प्रवर्धे' कर्ष, प्रनृतिष्ठेत्। तते घृते प्रयः प्रसेपः प्रदृष्णां तद्धान् कर्षाविश्रेषे विश्वते से। प्रवर्धः', स कर्षाविश्रेषे चया समस्ते तथा प्रदृष्णां कुर्यादित्याचरार्थः। प्रवर्धी। प्रस्ते। सामीप्रे सति यथा से। के पीवायां

'बिरः' प्रतिषितं भवति तथैतत् सम्बते 'यीवासु' इति वषन-मक्षयः॥

प्रवर्णसाहितां विधन्ते। "निः प्रहणितः। नस हमे स्नो-काः। एथा एव स्नोकेशो यज्ञस्य त्रिरोऽवद्भे" हित। (५प्र०।६ष्म०)रम०)। समसदां दिनन्येऽनुष्ठेयलात् तत्यमी-पवर्ती प्रवर्णोऽपि दिनन्येऽनुष्ठेयः तथा सति स्नोक्स्यार्थं सञ्जीवरः, प्रतिस्तिं भवति॥

सायं प्रातश्वेति काखदयागुष्ठावं प्रशंसति। "वट् सम्पन्यन्ते। वट् वा प्रततः॥१॥ प्रतुभ्य एव यक्षस्य जिरोऽवद्भ्ये" दिति। (५प्र०१६प्य०१६म०)। एकैकिस्विन् हिने कास्त्रभेदेव दिरगुष्ठानात् 'वट्' यक्षा कृतस्ति। ततः प्रतुभ्यः सकाजा-यक्ष-'विरः' समाहितं अवति॥

दिनषट्कपमं विधक्ते। "दादज्ञज्ञलः प्रस्कृति। दाद्य आसाः संबद्धरः। संबद्धरादेव चन्नस्य प्रिरोऽवद्यो" द्वि। (५ प्रशद्भाशक्षा)। षट्सु दिनेषु कासद्भागृष्ठावेन दाद--प्रसं॥

दादत्रसु दिने व्यनुष्ठान् विधिन भिन्नेत्व प्रश्नं यति । "चतुर्विष्ट्र व्यक्तिः सम्बद्धने । चतुर्विष्ट्रवित्द्ध्यायाः । चर्द्धमायेश्व एत सञ्च श्रिरोऽवद्यो" दति । (५ प्र॰।६ प्र॰।५ म॰) । दादव्य-खापि दिनेतु काखद्यानुष्ठानेन 'चतुर्वि'वतिः' सम्यक्तिः चित्र-द्योजे चित्रेत्र दिनेत्रूपसदः च्याचित्रचन षट्सु दिनेषु च्योने स्के

<sup>\*</sup> व्यव रति वै॰ पु॰ पाठः।

कामित । दुखमां वै स भवति । एव द वा चछ प्रियान्तनुवमाकामित । बिक्कः परीत्य चतुर्थं पर्येति । एता ए द वा चछो गदेवे राजनिराचकाम ॥ १२ ॥ तते वे स दुखमां भवत् ।
तस्मात् चिः परीत्य न चतुर्थं परीयात् । चात्मनो गोपीयाय । प्राचा वै धविचाचि" दति । (५ प्र० । ४ च० । ३ प्रम• ) ।
'घर्मस्य' महावोरस्य, प्रियमरीराक्षमणे लग्दोषः स्थात्, 'यः'
पुमान्, चपेचितं प्रद्विणचयं कला ततस्तुर्थं प्रद्विणमनपेचितमपि कुर्यात् । 'सः' एव प्रियमरीरं 'चाक्रामित' दति ।
लग्दोषं 'सः' प्राप्तुयात् । न चैतदार्चामाचं किन्तु कित्वत् 'राजिन' नामकः पुरुषः, 'उग्रदेवः' । उग्राणास्तिजां मास्नायंमुखद्वायां स्वामी सन् कदाचिदेतां प्रियत्र (चाचक्रामः)।
'ततः' चपराधात्, कुष्टरागवानस्रत्। चतः स्वदेहरचार्थां
चतुर्थादिनं न कुर्यात् । धविचाणि प्रशंसित प्राणा दति॥

चदुकं स्वकारेण। तमिमुखाः पर्युपिवक्रको पुरसाद-ध्वर्युः दिचिषतः प्रतिप्रस्थातोत्तरत त्राग्नीभ्रोऽस्थतिषक्तमूर्द्धे धूत्रका इति। तत्र धवित्रद्धानां यः परसारधंक्षेषाभावः तमिमं विधत्ते। "त्रस्थतिषक्तं धूत्रका। प्राषानामस्थतिषक्तास कृष्ट्ये" इति। (५प०।४००।१८म०)। प्राषादिखत्तीनां साइर्थे-परिदारेण स्वयापारमामर्थार्थे। धवित्राषामयमस्थतिषक्तः॥

तमिभमुखाः पर्थुपविश्वनीति चदुत्रं तदिधन्ते । "विनिषय धून्यन्ति । दिच्छेव प्रतितिष्ठन्ति" इति । (५ प्र ० । ४ प्र ० । ४ ० म०) । पुरसादध्यर्थुरित्यायभिधानात् 'दिषु' प्रतिष्ठा ॥

#### त्रय षष्टोऽनुवाकः।

# (१)दश् प्राचीर्दर्भ भासि दक्षिणा। दर्भ प्रतीचीर्दर्भ

ऊर्द्धाभिमुखलेन वायूत्पादनं विधत्ते। "उर्द्धे धूत्र्यन्ति। सुवर्गस्य खोकस्य समस्वै" इति। (५ प्र०१४ प्र०१४१००)। स्वर्ग-स्रोर्द्धवर्त्तिवादूर्द्धधूननेन तत्प्राप्तिः॥

सर्वास दिचु धूननं विधत्ते। "सर्वते। धूनना । तसादयश्र सर्वतः पवते" इति ॥ १३॥ (५ प्र०१४ प्र०१४ रूम०)। यसान् महावीरस्य सर्वास दिचु वायुमुत्पादयन्त तसान्नोकेऽण्यं वायुः सर्वास दिचु सञ्चरति ॥ दधाति, इवान्वाह, यज्ञस्य, ब्राह, एष, छपरिष्टादाशीरन्यः, व्यास्तापयन्ति, रक्षयः, भव-नि, धन्वेत्याह, यज्ञः, पक्षाम, समग्री, दे प ॥ इति पञ्चम-प्रपाठके ४ प्रमुवाकः॥ ४॥

दति सायनाचार्यं विर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्थके चतुर्थप्रपाठके पञ्चमाऽनुवाकः॥ ॥॥

## श्रथ षष्टाऽनुवाकः।

पश्चमे महावीरस्थापनमुत्तं। षष्ठे तस्थाभिमन्त्रणमुखते। कस्यः। प्रध्वर्थुर्महावीरमभिमन्त्रयते। दश्र प्राचीर्दत्र भास्रि द्विषेत्रमुवाकेनेति। तचादावेकास्वपमाद। "(१)दश्र प्राचीर्दत्र 8 म 2 भास्युदीचीः। दशेकिंगिसि सुमन्खर्मानः। स ने। क्षं वेश्वर्ष्वणीयमानः(१)।(१)श्रुग्निष्टा वस्त्रीभः पुरस्ताद्री-चयतु गाय्वेण छन्देसा। स मी क्षिता रीचय(१)।

भाषि दिखणा • सनी प्रतं घेद्यादणीयमानः"(१) दति। हे महावीर, 'प्राचीः' प्रागृदिम्बर्त्तिन्या व्याखाः 'दश्र'सङ्घाकां यथा भवन्ति तथा 'भाषि' लं दीयमे। एवं दिखणादिषु थोवं। ताभिरेताभिः सर्वाभिः व्याखाभिः सामनस्यं प्राप्तं, 'संदर्णीयमानः' केनायदिसमानः सन्, 'नः' प्रस-दर्थं, 'द्चं' 'धेहि' तेजा धारय॥

श्रंथ दिग्भेदेन देवताविशेषप्रतिपादकानि पश्चयंशूंषि तत्र प्रथमं यजुराह। (१) "श्रीद्वा वसुभिः • रोषय"(१) इति। हे महावीर लां, पूर्वश्चां दिश्चि 'वसुभिः' देवैः, गायची स्वन्दो देवतया च सह 'श्रीद्वाः' देवः, 'रोचयतु' दीपयंतु, पुरतः 'द्वितः' दीपितः, 'सः' लं, मां, 'रोचय' प्रकाशय॥

श्रीसन् मध्ये धदग्रेदीयकलं तनुष्यमेव न त्यपचिति इत्येवकारेण दर्शयति। "श्रीग्रष्टा वस्तुभिः पुरस्ताद्रोत्तयत्त गायचेण कन्द्रमेत्यार। श्रीग्रेदेनं वस्तुभिः पुरस्ताद्रोत्तयति गायचेण कन्द्रमा" इति। (५प्र०।५ श्रा०)।

रीचयित्वयं सोट्प्रत्ययो न विधर्यः किन्वात्रिर्यं इत्ये-तहर्षयित । "स मा इचिता रीचयेत्याह । चात्रियमेवैता-भाषासे" इति । (५प्र-१५ प्र-१२ म -)॥ (श्रम्ब्रस्वा ब्ह्रेदेशिख्ता राचयतु चेष्ठंभेन इन्हेसा। स मी बच्ता राचय। वर्षणस्वाद्त्येः पृथाही-चयतु जागतेन इन्हेसा। स मी बच्ता राचय॥१॥ धुतानस्वा मावता मुबर्धिकत्तरता राचयतानु-ष्टुभेन इन्हेसा। स मी बच्ता राचय। इष्ट्रस्पति-

श्रय इशिणादिदिग्दैवताविषयाणि चलारि यजूश्याह । "(१) इल्स्सा द्वैर्दिचिषती • स मा दिनते रें। चय"(१) इति । पूर्वीक्ताग्निवययजुरिवेन्द्रादिविषयाणि चलारि यजूषि या-स्थेयानि ॥

एतेषु चतुर्धिय चजुःनूपचारद्यादृक्तिमेवकारेण खोट्प्रत्ययद्यावि च पूर्णवहर्षयित । "इन्ह्स्वा दृद्दै चिणता
रेगचयत चेषुभेन इन्द्रश्याच । इन्ह्र एवेन १ दृदै चिणता
रेगचयत चेषुभेन इन्द्रश्याच । इन्ह्र एवेन १ दृदै चिणता
रेगचयति चेषुभेन इन्द्रशा । स मा द्वितो रेगचयेत्याच । न्याक्रियमेवेतामामाखे । ध्रदणस्वादित्येः पञ्चाद्रोचयत जागतेन इन्द्रश्याच । वद्य एवेनमादित्येः पञ्चाद्रोचयति जागतेन इन्द्रश्याच । वद्य एवेनमादित्येः पञ्चाद्रोचयति जागतेन इन्द्र्या ॥१॥ स मा द्वितो रोचयेत्याच । न्याविषमेवेतामामान्ये।
स्वाच । स्वाच एवेनं मादता मद्भिद्यक्तरतो रोचयत्यामुषुअन इन्द्रशा । स मा द्वितो रोचयेत्याच । न्याविषमेवेतामामासी । स्ट्रस्थतिस्सा विभैदेवेदपरिष्टाद्रोचयतः पाष्ट्रीन

स्ता विश्वेर्देवेर्परिष्टाद्रोचयतु पाङ्क्षेन छन्दसा। स मा रुचिता रीचय<sup>(२)</sup>। (१) रेशिचतस्त्वं देव घर्म देवेषसि। रेशिचषीयाषं मनुष्येषु<sup>(१)</sup>। (१) सम्रीड घर्म रुचितस्त्वं देवेषायुषाश्क्तेजस्ती ब्रह्मवर्चस्यसि। रुचितीऽष्टं मनु-

कन्द्रभेत्याः । इष्यातिरेवैनं विश्वेरे वैद्यरिष्टाद्रोषयित पा-क्लेन कन्द्रसा। स मा द्यिता राष्ट्रयेत्याः । प्राधिषमेवैता-मात्राखे'' इति॥ २॥ (५प्र०।५प्र०।१म०)॥

श्रय यजुरमारमार। (१) "रोचितस्वं देव घर्म • समुखेषु (१)" इति । दे 'देव' द्यातमान, 'घर्म' महावीर, 'लं' 'देवेषु' मधे, 'रोचितः' प्रकाश्रितः, 'श्रियं । श्रतस्वत्प्रसादात् 'श्रइं' श्रिप 'मनुखेषु' मधे, 'रोचिषीय' प्रकाश्रिते। सूयासं ॥

श्रसिन् सन्ते भागदयगतयार्थयोः प्रसिद्धिसवश्रसा-विलश्च दिशब्देनैवकारेण दर्शयति। "रोचितस्यं देव घर्म देवेव्यपीत्याद। रोचितो श्लेष देवेषु। रोचिषीयादं सनु-व्येव्यित्याद। रोचत एवेष सनुखेषु" दति। (५प्र०१५ ४०। ४स०)॥

त्रथ वजुरमारमाइ। (१) ''सवाट् वर्म दिवतः ॰ त्रद्धावर्षशे भ्रथायं''(१) दति। हे 'वर्म' महावीर, 'लं' 'देवेषु' मध्ये, वज्रगुणयुक्तः 'श्रिस', के ते गुणा दति त ख्यामो। 'सवाट्' साम्राज्ययुक्तः, 'दिचतः' प्रकाशितः, 'श्रायुशान्' दीर्घेणायुवा ष्येषायुषाः स्तेत्रस्वी ब्रह्मवर्षसी भूयासं (१)। (१) हर्गसि। हर्षं मिर्यं धेहि॥ मृियं हक् (१)। (१) दर्शं पुरस्ताद्रोचसे। दर्शदिष्या। दर्शं प्रत्यकः। दशोदंकः। दशोद्धी भीसि

युक्तः, 'तेजस्वी' महत्या कान्या युक्तः, 'ब्रह्मवर्षसी' श्रुताध्य-चनसम्बद्धः, लत्प्रसादात् 'चर्षः' चपि 'सनुखेषु' सध्ये, इचि-तलादिगुषयुक्तो 'ऋचासं'॥

चनित सिन्न देवेकायुगा स्तेत्रकी महावर्षसी याह। दिनित से देवेकायुगा से असी महावर्षसी याह। दिनित से देवेकायुगा से असी महावर्षसी याह। दिनित से मनुष्येकायुगा से असी महावर्षमी। दिनित देवेकायुगा से असी महावर्षमी। दिनित दिने मनुष्येकायुगा से असी महावर्षमी स्वासित याह। दिनत एवेष मनुष्येकायुगा से से असी महावर्षमी भवति" दित। (५ प्र०१५ प्र०१६ म०)॥

श्रय यजुरमारमार । (() ''रगिस ॰ मिस रक्''(() दिति । हे महावीर 'रगिस' लमेव दीप्तिरूपः श्रीस । श्रतः, 'मिस' 'र्च' दीप्तिः, 'धेरि' समादय, लदगुग्रहात् 'र्ग' दीप्तिः, 'मिस' तिष्ठलिति श्रेषः ॥

भेडोत्यस कोट्प्रत्ययसाजिरर्थनं दर्भयति। "इगसि इचं मिथ भेडि मिथ दिगत्याद। त्राजिवमेवैतामात्रासी" इति। (६प्र०१६ प्र०१ स०)॥

श्रय यजुरनारमार । (°) "दन्न पुरस्ताद्रोत्तसे ° रीचिता सर्मी दसीय" (°) इति । श्रनुवाकादी दन्न प्राचीरिति चेऽर्थ सुमन्स्यमानः। स नः सखाडियमूर्जः थेहि। बाकी वाजिने पवस्त । रेगिष्तिः घुमी र्ष्यीय (०) ॥ २ ॥ रेग्ष्य, धेहि, नर्व च॥ अतु० ६॥

खनाः बोऽनोपसंज्ञियते। हे सदावीर 'पुरत्वात्' पूर्वद्यां दिजि, 'दम' दीप्तयः, यया भवनित तथा लं 'रोषये' दीणये, एवं दिखि दिखु दिखु द्रष्टयं। कतः 'सममद्यमानः' वैत्मनस्यं प्राप्तः, 'ससाट्' वाम्राज्यं प्राप्तः, 'सः' लं, 'नः' प्रसान्तं, 'द्रमं' 'क्राज्ये' 'व 'भेषि' सम्यादय। 'वाजी' सम्द्रकृष्यः, लं 'वाजिने' सम्द्रकृष्यः, लं 'वाजिने' सम्द्रकृष्यः, लं 'वाजिने' सम्द्रकृष्यः मद्यं, 'पवस्त' सम्बे भोष्नयं ग्रोध्यः। एवमनेन प्रका-रेष 'घर्मः' महावीरः, 'रोचितः' प्रसाभिः प्रकाचितः, चतः लत्प्रसादाद हमपि 'दचीय' प्रकाववान् स्रूथासं॥

यदुक्तं सम्बारेण छपेक्तिसम्बर्धराइ दिविता घर्मे इति तदिदं कामप्रति विभन्ते । "तं घदेतैर्थंजू भिररोत्तिन्न ला। इतिता धर्म इति प्रमूचात्। अरोत्तुकोऽध्वर्धः स्थात्। अरोत्तुको धन्नमानः। अध घदेनमेतैर्धंजू भी रोत्तिस्था। इति-ते धर्म इति प्राप्त । रोत्तुकोऽध्वर्धभैवति । रोत्तुको धन्मानः" इति ॥३॥ (५ प्रन्य प्राप्त । ७ मन्)। 'तं' महावीरं, 'घदेतैः' सनुवा-कोकैः, 'चन्नुभिः' मन्त्रैः, 'चरोत्तिख्ता' मकावितमञ्चला, प्रश्नमत एव 'चर्मः' महावीरः, 'इति ग्रम्

<sup>\*</sup> अध्वर्थे प्राच इति D चिक्रित पु॰ याठः।

# श्रथ मत्रमोऽनुवाकः। (९) ऋष्य्यं गेषुपामनिषद्यमानं। ऋष चुपर्गं च पु-

तदाध्यश्र्यजमानी दीप्तिरिहती खातां यजुःपाठादूर्श्वे तु नायं दे। षः, तस्मादुत्तरकास एव 'दिचतः' 'घर्म' इति मन्त्र-मध्यश्रेष्ट्रयात्॥ पञ्चाद्राचयित जागतेन कन्द्रसा, समा दिनता रे। चयेत्यादात्रिषमेवैतामात्रास्ते, त्रास्ते, च्रष्टे। च ॥ इति पञ्चमप्रपाठके ५ चनुवाकः॥ ५॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकान्ने यजुरा-रखके चतुर्घप्रपाठके षष्ठेाऽनुवाकः ॥ ६ ॥

#### चय सप्तमे। (नुवाकः।

षष्ठे महावीराभिमक्षणमुक्तं। त्रथ सप्तमे महावीरावेष-षमुच्यते। कत्यः। यथा खोकमवस्त्राय सर्वं च्हित्तिजो यज-मान\* द्याधीयको महावीरमवेचको। त्रप्रयं गोपामिति। एतस्तानुवाकस्त्राद्यवेकास्त्रचमाइ। (१) "त्रप्रयं गोपामिनिपस-मानं • त्रावरीवर्क्ति सुवनेस्वकाः" (१) इति। त्रहं महावीरं 'त्रप्रयं दृष्टवानस्ति। कीदृषं 'गोपां' कसीनिस्पादनेन रचकं,

<sup>\*</sup> यजमानाचाधीयनीः इति तै॰ पु॰ पाठः।

# विभियरनां। स सुश्रीचीः स विषूचीर्वसीनः। श्रावं-

'चिनपद्यमानं' विनावरितं, यथ वा यादित्यक्षेण पतनर-दितं। तथा 'पिथिभिः' नानामार्गः, 'या' 'चरन्तं' 'च' 'परा' 'चरन्तं' 'च' यादित्यक्षः सञ्चाभिमुखेन प्रातःकाले समा-गक्कनं, सायद्वाले पराष्ट्राखलेन गक्कनं। 'सः' महावीर चादित्यक्षः, 'सप्रीचीः' एकच सहाविद्यता यपि, 'विषू-चीः' नानादेशेषु विभव्य गक्कनीरिप प्रजाः सर्व्याः, 'वसा-नः' खकीयरिक्षाभिराक्काद्यन् देव वर्णते। यथ वा एक-चाविद्यताः तच तच प्रथमविद्यताञ्च मरीचिः खिलालाका-दथन् वर्णते। 'सः' च 'भुवनेखनः' सर्वेषु खोकेषु मधे, 'यावरीविर्ण्तं' पुनःपुनरावर्णते। सेऽयं मन्त्र उपरिष्टा-द्वाख्यास्तते॥

तम प्रथमं तावत् प्रवर्धय कासं विधत्ते। "शिरो वा एतस्य स्था। यत् प्रवर्धः। यीवा उपसदः। पुरस्तादुपसदां प्रवर्धे प्रवर्णति। ग्रीवास्तेव यश्चयः शिरः प्रतिद्धाति" इति। (५प्र•१६ म०।१म०)। प्रवर्धयः यश्च-'शिरो'इपलात् 'अपसदां' चयश्च-'ग्रीवा'इपलात् अभयोः सामीष्याय 'उप-सदः' चनुष्ठानात्, प्रागेव 'प्रवर्धे' कर्म, चनुतिष्ठेत्। तप्ते घृते प्यः प्रजेपः प्रवस्तां तद्धासन् कर्माविश्रेषे विद्यते से।ऽयं 'प्र-वर्माः', स कर्माविश्रेषे व्या सम्मस्ते तथा प्रवस्तां कुर्यादि-स्वर्थाः। प्रवर्धीाष्यदोः सामीष्ये सति यथा सोको ग्रीवायां

'किएः' प्रतिषितं भवति तचैतत् यम्यवते 'यीदासु' इति वचन-मात्वावः ॥

प्रवर्णसाहितां विधत्ते। "सिः प्रहणितः। चस इसे सी-काः। एथा एव सोकेशो प्रश्नस ब्रिरेडवब्दें" इति। (५प्र•।६म्ब•)। स्वस्तं दिनचथेऽनुष्ठेसलात् तत्समी-पवर्ती प्रवर्णोऽपि दिनचथेऽनुष्ठेयः तथा सति सोकच्यार्थं सञ्जावरः, प्रतिस्ति भवति॥

सायं प्रातस्विति कासदयानुष्ठानं प्रशंसति । "बृट् सम्प-स्थानो । बट् वा म्हतवः ॥ १ ॥ च्यत्तस्य एव यञ्चस्य जिते। (वद्न्ये" इति । (५ प्र॰।(प्र॰।३ स॰) । एकैकस्थिन् हिने कास्त्रभेदेव दिरमुष्ठानात् 'वट्' सञ्चा सम्पन्नते । ततः च्यत्तभः सकाजा-स्था-'विरः' समाहितं अविति ॥

दिनषट्कपमं विधक्ते। "दादम्रहातः प्रस्कृति । दादम् आमाः संवत्तरः । संवत्तरादेव यश्चस्य मिरोऽवदन्धे" दवि । (५ प्र ० । ६ प्र ० । ४ म० ) । षट्सु दिनेषु कासद्यानुष्ठाचेन दाद-मनं ॥

दादत्रसु दिने समुष्ठान् विधिमिभिनेत्रा प्रश्नं यति । "चतुर्विष्ट्र वतिः यत्रवन्ते । चतुर्विष्ट्रवतिर द्वेमासः । चर्च्यमासेश्व एत वक्षस्य शिरोऽवर्त्यो" रति । (५ प्र॰।६ च॰।५ स॰) । दादव-स्विष्टिने सुकासदयानुष्ठानेन 'चतुर्विवतिः' सम्यक्तिः चिन्ने छोजे चिन्नेत्र दिनेषूपसदः चित्रप्यन षट्सु दिनेषु चहीने सके

<sup>\*</sup> अब इति ते । पु । पाठः।

बादमस् दिनेषु तदनुषारेष प्रवर्धात्तः। एतस स्तर-कारेण सङ्गृष्टीतं स्रुपसत्के षट्छतः षषुपसत्के दादस्रस्ते। दादभीपसत्के चतुर्विप्रतिकतः दति॥

विकष्णितं पचाकारं विधक्ते। "स्रणो खखु। सहरेव प्रद-ख्यः। एकः हि बिरः"॥ २॥ इति। (१प्रा॰।६प्र॰।६प॰)। पचाकारोपन्यासाय 'स्रणो' शब्दः शिरस एकलात् तत्खा-गीयः प्रवर्णः सहदेवागृष्ठेयो न लाहक्षेति केषास्तित् पदः। एतस स्वकारेण विक्षष्टमुदास्तं। सुत्यायां प्रवृक्षागमेके समामनिता। तम भीमांसा यदा पुरस्ताद्वणः स्थात् स्व प्रदृष्ण उपकाश उपयुषं समयास्तिमित उदितागृदित उदि-ते वा प्रातःसङ्गमे मधन्दिने वा प्रमाने स्तुत साग्रीभागारे प्रदृष्णः सहदेव प्रदृष्ण इति विद्यास्त इति॥

प्रतिश्वाशिष्टो सम्बन्धं विधन्ते। "प्रशिष्टो से प्रस्वितः।
एतावान् वै यज्ञः। यावानशिष्टो सः। यावानेव यज्ञः। तखा
जिरः प्रतिद्धाति" इति। (५प्र०।६प्प०।७स०)। यावनाः
से। सयागाः सन्ति तेषु सर्वेषु 'प्रशिष्टो सः' सञ्चारी प्रतः सर्वेयज्ञात्मकः तचानुष्टिते सति कत्द्वेऽपि यज्ञे 'जिरः' प्रतिहितं
भवति। प्रनारभ्याधीतस्य प्रवर्णस्य यद्यपि पुरस्तादुपसदासितिवाक्येनेव प्रकृतिस्ताशिष्टो सम्बन्धः प्राप्तः, तथापि प्रास्ताःनार्गतं न प्रथमयज्ञे प्रदृष्ट्यादिति निषेधमपेष्य प्रतिप्रधवार्थे पुनर्विधानं, निषेधस्वतिराचेऽपि परितार्थे। भविष्यति
तस्यापि विकस्पितप्रथमयञ्चलात्, तथा चापस्यन्य प्राप्तः।

श्रिष्टों सः प्रथमध्योऽतिराचमेके पूर्वे समामनन्ति । प्रश्नाद्यपसदामितिवाक्येनोक्तोऽष्युपसद्भावात् पूर्वे प्रवर्ध- खापि प्राप्ती निषेधयति । "नोक्य्ये प्रद्यक्यात् । प्रजा वै प्रव स्वयानि । यदुक्ये प्रद्यक्यात् । प्रजा प्रप्रमुख निर्देहेत्" इति । (५प्र०१९प्र०१प्रमु०)। एक्षेषु व्रवाणीत्यादीतिप्रस्ता- ख्योक्यम्बेगाविधीयने तान्यईतीत्युक्यः क्रतः तत्र प्रद्यन्तनेनोक्यमस्त्रसाधाः 'प्रजाः' 'प्रवः' च द्श्रोयः, तस्त्रात् तत्र, 'न' 'प्रवक्यात्'॥

खक्य विशेषे प्रतिप्रवयं विधत्ते। "विश्वजिति वर्षपृष्ठे प्रष्टचिति॥ ३॥ पृष्ठानि वा अच्युतं च्यावयिना। पृष्ठेरेवास्ता
अच्युतं च्यावयिकावव्ने'' इति। (५प्र०।६प्र०।८म०)।
रचन्तर हृद्दे इत्यवैराजशाकररेवतमा ममाध्यानि पृष्ठसो नाचि
वर्षाच्यपि यश्चिन् विश्वजिद्यागे विद्यन्ते। वेऽयं वर्षपृष्ठः,
चद्यपि विश्वजिद्यक्य वंस्था नाच प्रसिद्धः तथापि श्रासानारे तत्वद्वावमिभिप्तेत्व ने विक्ये प्रवद्यादिति निषेधं वारचितुं पुनर्विधिः वर्षच पृष्ठसो चाणि, 'श्रच्युतं' न च्युतमपि
देखं। 'च्यावयिना' विनाशयिना, श्रामपि पृष्ठसो चेरेव 'श्रच्युतं'
निषेधप्रयुक्तं प्रवस्तमपि देखं, 'च्याविक्ता' प्रवर्शक्तसपि
प्राष्ठोति॥

तदेवं वृद्धिः प्रवर्णविधिविचारं परिचमाण प्रज्ञतस्वैव मन्त्रस्य प्रथमपादे पूर्णभागं\* खाचष्टे। "सपम्यं गोपामिखास।

<sup>\*</sup> पूर्व्यवादं इति तै॰ पु॰ पाठः।

प्राची वै गोपाः। प्राचनेव प्रजास विद्यातयितं इति । (५ प्र०। १ प्र०) । 'प्राचः' हि स्नावस्तानेन प्रशिराचि गोपायतीति 'वेषाः' प्रस्ते च प्राचलेन स्वतिस्थिप्रेळ सदा-वीरे गोपाप्रस्टः प्रयुक्तः, प्रता नेष्पासप्रस्निक्कि यति समीस्व 'प्रजास' 'प्राचसेन' प्रसारितवान् भवति ॥

चादित्वक्षेव स्तिमिभिप्रेत्व पुनर्षि वावष्टे । "स्वक्षं नेपासित्वाक् । च्यो वा चादित्वा नेपाः । व क्षेताः प्रजा नेपायति । तमेव प्रजानां नेप्तारं सुक्ते" दति । (५प्र०। ६प्र०१९्म०) । 'चादित्यः' सुद्येव प्रकातं क्रता, वर्षाः 'मजाः' नेपायतीति 'नेपाः', तद्रूपलेव स्तृतसात् अक्षावीरः 'नेप्याः'। एतत्पाद्येन स्वजमाननेव 'प्रचानां' 'नेप्तारं' क्र-नेति ॥

प्रधमप्रद्रक्योत्तर्भानेत्ताहित्यक्षेषाविष्यतस्य महानी-र्था श्रमी पतनाभावः प्रसिद्ध इति दर्भवति । "चनिपद्यमा-नशित्वाद ॥ ४॥ व क्षेत्र निपद्यते" इति । (५ प्रशद्यः। १२ म०) ॥

दितीयपादेकं नानामार्गेरादिक्यानमनं प्ररागमनञ्च प्रसिद्धिति दर्भवति। "चा च परा च प्रथिभियरम्भि-खाद। या च द्येव परा च पथिभियरति" इति। (५व०। ६व०।१६म०)।।

जहाममादिख चर्चं प्राप्तः चर्म्यः प्रजा चित्रतो विश्वेतेच

<sup>\*</sup> अक्षवयनस्मति इति है॰ यु॰ पाठः।

रीवर्ति सुवनिष्ठनः(१)। (१) अर्च प्रावीः। मधुमाध्वीर्धाः मधुमाधूचीर्था। अनु वां देववीतये(१)। (१)सम-

पम्यति। तदानीं खेन यह वर्त्तमाना दूरे विविधं प्रस्तास्य मरीचीः वद्धवदसाना वर्त्तत इत्येतत् प्रसिद्धमित्येता हुमं हतीयपादाभिपायं दर्भयति। "स सभीचोः स विवूचीर्वसान इत्याह। सभीचीस स्नेष विवूचीस वसानः प्रजा सभिविप-स्वति" इति। (५प०।(स्व०।९४म०)॥

चतुर्थपादे । इति स्वानिमधे स्वयंखा हित्तः प्रसिद्धेति दर्भय-ति । "श्रावरीवर्त्तां भुवनेखनारित्या ह । श्राद्धोष वरीवर्त्तिं भुवनेखनाः" इति । (५प्र०)६श्र०।१५म०)॥

त्रय वसनार्षुक्षेष सावकं मन्त्रमाइ। (१) "त्रत प्रावीः ॰ त्रनु वां देववीतये" (१) इति। हे महावीर 'त्रच' श्रस्मिन् कर्माण, 'मधुमाध्वीभ्यां' सहितस्तं 'प्रावीः' श्रस्मान् प्रकर्षेण रचित-वानसि, 'मधु अब्देश वसन्तावयवचैनमासाभिमानिदेवमाच है। 'माध्वी' अब्दस्तत्पत्नीं। तथा दितीयो 'मधु अब्देश वसन्तावयव-वैश्वास्त्रमासाभिमानिदेवमाच हे, 'माधूची 'त्रब्द् सत्पत्नों ताभ्यां सहितस्तं प्रावीरित्यन्त्रयः। 'वां' वसन्तदेवा युवां, 'सनु'स्त्य, 'देववीतये' देवप्राष्ट्रायं, महावीरमवेचते इति श्रेषः॥

सन्त्रस्य वसन्तर्भुपरतां दर्शयति । "श्वन प्रावीर्मधुमाध्वी-श्वां मधुमाधूत्रीभ्यामित्यात्र । वास्त्रिकावेवासा श्वद्ध कस्प- भिर्भिनागतः। सं देवेनं सिव्चा । सःस्र्येंख राच-

चिति" इति । (५ प्र०।६ प्र०।९६म०) । 'त्रसी' चन्नमार्थे, वसक्तसम्बन्धनाद्यववयवी चैत्रवैद्यासमासी स्रोतितभागप्रदा-नसमर्थे। करोति ॥

श्रथ पीश्वर्ष्ण स्वावकं मक्तमाइ। (१) "धमग्निर्श्विनागत • सप्तर्वेष रोचते" (१) इति । श्रश्विश्वस्थामत्वृष्णे।
पीश्वावयेन कोडावाढमाचे विविचिते। तनेक 'श्रश्वः' क्येष्ठमायक्पः, दितीयेन 'श्रश्वना' श्रावाढमायक्पेण, 'सं' 'गतः'
श्वस्त्, तदुभयमायविर्णागावित्वी स्विद्वस्थं श्रव्दाश्यं विवक्योते। श्रयं महावीराख्ये। देवा क्येष्ठमासे 'स्वित्रा' 'सं' 'गतः'
श्वावाढमासे 'स्वर्येष' 'सं'-गत्य 'रोचते'॥

त्रस्य मन्त्रस्य ग्रीक्षानुंपरतां दर्जयति। "समग्रिरग्निनाग-तेत्यादः॥ ५ ॥ ग्रीक्षावेवास्मा चत्रः कस्पयति" इति। (५प्र०)-६प्र०१७म०)। वसन्तवाकावद्वास्त्रोयं॥

तस्येव मन्त्रसार्थान्तरं दर्भयति। ''समग्रिरग्निगागतेत्वाह। स्विश्वेषेषेऽग्निगा सङ्गास्कृते' इति। (५ प्र०।६ प्र०।९ प्रम०)। 'एवः' महावीर रूपः, 'स्विशः' प्रादित्वरूपेष 'स्विश्वा' सङ्ग-स्कृते, इत्ययमर्थः प्रसिद्धः॥

<sup>\*</sup> अस्थैव इति तै॰ पु॰ पाठः।

(°) खाषा सम्प्रिस्तपंसा गतः। सं देवेनं सिवचा। सः स्र्य्येषारोचिष्ट<sup>(४)</sup>। <sup>(६)</sup>धृत्ती दिवी विभीति रर्जसः। पृथिखा धृत्ती। जुरोगुक्तरिष्ठस्य धृत्ती। धृती देवो दे-

पुनरिप ग्रीमर्ज्डपेषैव स्नावकं मन्त्रान्तरमा । (१) "खाषा समग्रिसपमा गतः ॰ सष्ट्र स्वर्येषारोषिष्ट" (१) इति । 'खाषा' मन्दोनिपातलाद नेकार्यः, श्रिवदुष्य रूपे। व्येष्ठमासः 'तपसा' तापयुक्तेन श्राषाढमासेन, 'खाषा' स्रष्टु, समागतः' 'सं' 'गतः' श्रस्त्, 'सं' 'देवेन' इत्यादि पूर्णवत्॥

श्रस्य मकास्य पूर्व्यमकोष सद समानार्थतां दर्शयति। "स्वादा समग्रिसपमा गतेत्वाद्य। पूर्व्यमेवेदितं। स्वत्तरेषा-भिरुषाति" दति। (५प्र०१६ २४०)। ग्रीस्विवयतं पूर्विसिन् मक्वेऽभिद्तिमेव ग्रीसमुक्तरमकोषापि सुतिर्वृते॥

षण वर्षमुंक्षेय सावकं मम्ममाह। (१) "धर्मा दिवा विभाषि रम्मः • श्रमकं स्रोगाताः" (१) इति। हे महावीर वर्षमुंक्षेय 'दिवः' युक्तेकस्थ, 'र्जयः' मेमादिरस्वने। पेतस्थ, 'धर्मा' धारकः, 'विभाषि' प्रकाशसे। तथा श्रोषधीजननेन 'पृथिस्थाः' श्रपि 'धर्मा' स्वकीयदृष्टिप्रधार्षेन, 'उरोः' विस्ती-कंस, 'स्रमरिश्वस्थ' श्रपि 'धर्मा' हविद्वारेणे। पकारकलात्, 'देवानां' श्रपि 'धर्मा' पेषकः, 'देवः' श्रतएव 'श्रमर्थः'

<sup>\*</sup> मन्त्रेबाभिस्टबातीति त्रूते इति तै॰ पु॰ माठः।

यानी । श्रमर्त्वास्तिपात्राः । (() हुदे त्वा मनसे त्वा। दिवे त्वा स्वर्थीय त्वा॥ २॥

जुर्द्धमिममध्वरं क्षेधि। दिवि देवेषु होचा यच्छ(१)।

मरणरिषतः, दीचादिक्षेण तपमा जांचते मिध्यतीति 'तपाजाः'॥

श्रस्य सम्बस्य वर्षर्त्तुपरतां दर्भयति। "धर्त्ता दिवा विभा-षि रजयः प्रथिया इत्यादः। वार्षिकावेवास्मा ऋतः कस्पयति" इति । (५ प्र०१६ श्र०। २ ० स०)। वसन्तमम्बद्यास्त्रेषं॥

शारदर्म, क्षेण सावकमक्षमाइ। (() इदे ला मनसे ला । दिवि देवेषु होना यक्क "(() इति। हे महावीर लां, 'हदे' हृदवार्थमवेच इति श्रेषः। 'मनसे' मनोऽथं लामवेचे, भन श्रमानः शब्दाश्यां भनुकू सभागार्थलेन चिन्यमानावाश्रयु- जकार्त्तिक मासावुप कच्छोते तक्षासदयोचितभागसिद्धार्थमित्यर्थः, तथा 'दिवे' बुस्नोक प्राप्त्र्ये, 'स्र्य्याय' स्र्य्यप्राप्त्र्यं सामवेचे, 'इमं' भस्मदीयं, 'भध्यरं' थागं, 'ऊद्धें क्षि' उस्रतं सुरु, 'होनाः' इमा होमित्रयाः, 'दिवि' बुस्नोके, 'देवेषु' मधे, 'बक्क' देहि कथय, इत्यर्थः॥

चन्न सन्त्रस्य गारदर्जुपरतां दर्भयति। "इदे ला मन-वे लेखाइ। प्रारदावेवासा इद्धः कस्पयति' इति॥ ६॥ (५प्र•।६ ५०। २१म०)। वसन्तवाक्यवद्वास्त्रेयं॥

<sup>\*</sup> भरहतु इति तै॰ पु॰ पाठः।

(°) विश्वासां भुवां पते। विश्वस्य भुवनस्यते। विश्वस्य म-नसस्यते। विश्वस्य वचसस्यते। विश्वस्य तपसस्यते। विश्वस्य ब्रह्मणस्यते<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup> देवश्रूक्तं देव धर्म देवानः पाहि<sup>(०)</sup>। <sup>(८)</sup> तुपाजां वाचमसो नियक्त देवायुवं<sup>(८)</sup>॥३॥

मक्त परमभागेन सर्वेषां लोकानां द्वीमिक शामिसम्बर्धः. दर्भयति। "दिवि देवेषु द्वाचा श्रक्कित्याद। द्वीचाभिरेवेमान् लोकान्त्यन्द्धाति" दति। (५प्र०।६ प्र०।१२म०)॥

श्रय देमकार्क् पेष सावकं मकामाद । (०) 'विश्वासं सुवां पते ० विश्वस ब्रह्मणस्पते' '०) इति । अमृदीपादया या सुवः तासां 'सुवां' 'विश्वासां' सर्वासां, हे 'पते' पासक, हेमः कार्म्ह्रप महावीर लामवेच इति श्रेषः । 'सुवनः' सुवनस्य सी-कार्जातस्य, 'मनसः' श्रमाः करस्यजातस्य, 'वचसः' वाक्यजातस्य, 'तपसः' तपाजातस्य, 'ब्रह्मणः' वेद्यातस्य, 'पते' पासक, स्वासवेचे ॥

श्रस्य मन्त्रस्य हेमनार्त्तुपरतां दर्शयति। "विश्वासां सुवां पत इत्याह । हैमन्तिकावेवासा श्वत्व कस्पयति" इति । (भूग्रण्डिश्वण्डिस्)। वसन्तवाक्यवद्वास्त्रीयं॥

ग्रैशिर मुंद्धपेण स्तावकं मकामार। (म)"देवश्रू स्वं देव घर्म देवान् पारि" दिता हे 'घर्म' प्रवर्ग, 'देव' ग्रीमर मुंद्धप,

<sup>\*</sup> सम्बन्धसिद्धिं इति तै॰ पु॰ पाउः।

### (१९)गर्भे। दुवानां(१९)। (१९)पिता मृतीनां(१९)। (१९)पितः

'देवमूः' देवेषु श्रूयमाणः, 'सं' 'देवान्', इतिःप्रदानेन 'पाहि' रच॥

त्रस्य सन्तस्य प्रैजिर्त्तुपरतां दर्जयति। "देवत्रपूखं देव घर्मदेवान् पाधीत्यादः। प्रैजिरावेवास्ता श्राह्म कस्पर्यात" इति। (५ प्र ०।६ प्र ०।२ ध्रम ०)। वसन्तवाकावद्वास्त्रोयं॥

श्रथ बद्धनि वाक्यानि नानाविधगुणैः स्तावकाम्युश्चनो । तर्षेक-वाक्यमार । (८)"तपोजां वाषमस्त्रे नियक्क देवायुवं"(८) इति । हे महावीर 'श्रस्ते' श्रस्तभ्यं, 'तपोजां' तपस जत्पनां, 'देवायुवं' देवान् इक्कनों, 'वाचं' मक्तक्रपां, 'नियक्क' नितरां देहि, 'तपोजां' इत्यनेन यश्चयोग्या मक्तक्रपा वाग् विवद्यते ॥

तस्यासपिस्तिग पुरुषेष सम्यमानलादित्येतद्रश्रंयति। "तपा-जां वाचमस्रो नियक्त देवायुविमत्यादः। या वै मेथ्या वाक्। सा तपाजाः । तामेवावरुभे" इति॥ ७॥ (५ प्र०१६ प्र०१ ५ म०)॥

वाक्याकार माइ। (१०)"गर्भी देवानां"(१०) इति। अयं महावीरः 'देवानां' समन्धी 'गर्भ'-इपः देवैरपेचितछ इवि-घोऽच गर्भइपेणावस्तानात्॥

मन्त्रार्थस प्रसिद्धं दर्भयति । "गर्भी देवानामित्याच । गर्भी चीष देवाना" इति । (५प्र०।६ घ०। २६म०) ॥

वाक्यान्तरमाइ। (१९)"पिता मतीनां"(१९) इति। देवैई-वि:प्रदानाधें तदा तदा मन्यना इति मतयः प्रजासासं प्रजानीं(१२) । (१२)मितिः कवीनां(१२) । (१४)सं देवो देवेन सिवचार्यतिष्ट । सः स्वर्थेखारुक्त(१४) । (१४)ब्रायुदीस्व-

प्रजानां सातुं, " सद्दावीरः फखदानेन पासकलात् 'पिता'॥

सतित्रब्देन प्रजाविवचां दर्भयति। 'पिता सतीनासित्याद।

प्रजावै सतयः। तासासेष एव पिता। यत् प्रवर्गः। तसादेवसादः' इति। (५प्र०।६५०।२७म०)॥

वाक्याक्तरमाइ। (११) 'पति: प्रजानां''(११) इति। अयं मदावीरः पूर्वेषितरीत्या पासकलात् 'प्रजानां' खामी॥

श्रस्य वाकास्त्रार्धे प्रसिद्धं दर्शयति । "पतिः प्रजानामि-त्यारः । पतिर्श्वेष प्रजानां" इति । (५प्र०।६श्व०।२८म०)॥

वाक्याक्तरमाइ । (१३)"मितिः कवीनां"(१३) इति । चे कवचः प्राच्यार्थाभिष्ठाः, तेषामभिष्ठानसाधनवृद्धिक्पे।ऽबं महावीरः, श्रनेन कर्षाद्यन्षिते तेन सुक्रतेन प्रश्लोदयात्॥

श्रक्षित्रर्थे प्रसिद्धं दर्भयति । "मतिः कवीनामित्या इ । ॥ मा मतिर्भेष कवीनां" इति । (५प्र ०।६श्व ०।२८म०)॥

वाक्याकारमाइ। (१४) ''सं देवा देवेन सविचायतिष्ट। सप्र स्वर्थेणाइका''(१४) इति। त्रयं महावीरः 'देवः' 'देवेन' 'सविचा' 'सं'युष्य, 'त्रयतिष्ट' बजमानमनुग्रहीतुं प्रयत्नं स्ततवान्। तथा 'स्वर्थेष' 'सप्'युष्य, 'त्राहका' दीप्तवान्॥

<sup>\*</sup> ध्वयं इति तै॰ पु॰ पाठः।

मसार्थं घर्म वर्षे। दा श्रीस<sup>(१६)</sup>। <sup>(१६)</sup>पिता नीऽसि पिता नी वेषि<sup>(१६)</sup>। <sup>(१०)</sup>श्रायुक्की स्तंनू धाः पंयो धाः। वर्षे। दा वरिवे। दा द्रविखे। दाः॥ ४॥

श्रव देवशब्द इयेन श्रादित्य महावीरी विविध्य ति द-श्रंयति । "स् देवे। देवेन सवित्रायतिष्ठ स् स्वर्येणाहकोत्या-ह। श्रमुश्चैवादित्यं प्रवर्णेश्व स् श्रास्ति" इति । (५प०)-६ श्र०।३०म०)। सम्बक् कथयतीत्यर्थः॥

वाक्यान्तरमार । (१४) "त्रायुरीस्वमस्राभ्यं धर्म वर्षी दां त्रिसः "(१६) इति । हे 'धर्म' महावीर, 'लं' 'त्रसभ्यं' 'त्रायु'-स्ते-जसेः मदाता 'त्रसि'॥

श्रस्य वाकास्वायु:परतां दर्शयति। "श्रायदीस्वमस्राश्यं घर्म वर्षी दं श्रमीत्याषः। श्राश्यिषमेवैतामाश्रासी" इति। (५ प्र०६ श्र•।११म०)॥

वाक्याक्तरमाइ। (१९) "पिता नीऽसि पिता नी बोध' १(१९) इति। हे महावीर 'नः' श्रसाकं, पास्तकलात् 'पिता' 'श्रसि'। श्रतः 'पिता' जनक, एव खला 'नः' श्रसान्, 'बेध' इदं इदं कुर्विति सन्मार्गे बेध्य॥

महावीरे प्रवृत्तस्थात्तरकर्त्तस्थताया बुध्यमानलात् बीध-कलमस्थावस्यमसीत्थेतद्दर्भयति । "पिता नीऽिय पिता नी

<sup>\*</sup> वर्षसाः, इति तै॰ पु॰ पाठः।

श्रुन्तिर्श्वप्र उरोर्व्वरीयान्। श्रुश्चीमिष्ठं त्वा मा मी हिश्सीः (१०)। (१०)त्वमेग्ने युष्ठपतिर्विशामेसि। विश्वासां मानुषीणां। शृतं पूर्भिर्य्यविष्ठ पाष्ट्रश्चेसः। समेबा-र्पश्र श्वतश्चिमाः। तुन्द्राविष्यश्चिष्ठं वार्दिवानं। द्वैव रा-

वोधेत्याइ। बोधयत्येवेनम्' इति। (५प्र०१६प्र०१६१म०)॥
वाक्यान्तराष्ट्राइ। (१०)'प्रायुधीस्तन् धाः पयोधाः ०प्रभीमहिला मा मा हिएसीः"(१०) इति। प्रयं महावीरा दीर्घमायुः प्ररीरपाटवं चीरमदृद्धिस्र मन्याद्यति। तथा कान्तिः
पूजां धनस्र प्रयक्कति। प्रनारिचं खेलपञ्चया ज्वाखया प्रतिपूर्यतीति 'प्रनारिचप्रः' प्रतप्त 'खरोः' विश्वाखाद्पि वस्तुनः। 'वरीयान्' प्रतिष्ठयेन विष्टमः , ताहु ॥ हे महावीर
लां, 'प्रशीमहि' याप्नुयाम, याप्नुवन्तं मां, 'मा' 'हिएसीः'
हिंसितं मा सुइ॥

त्रयाग्निक्षेण स्तर्यः काश्चिद्देवतामासः। (१८) "त्रमग्ने ग्रस-पतिर्वित्रामसि • इ.हैव रातयः सम्तु<sup>(१८)</sup> इति । हे 'त्रग्ने' 'त्नं' 'मानुषीणां' मनुष्यजातियुकामां, 'वित्रासां' सर्व्वासां, 'वित्रां' प्रजानां, 'ग्रहपतिः' 'त्रसि' ग्रहस्वामी, भवसि । हे 'यविष्ठ'

<sup>\*</sup> श्वरीरपोषसम् इति तै॰ पु॰ पाठः। † विकृतः इति तै॰ पु॰ पाठः। विख्तः इति D चिक्रितपुक्तकपाठः। ‡ कुवामेकां ऋचमाच्च इति तै॰ पु॰ पाठः।

तर्यः सन्तु (१०) । (१८) त्वष्ट्रीमती ते सपैय । सुरेता रेता द्यांना ॥ वीरं विदेय तर्व सन्दृश्चि । माइः रायस्पो-वेण वियोषं (१८) ॥ ५ ॥

रेष्त्रे, स्र्याय ता, देवायुवं, द्रविषो दाः, दर्धा-ना, दे च ॥ श्रनु॰ ७ ॥

युवतम, 'पूर्भिः' धनादीनां पूर्णैः, 'मतं' मतसम्बस्तरमायः,
'पाचि' रख। तथा 'मत्र हिमाः' मतसंवस्तरान्, 'समेद्धारं'
सम्यगभिष्टद्भियुमं, मां, 'ग्रंदसः' 'पाचि' पापात् रख। कीदृमं
मां, 'तन्त्राविषं' लत्पालनात् पूर्वे तन्त्रीयुमं कर्माय्यसमं,
'दार्दिवानं' लत्पासनादृद्धे द्वयगतकर्मोत्साद्यन्नं, 'रातयः'
तदीयानि फसदानानि, 'इदेव' श्रसिन्नेव कर्मेषि, 'सन्तु'॥

कर्यः। श्रनुवाकश्चेषं तु परिश्रिते प्रतिप्रस्वाता पत्नीं वाचयति। लड़ीमती ते सपेयेति। पाठस्त । (१८) "लड़ीमती ते सपेय

• माइ श्रायक्तेषेण वियोषम्" (१८) इति। हे महावीर, 'ते'
तव, प्रसादात् 'श्रहं', पत्नी 'लड़ीमती' सिक्ते रेतसि इपाणां
विकर्षा लष्टृश्रव्देन व्यक्ता सती 'सपेय' पत्या सङ्गक्केय। ततः
सङ्गमादूर्धे 'सुरेताः' श्रोभनेन पुचेत्पादनेन रेतसा युका
सती, 'रेता दधाना' तादृश्यमेव पतिसम्बद्धं रेता धारयन्ती,
'तव' 'संदृश्चि' लदीयकटाचे सति। 'वीरं' 'विदेश' कर्माण

<sup>\*</sup> लकुा देवेन इति तै॰ पृ॰ पादः।

ब्रहरं पुषं, स्रभेष । 'चार्च' लत्त्रसादात् 'रायखोषेष' धन-पुष्पा, 'मा विचार्च' विधुक्ता ना श्ववं॥

भवित्र नृताके जलसङ्खां दर्भवति । "नवैतेऽवकामा भवित् । पश्चिय द्वमः । नव वै पुत्र प्राचाः ॥८॥ नाभि-दंबमी । प्राचानेव ययमाने दथाति । प्राचे दवाचरा विराट् । यसं विराट् । विराजैवाकासम्बद्धः" रति । (५ प्र०।६ घ०। ११म०) । प्रवकावयकोऽर्थम्यकावयक रति 'प्रवकावाः' मन्ताः । ते पाप 'नव'-वद्धाकाः चित्रां 'भवित्र' । प्रपक्षं ने।पामि- खेंको मन्तः, प्रम प्रावीरित्यासा चातुविववाः चच्छान्ताः । तस्यामित्यादि मा मा दिएसीरित्यकां वाक्यवातमेको मन्तः, एवं नवसङ्खाकाः । तस्रोमतीत्वादिकः पत्नाः १ 'दवमः' मन्तः । सुन्तवरिद्धाः पत्नाः १ 'दवमः' मन्तः । सुन्तवरिद्धाः पत्नाः १ 'प्रवः पत्नाः । सुन्तवर्थाः 'प्राचाः 'प्राचाः' 'नव'-सङ्खाकाः तदपेषया 'नाभिर्द्धमी' चता सन्तवर्थासास्त्रास्त्रास्त्रात् 'वजमाने' 'प्रा- चानेव' सुन्तिरान् ॥ करोति । चित्र च 'विराट्' दारा 'च्रुं' चित्र प्राचीति ॥

एतिर्मनीः साथं महावीरावेषणं विधन्ते। "यञ्चस त्रिरो-ऽच्चियत । तद्देवा देश्याभिः प्रत्यद्धुः। च्यालिकोऽवेचनो।

<sup>\*</sup> नवसङ्खाका भवन्ति इति D चिक्रितप्• पाठः।

<sup>†</sup> परे मन्ताः इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> साम्बर्धको भन्नः इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>§</sup> पत्न्वे इति D चिक्रितपु• वाठः।

<sup>∥</sup> संस्थितान् इति D चिक्रितप्• पाठः।

<sup>3</sup> L

एता वै होता: । होनाभिरेव यञ्चस जिरः प्रतिद्धाति ॥
॥१०॥ इति । (५प्र०।६प्र०।१४म०) । यदा धनुःकोत्वा
यञ्चपुरुषस्थ, 'जिरः' हिस्नं तदा 'देवाः' तत् 'जिरः' 'होनाभिः'
यञ्चपरि प्रतिहितवन्तः होमनिष्पादिका स्वित्रां साः
प्रत्यवेषपादि "जिवाः, 'एताः' एव 'होनाः' तसाहृतिज्ञामवेइपेन 'होपाभिरेव' 'यञ्चस जिरः' प्रतिहितं भवति ॥

श्रीष्ट्रित्यादिमकीद्यसानादूर्ज्ञकास्रोनसमवेशवस्य विध-त्रो। "द्वितमवेशको। द्वितादै प्रजापितः प्रका श्रस्त्रता। प्रजानाप् स्रवी" इति । (५ प्र०१६ श्र०११ ५ म०)। द्विधालर्थ-प्रतिपादकैः श्रीष्ट्रेत्यादिकौर्मकौरभिमन्त्रिता मद्यावीरे। द-चितः तादृशं पञ्चादवेशेरन्, पुरा 'प्रजापितः' प्रवर्गात्, 'द्वि-नात्' एव 'प्रजाः' स्षष्टवान्, श्रोऽशापि 'स्रवी' तञ्चवि ॥

पूर्वितिमवेषम् पुनः प्रश्नंति । "इचितमवेषमो । इचि-तादै पर्जम्या वर्षति । वर्षुकः पर्जन्या भवति । यं प्रजा वर्द्धमो' इति । (५प्र-।६प्र-)१६म०) पूर्वोक्तात् 'इचितात्' प्रवर्णादेव कर्मानुष्ठानदारादित्यप्राष्ट्या मेघः 'वर्षति' प्रते। ऽचापि दचिता-वेषणे 'पर्जन्यः' वर्षणश्रीखः, 'भवति', 'प्रजाः' च सम्बग्वर्द्धन्ते ॥

पुनरिप प्रकाराक्तरेष प्रश्नंशित । "इचितमवेचको । इचि-तं वै ब्रह्मवर्षमं । ब्रह्मवर्षमिने । भवित्तः '॥१९॥ इति । (५ प्र॰। ६ प्र॰।३७म०) । 'ब्रह्मवर्षमं' स्नुताध्ययनसम्पत्तिः, 'इचितं'

<sup>\*</sup> अवेश्वकादि हति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> स्ट्रीतत् इति तै॰ पु॰ पाठः।

विद्यसभाषां प्रकाशितं, भवति । श्रते। इचितावेचणेन मञ्जव-र्चसमुकाः 'भवन्ति'॥

श्रवेषणे पुर्वेशितमस्त्राम् विधन्ते। "श्रधीयकोऽवेषने। सर्वेमायुर्वेशित" रिति। (१प्र०१६श्व०११८म०)। 'श्रधीयनाः' श्रपमं गोपामित्यादिमन्त्राम् पठनाः, श्वितिजोऽवेषेरम्, तते।" मन्त्रसामर्थात् सर्वायुःप्राप्तिः॥

पत्थाः किश्विविशेषं विधक्ते। "न पत्थवेषेत। यत् पत्थ-वेषेत। प्रजायेत। प्रजां लखे निर्देषेत्। यक्षावेषेत। न प्रजायेत। नासी प्रजां निर्देषेत्। तिरक्कत्य यज्ञक्षं चवित॥ प्रजायते। नासी प्रजां निर्देषेतः" इति। (५प्र०१६प्र०१६८-म०)। प्रजायं विचारः, किं पत्थवेषेतः, 'न' वेति प्रवेषणपषे प्रजात्यक्तिषण्ये गृषे बत्यपि तदीयां 'प्रजां' महावीरः 'नि-इंदेत्' इत्येव महान् देषः, प्रतः 'नावेषेतः' इत्येकः पत्थः। प्रजात्यक्तिषणपषे निर्देष्टाभावेऽपि प्रजात्यक्तिः 'न' स्थादित्यन्ये। देषः, प्रतो देषदयनिष्ठक्तये पत्नीं केनिषद्वावधानेन 'तिरक्तियः' 'लष्टीमती' इति मन्त्रं पठेत्॥

तस्मिन् मन्त्रे सपेथेत्यस्य तात्पर्थे दर्भयति। "लघ्ट्रीमती ते सपेथेत्यास् । सपाद्धि प्रजाः प्रजायको" ॥१९॥ इति । (५ प्र॰। ६ प्र॰।४० म०)। स्त्रीपुरुषयोः समवायात् प्रजात्पत्तः प्रसिद्धाः तस्मात् 'सपेय' इत्युच्यते ॥

चातवः, दि त्रिरः, सर्वेष्ठहे प्रवयित्र, त्रिनिपद्यमानि-

<sup>\*</sup> चता इति ते॰ पु॰ पाठः।

खाइ, गतेखाइ, प्रारदावेबाझा ऋतू कव्यवति, इसे, कवी-नामित्याइ, प्राणाः, प्रतिद्धाति, भविना, क्राचवति, चनारि च॥ इति ५ प्रपाठके ६ श्रनुवाकः॥

याच मीमांचा। हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चिन्तितम्।

न प्रवृक्ष्यादास्यक्षे कते। सेऽनुष्ठितावृतः।

प्रतिषेधः कते। युक्त खक्ता स्वस्थास्यक्षता॥

प्रवृषक्षुप्रस्तः प्रागिति वाक्यात् कते।विधेः।

सास्प्रयोगे प्रायस्यासिषेधः कचिदेव सः॥

श्चीतिष्टे प्रविश्वां कर्ष प्रक्रत श्रूयते। न प्रथमयश्चे प्रविश्वां निषेषा श्चीतिष्टे सकते द्रष्ट्यो न तु ति विश्वां निषेषा श्चीतिष्टे सकते द्रष्ट्यो न तु ति विश्वां क्षिते। एवं वाव प्रथमे यश्ची यश्चां यश्चीतिष्टे सक्ति। तस्य प्रथमयश्चतिभिष्ठां विश्वां प्रविश्वां प्रविश्वां प्रविश्वां प्रविश्वां प्रविश्वां प्रविश्वां प्रविश्वां प्रविश्वां स्मानवस्रताद्यं विश्वतात्। न च विधिनिषेषवाद्यये: समानवस्रताद्यं निर्मयः, तथा यति प्रतिषेषवाद्ये प्रथमश्रस्येन प्रयोगपरत्निष्यं यात् प्रथमितिष्वां प्रथमित्रस्यां प्रयां प्रथमित्रस्यां प्रयां प्रथमित्रस्यां प्रथमित्रस्यां प्रयां प्रथमित्रस्यां प्रथमित

महन्ति D चिक्रितपु॰ पाढः।
 तथा सति प्रति तै॰ पु॰ घाठः।

श्राहितिविशेषेऽपि प्रथमशब्दी मुख्यः तदा- हित्तिविशेषतया बश्रश्रद्धों खाष्ठिकः, लत्पचे कती मुख्या यश्रश्रद्धः प्रयोगी । खाषिकः खादितिचेत्। वाढं। तथाण्यवश्चातिवरे।धिनि खाषिकत्वकच्यनात् कामश्चमत्तरपदे तन्कच्यनं तस्माव्योगितिः श्रीमस्य प्रथमप्रयोगे प्रवर्णयः निषेधः। न तु सप्तमसंख्या-युक्तस्य च्योतिष्टे।मस्य प्रथमसंख्याक्पोऽश्रिष्टोमः तचायं निषेधः पर्णवस्यति। विधिष्य तच श्रूयते। श्रश्चिशेषेवद्यास्ति। पर्व तश्चीधिकारि ॥भेदेन विधिनिषेधयोर्थवद्यास्तः। तथा च श्रूयते। कामक् योऽल्यादः स्थात् तस्य प्रयम्भादिति त-स्थारक्षान्यतिरिक्तप्रथमप्रदेशम्बायं निषेधः ॥

रित सायनाचार्यं विरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्थके चतुर्थप्रपाठके सप्तमाऽन्वाकः॥ •॥

<sup>\*</sup> बार्टात्तरिंतीयेऽपि रति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>†</sup> तथा इति तैं • पु • माठः।

<sup>‡</sup> प्रवाजे इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>§</sup> वरं इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>॥</sup> अधिकार इति D चिक्रितपु॰ माठः।

यानी । श्रमेर्त्यस्तपात्राः । (() हृदे खा मनेसे त्वा। दिवे त्वा स्वर्थीय त्वा॥ २॥

जर्द्धिमममध्यरं क्षेधि। दिवि देवेषु होचा यच्छ्(१)।

मरणर्चितः, दीचादिक्षेण तपसा जांचते सिधातीति 'तपाजाः'॥

श्रस्य मन्त्रस्य वर्षन्तुंपरतां दर्शयति। "धर्मा दिवा विभा-सि रजमः पृथिचा इत्यादः। वार्षिकावेवासा स्वतः कस्पयति" इति। (५प्र०१६श्रा०१२०म०)। वसन्तमन्त्रवद्याखोषं॥

शारदर्ज् किपेण सावकमन्त्रमाइ। (१) ''इदे ला मनसे ला । दिवि देवेषु होत्रा वक्कः' (१) इति। हे महावीर लां, 'इदे' हृदयार्थमवेच इति श्रेषः। 'मनमे' मने। उपं लामवेचे, प्रव इत्यानः शब्दाश्यां प्रमुकू सभागार्थलेन चिन्धमानावा ययु- जकार्त्तिक मासावुप सन्द्रोते तन्या सदयो चितभाग सिद्धार्थमित्य श्रंः, तथा 'दिवे' सुस्रोत्य, 'सर्व्याय' सर्व्या प्राप्त स्वाम-वेसे, 'दमं' प्रसादीयं, 'प्रस्तरं' थागं, 'जर्द्धे हाधि' उस्रतं कुर, 'होत्राः' इमा होमित्रयाः, 'दिवि' सुस्रोके, 'देवेषु' मधे, 'सन्द्रं देहि कथ्य, इत्यर्थः॥

श्रस्य मन्त्रस्य शारदर्त्तुपरतां दर्शयति। "इदे ला मन-से लेखाइ। शारदावेवासा श्रद्ध कस्पयति" इति ॥ ६॥ (५प्र•।६श्र॰।११म०)। वसन्तवाकावद्वाखोयं॥

मरहतु इति तै॰ पु॰ पाठः।

(°) विश्वासां भुवां पते। विश्वस्य भुवनस्पते। विश्वस्य म-नसस्पते। विश्वस्य वचसस्पते। विश्वस्य तपसस्पते। विश्वस्य ब्रह्मणस्पते<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup> देवश्रूक्वं देव धर्म देवानः पाहि<sup>(०)</sup>। <sup>(८)</sup> तुपे। जां वाचमसो नियंक्क देवायुवं<sup>(८)</sup>॥३॥

मक्तवरमभागेन धर्वेषां स्रोकानां द्वीमिकवाभिषमन्धं... दर्भवति। "दिवि देवेषु द्वाचा वक्कित्यादः। द्वाचाभिरेवेमान् स्रोकान्त्यन्द्धाति" इति। (५प्र०।६व्य०।२२म०)॥

त्रथ देमलर्ज् रूपेण खावकं मक्तमाइ। (०) 'विश्वासं सुवां पते • विश्वख ब्रह्मणखते' '०) इति। अमृदीपादया चा सुवः तासां 'सुवां' 'विश्वासां' सर्वासां, हे 'पते' पासक, हेमः कार्ज्य महावीर लामवेच इति ग्रेषः। 'सुवनः' सुवनख सी-कातस्य, 'मनसः' श्रनःकरणजातस्य, 'वचसः' वाक्यजातस्य, 'तपसः' तपाजातस्य, 'ब्रह्मणः' वेदजातस्य, 'पते' पासक, लामवेचे॥

श्रस्य मन्त्रस्य देमनार्श्वपरतां दर्शयति। "विश्वासां भुवां पत इत्यादः। देमिनाकावेवासा चत्रः कच्ययति" इति। (५ प्र०१६ श्र०। २ इ.स.)। वसन्तवाकावद्याखोयं॥

ग्रैजिर र्युक्षं स्वावकं मकामाइ। (म)"देवश्रूक्षं देव घर्म देवान् पाइ" (म) इति। हे 'घर्म' प्रवर्ण, 'देव' ग्रेगिर र्युक्षप,

<sup>\*</sup> सम्बन्धसिद्धिं इति तै॰ पु॰ पाटः।

## (१९)गर्भें। देवानीं(१९)। (१९)पिता मेतीनां(१९)। (१९)पितः

'देवमू:' देवेषु श्रूयमाणः, 'सं' 'देवान्', इवि:प्रदानेन 'पाहि' रच॥

श्रद्धा सन्तस्य श्रेशिरर्त्तुपरतां दर्शयति। "देवश्रूस्वं देव घर्मदेवान् पाचीत्याच। श्रेशिरावेवास्ता श्रद्धा कस्पर्यात" इति। (५ ग्र०। ६ श्र०। २ ४ स०)। वसन्तवाकावद्वास्त्रोयं॥

श्रथ बह्रिन वाक्यानि नानाविधगुणैः स्तावकान्युश्चन्ते। तचैक-वाक्यमारः। (९) "तपाजां वाचमस्ते नियक्क देवायुवं" (९) इति। हे महावीर 'श्रस्ते' श्रस्तभ्यं, 'तपाजां' तपम उत्पन्नां, 'देवायुवं' देवान् इक्क्नों, 'वाचं' मन्त्रक्षपां, 'नियक्क' नितरां देहि, 'तपाजां' इत्यनेन यश्चयाया मन्त्रक्षपा वाग् विवद्यते॥

तस्यासापस्तिना पुरुषेण सम्यमानलादित्येतद्रभैयति। "तपा-जां वाचमस्रो नियच्छ देवायुवमित्यादः। चावै मेथ्या वाक्।सा तपाजाः । तामेवावरुभे" इति॥ ७॥ (५ प्र०१६ च्रण्। २५ म०)॥

वाक्याकारमाइ। (१०)''गर्भी देवानां"(१०) इति। श्रयं महावीरः 'देवानां' समन्धी 'गर्भ'-इपः देवैरपेचितस्य हवि-घोऽच गर्भइपेणावस्थानात्॥

मन्त्रार्थस्य प्रसिद्धं दर्भयति । "गर्भी देवानामित्यास । गर्भी स्त्रेष देवानां" इति । (५प्र•।६ श्र•।२६म•)।।

वाक्यान्तरमाइ। (१९)"पिता मतीनां"(१९) इति। देवैई-वि:प्रदानार्थं तदा तदा मन्यना इति मतयः प्रजासासां प्रजानीं (११) । (११)मितः कवीनां (११) । (१४)सं देवो देवेन सविचार्यतिष्ट । सः स्र्योगारुक्त (१४) । (१४) श्रायुदीस्व-

प्रजानां सातुं, \* सद्दावीरः फखदानेन पास्नकत्वात् 'पिता'॥
सित्राब्देन प्रजाविवश्वां दर्भयति। 'पिता सतीनामित्यादः।
प्रजावै सतयः। तासामेष एव पिता। यत् प्रवर्ग्यः। तसादेवसादः रिति। (५प्र०।६प्र०।२७स०)॥

वाक्याकारमाइ। <sup>(११)</sup> 'पतिः प्रजानां''<sup>(१२)</sup> दति। त्रयं महावीरः पूर्वेकिरीत्या पासकतात् 'प्रजानां' स्वामी ॥

त्रस्य वाकास्त्रार्धे प्रसिद्धं दर्भवति । "पतिः प्रजानामि-त्यारः । पतिर्मेष प्रजानां" इति । (५प्र-।६८१-।२८म-)॥

वाक्याकारमाइ । (१९) ''मितः कवीनां'' (१९) इति । चे कवयः प्राच्चार्थाभिष्ठाः, तेषामभिष्ठानसाधनवृद्धिक्षे। ऽसं महावीरः, श्रानेन कर्माण्यनुष्ठिते तेन सुक्रतेन प्रज्ञीद्यात्॥

श्रक्षित्रं प्रसिद्धं दर्भयति । "मतिः कवीनामित्या र । ॥ मा मतिर्द्धेष कवीनां" इति । (५ प्र ०।६ श्र०।२८ म०)॥

वाक्याक्तरमार। (१४) ''सं देवा देवेन सविषायतिष्ट। सप्ट सर्व्योणारकः' (१४) दिता श्रयं महावीरः 'देवः' 'देवेन' 'सविषा' 'सं'युष्य, 'श्रयतिष्ट' स्वमानमनुग्रहीतुं प्रयक्षं क्रतवान्। तथा 'स्र्योष' 'स्ट्र'युष्य, 'श्राहकः' दीप्तवान्॥

<sup>\*</sup> ध्यं रति तै॰ पु॰ पाठः।

मसार्थं घर्म वर्ष्टी दा श्रीस<sup>(१६)</sup>। <sup>(१६)</sup>पिता नीऽसि पिता नी वेषि<sup>(१६)</sup>। <sup>(१९)</sup>श्रायुद्धीस्तंनृ धाः पंयोधाः। वर्ष्टी दा वरिवे। दा द्रविखे। दाः॥ ४॥

श्रत देवशब्द इयेन श्रादित्य महावीरी विविध्य गिविति द-श्रंयति। "स्ट देवे। देवेन सवित्रायतिष्ठ सट्ट स्टेंबाहकोत्या-ह। श्रमुद्धेवादित्यं प्रवर्णेश्व सट्ट श्रास्ति" दति। (५ प्र०)-६ श्र०। ३ ० स०)। सम्बक् कथयतीत्यर्थः॥

वाक्यान्तरमार । (१४) "त्रायुरीस्वमस्राश्यं घर्म वर्षी दां श्रिसः" (१६) इति । हे 'घर्म' महावीर, 'लं' 'श्रस्राशं' 'श्रायु'-स्ते-जसेा: \* प्रदाता 'श्रसि'॥

त्रस्य वाकास्वायुःपरतां दर्शयति। "त्रायदीस्त्रमस्रभ्यं घर्म वर्षी दात्रसीत्वाषः। त्राधिषमेवैतामात्रास्ते" इति। (५प्र०६८७०।३९म०)॥

वाक्याक्तरमाइ। (१९) "पिता नीऽिं पिता ने बोध"(१९) इति। हे महावीर 'नः' श्रस्माकं, पास्तकत्वात् 'पिता' 'श्रसि' । श्रतः 'पिता' जनक, एव भ्रता 'नः' श्रस्मान्, 'बोध' इदं इदं कुर्विति सन्मार्गे बोधय॥

महावीरे प्रवृत्तस्थात्तरकर्त्तस्थताया बुध्यमानलात् बेधि-कलमस्थावस्थमसीत्येतद्दर्भयति । "पिता ने।ऽसि पिता ने।

<sup>\*</sup> वर्षसाः, इति तै॰ पु॰ पाठः।

श्रुन्तिर्श्वप्र उरोर्व्यायान्। श्रुशीमिष्ठं त्वा मा मी हिश्सीः (१०)। (१०) त्वमंग्ने युष्ठपतिर्विशामंसि। विश्वासां मानुषीणां। शृतं पूर्भिर्य्यविष्ठ पाश्चश्चंसः। समेबा-र्रेश्र शृतश् हिमोः। तुन्द्राविर्णश् ष्ठार्दिवानं। द्वेव रा-

वोधेत्याइ। बोधयत्येवेनम्" इति। (५प्र०१६प्र०१६म०)॥
वाक्यान्तराष्ट्राइ। (१०)"प्रायुधांस्तन् धाः पयोधाः ० प्रशीमहिला मा मा हिष्ट्रमीः"(१०) इति। प्रयं महावीरा दीर्घमायुः प्ररीरपाटवं चीर्षस्दृद्धि मन्पाद्यति। तथा कान्तिः
पूजां धनम् प्रयक्कति। प्रनारिचं स्वीत्पन्नया ज्वासया प्रतिपूर्यतीति 'प्रनारिचपः' प्रतप्त 'खरोः' विश्वासाद्पि वस्तुनः। 'वरीयान्' प्रतिष्ठयेन विष्टमः , ताहु ॥ हे महावीर
लां, 'प्रशीमहि' याप्नुयाम, याप्नुवन्तं मां, 'मा' 'हिष्ट्रमीः'
हिंसितं मा सुह॥

श्रचाग्निक्षेष स्तर्थः काश्चिद्देवतामारः। (१०) "समग्ने ग्रह-पतिर्विश्वामिष • इर्हेव रातयः सम्तु (१०) दति । हे 'श्रग्ने' 'लं' 'मानुषीषां' मनुख्यातियुक्तानां, 'विश्वासां' सर्व्वासां, 'विश्वां' प्रजानां, 'ग्रहपतिः' 'श्रसि' ग्रहस्वामी, भवसि । हे 'यविष्ठ'

<sup>\*</sup> भ्रारीरपोषयम् इति तै॰ पु॰ पाठः। † विकृतः इति तै॰ पु॰ पाठः। विख्तः इति D चिक्रितपुक्तकपाठः। ‡ कुबानेकां ऋषमाच इति तै॰ पु॰ पाठः।

तयः सन्तु (१८) । (१८) त्वष्ट्रीमती ते सपैय । सुरेता रेता दर्धामा ॥ वीरं विदेय तर्व सन्दृत्रि । माइः रायस्पो-वेण वियोवं (१८) ॥ ५ ॥

रे चित्रे, स्ट्याय ता, देवायुर्वं, द्रविशो दाः, दर्धा-ना, दे च ॥ अतु॰ ७॥

युवतम, 'पूर्भिः' धनादीनां पूर्णेः, 'त्रतं' श्रतसम्बस्यस्मायः, 'पाचि' रच। तथा 'त्रतः चिमाः' श्रतसंबस्यरान्, 'समेद्धारं' सम्यगिभष्टद्भियुत्तं, मां, 'श्रंचमः' 'पाचि' पापात् रच। कीदृत्तं मां, 'तन्त्राविणं' लत्पासनात् पूर्वे तन्त्रीयुत्तं कर्माध्यसमं, 'चार्दिवानं' लत्पासनादृद्धे च्दयगतकर्मोत्साच्वन्तं, 'रातयः' तदीयानि फसदानानि, 'इचैव' श्रसिन्नेव कर्माण, 'सन्तु'॥

कच्यः । त्रमुवाकश्चेषं तु परित्रिते प्रतिप्रस्ताता पत्नीं वाचचित । लद्गीमती ते सपेचेति । पाठन्तु । (१८) "लद्गीमती ते सपेच

• माइ श्रायक्षेषेण वियोषम्" (१८) इति । हे महावीर, 'ते'
तव, प्रसादात् 'त्रहं', पत्नी 'लद्गीमती' सिक्ते रेतसि इपाचां
विकर्षा लष्टृष्ठक्वेन चुका सती 'सपेय' पत्या सङ्गक्केय । ततः
सङ्गमादृद्धें 'सुरेताः' श्राभनेन पुचात्पादनेन रेतसा चुका
सती, 'रेतो दधाना' तादृष्ठमेव पतिसम्बद्धं रेते। धारयन्ती,
'तव' 'संदृष्ठि' लदीचकटाचे सित । 'वीरं' 'विदेच' कर्माण

<sup>\*</sup> लक्षा देवेन इति तै॰ पु॰ पादः।

ग्रहरं पुषं, सन्नेष । 'चारं' लत्यसादात् 'रावसोधेष' धन-पुष्पा, 'वा विवेषं' विधुका मा सुवं॥

श्विमनुवाके मन्त्रम्मां दर्भवति । "नवैतेऽवकामा
भवनि । पश्चि दश्रमः । नव वै पुद्वे प्राथाः ॥८॥ नाभिदेशमी । प्राथानेव ययमाने दथाति । श्रथे दश्राधरा विराट् ।
धर्म विराट् । विराजैवाश्रासम्बद्धः" रति । (५ प्र०।६ घ०।
११म०) । श्वकाश्रयकोऽर्थम्यकाश्रयका रति 'श्वकाश्राः' मन्ताः ।
ते चाच 'नवं-वद्धाका" स्थलियां 'अवन्ति'। श्रपमं ने।पामिस्वेको मन्तः, श्रच प्रावीरित्याद्या स्तृतिषयाः बख्यकाः ।
तयोवामित्यादि मा मा दिष्ट् धीरित्यकां वाक्यश्रातमेको मन्तः,
समग्र रत्यादिको रातवः सन्त्रित्याकां मन्तः । एवं
नवसङ्खाकाः । लद्दीमतीत्यादिकः पत्त्राः १ 'दश्रमः' मन्तः ।
सुद्यप्रतिरेऽपि स्त्रिमताः 'प्राधाः' 'नव'-सङ्खाकाः तदपेषया
'गाभिर्दश्रमी' सता मन्त्रमतसङ्खासान्तात् 'वज्ञमाने' 'प्राधानेव' सुस्तिरान् ॥ करोति । श्रपि च 'विराट्' दारा 'श्रवं'
श्रपि प्राभीति॥

एतिर्मनीः साथं महावीरावेषणं विधत्ते। "यश्वय त्रिरो-ऽच्छियत । तद्देवा द्वेषाभिः प्रत्यद्धुः। ऋविजेऽवेषनो।

<sup>\*</sup> नवसङ्खाका भवन्ति इति D चिक्रितप्• पाठः।

<sup>†</sup> परे मन्ताः इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> शांभवत्वेको समाः इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>§</sup> यत्नी हति D चिक्रितपु॰ वाठः।

<sup>∥</sup> संस्थितान् इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>3</sup> г

एता वै होता: । होताभित्व बद्धस्य जिरः प्रतिद्धाति ॥
॥१०॥ इति । (५प्र०।६प्र०।१४म०) । चदा धनुःकोत्वा
चन्नपुरुषस्य, 'जिरः' किनं तदा 'देवाः' तत् 'जिरः' 'होत्वाभिः'
चन्नपरिते प्रतिहितवन्तः होमनिष्पादिका खलिजां चाः
प्रस्यवेषणादि किन्याः, 'एताः' एव 'होत्वाः' तस्नावृतिज्ञामवेचणेन 'होत्वाभिरेष' 'बन्नस्य जिरः' प्रतिहितं भवति ॥

श्रीशृष्टियादिमकीद्यसानायूर्ड्ड कास्त्रीनसमवेषयस विध-त्ते। "द्वितमवेषको। द्वितादै प्रजापतिः प्रका श्रस्टजत। प्रजानाप् स्की" इति । (५ प्र०१६ श्र०११ ५ म०)। द्विधासर्थ-प्रतिपादकैः श्रीशृष्टे व्यादिकौर्मकैरभिमित्रतो महावीरे। द-चितः तादृशं पद्यादवेषेरम्, पुरा 'प्रजापतिः' प्रवर्गात्, 'द्वि-तात्' एव 'प्रजाः' स्षष्टवाम्, श्रोऽशापि 'स्की' तङ्गवति ॥

पूर्विति मेवानू स पुनः प्रशंसति । "इचितमवेचनो । इचि-तादै पर्जन्या वर्षति । वर्षुकः पर्जन्या भवति । सं प्रजा बर्द्धनो' इति । (५ प्र०।६ प्र०।१६ म०) पूर्वितित्तत् 'दचितात्' प्रवर्गादेव कर्मानुष्ठानदारादित्यप्राष्ट्या मेघः 'वर्षति' प्रते। उचापि दचिता-वेच्चे 'पर्जन्यः' वर्षक्रीाखः, 'भवति', 'प्रजाः' च सन्तग्वर्द्धन्ते ॥

पुनरिप प्रकारामारेष प्रश्नंशित । "इचितमवेचनो । इचि-तं वे ब्रह्मवर्षसं । ब्रह्मवर्षसिनो भविमा'॥१९॥ इति । (५ प्र॰। ६ प्र॰।३७म॰)। 'ब्रह्मवर्षसं' स्रुताध्ययमसम्पत्तिः, 'इचितं'

<sup>\*</sup> चवेच्च बादि इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> स्ट्वीतत् हति तै॰ पु॰ पाठः।

विद्रसभाषां प्रकातितं, भवति । त्रते । इति । विवादेषयेन त्रस्त्रव-र्षम्युकाः भवन्ति ॥

भवेषणे पुर्वेशिक्तमकान् विधक्ते। "श्वधीयकोऽवेषको। सर्वेभायुर्येकि" इति। (६प्र•।६प्र०।१८म०)। 'श्वधीयकाः' भपसं गोपामित्यादिमकान् पठकाः, श्वतिजाऽवेषेरन्, तताः मक्त्रसामर्थात् सर्वायुःप्राप्तिः॥

पत्थाः कश्चिष्ठिशेषं विधत्ते। "न पत्थवेचेत। यत् पत्थ-वेचेत। प्रजायेत। प्रजां लखी निर्देचेत्। यक्षावेचेत। न प्रजायेत। नाखी प्रजां निर्देचेत्। तिरक्कत्य यजुर्व्याचयित॥ प्रजायते। नाखी प्रजां निर्देचित" इति। (५प्र०१६प्र०१६८-म०)। प्रजायं विचारः, किं 'पत्थवेचेत', 'न' वेति प्रवेचणपचे प्रजात्पत्तिखचणे गुणे सत्यपि तदीयां 'प्रजां' महावीरः 'नि-इंचेत्' इत्येष महान् देषः, प्रतः 'नावेचेत' इत्येकः पचः। प्रजावेचणपचे निर्देश्वाभावेऽपि प्रजात्पत्तः 'न' खादित्यन्यो देषः, प्रतो देशबद्यनिवृत्तये पत्नीं केनिच्छ्ववधानेन 'तिर-क्कात्य' 'लष्टीमती' इति मन्तं पठेत्॥

तस्मिन् मन्त्रे वपेथेत्यस्य तात्पर्थे दर्शयति। "लघ्ट्रीमती ते वपेथेत्यासः। वपाद्धि प्रजाः प्रजावन्ते" ॥१२॥ इति। (५ प्र॰। ६ प्र॰।४ ॰ म॰)। स्त्रीपुर्वथोः वमवायात् प्रजात्पन्तः प्रविद्धाः तस्मात् 'वपेय' इत्युच्यते ॥

चातवः, दि प्रिरः, सर्वेष्ठष्ठे प्रवणित्र, चनिपद्यमानि-

<sup>\*</sup> खता इति तै । पु । पाठः।

त्वार, गतेत्वार, प्रारदावेबास्मा श्राह्म कव्यवति, रामे, कवी-गामित्वार, प्रापाः, प्रतिद्धाति, भवन्ति, स्वयवति, समारि य ॥ इति ५ प्रपाठके ६ श्रमुवाकः ॥

श्रम मीमांचा। हतीयाध्याचस हतीयपादे चिनितम्।
न प्रदुष्ट्यादाचयन्ने कती मेऽनुष्टितावृतः।
प्रतिवेधः कती युक्त कका श्रास्थाचयन्नता॥
प्रस्णक्रुपसङ्खः प्रागिति बाक्यात् कतीर्विधेः।
भाषप्रयोगे प्रायस्थास्त्रिधेः कचिरेव सः॥

क्योतिष्टे से प्रवर्गाकां कर्ष प्रक्रत त्रूचते। न प्रथमवधे त्रव्यक्तां विषये क्योतिष्टे सकते द्रष्टका न त्र तदीवप्रथमप्रकारे। खुतः। एव वाव प्रथमा यद्यो यद्यानां विक्रियायमप्रकारे। खुतः। एव वाव प्रथमा यद्यो यद्यानां विक्रियायमप्रकारिति केत्। सेवं। पुरक्षादुपवदां प्रवर्गे प्रवक्तिति वाक्येन कता प्रवर्गेक विदित्ततात्। न च विधिनिषेधवाक्ययोः समानवस्रताद्यं निर्मयः, तथा यति प्रतिषेधवाक्ये प्रथमक्रव्येन प्रयोगपरत्निर्मयात् प्रथमदितीवादिश्वव्यः क्रियाया चाद्यती मुख्याः तत्- यम्नव्यव्यक्ति। प्रथमक्ष्येत्यकात् प्रथमकाक्यं, तद्न- कार्यक्षेत्रस्थलाद्वितीयकाक्यं, एवसादावृत्यक्रतात् प्रथमः पुतः, तदन- कार्यक्षेत्रस्थलाद्वितीयकाक्यं, एवसादावृत्यक्रतात् प्रथमः पुतः, तदन- कार्यक्षेत्रस्थलाद्वितीयकाक्यं, एवसादावृत्यक्रतात् प्रथमः पुतः, तदन- कार्यक्षेत्रस्थलाद्वितीयः पुतः। तथापिं प्रयोगिक्रयाया

<sup>\*</sup> प्रस्वक्षीति D चिक्रितपु॰ पाठः। † तथा सति इति तै॰ पु॰ माठः।

चारु ति विषेषि प्रथममन्दे मुखाः तदा- रित्त विषेषतया चम्रमन्दे। साचिषकः, लत्पचे कते। मुख्या चम्रमन्दः प्रथोगाः साचिषकः सादितिचेत्। वाढं। तथाणपञ्चातिवरे।धिनि साचिषकः स्वादितिचेत्। वाढं। तथाणपञ्चातिवरे।धिनि साचिषकः प्रथमप्रयोगे प्रवर्णस्य निषेधः। न तु सप्तमसंख्या- युक्तस्य च्योतिष्टे। मस्य प्रथमसंख्याक्षेपः शिष्टे। न तु सप्तमसंख्या- युक्तस्य च्योतिष्टे। सस्य प्रथमसंख्याक्षेपः शिष्टे। विधिष्य तच श्रूयते। श्री स्वेषः प्रथमसंख्याक्षेपः श्री स्वादेशः पर्यवस्यति। विधिष्य तच श्रूयते। श्री स्वेषः स्वाद्यक्तिति। एवं तद्यं धिकारि सेदेन विधिनिषेधये। स्वाद्यक्षेपः तथा च श्रूषते। कामन् योऽज्ञूषायः स्वात् तस्य प्रव्यक्ष्यादिति त- सादम् चान्यतिरिक्तप्रथमप्रदेशम्वायं निषेधः ॥

रति सायनाचार्यं विरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्थके चतुर्थप्रपाठके सप्तमाऽन्याकः॥ ●॥

<sup>\*</sup> बाहितिर्दितीयेऽपि इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>†</sup> तथा इति तै॰ पु॰ माठः।

<sup>‡</sup> प्रवाते इति तै॰ पु॰ परकः।

<sup>§</sup> वरं इति तै• पु• पाठः।

<sup>∥</sup> षधिकार इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

#### श्रय श्रष्टमाऽन्वाकः।

(१) देवस्य त्वा सिवतुः प्रस्वे । श्रुश्विनीबाहुभ्यां । पूष्णो इस्ताभ्यामादंदे(१)। (१)श्रुदित्ये रास्नासि (१)। (१)इड

### श्रथ श्रष्टमाऽनुवाकः।

सप्तमे महावीरावेचणमुक्तं। श्रष्टमे श्राच्ये महावीरे पय:-प्रचेपणं विधक्तं प्रवृक्षममुखते\*। कस्य:। सावित्रेण रश्ना-मादायेति। पाठस्तः। (१)"देवस्त ता सवितः प्रस्वे • पूष्णो-स्साभ्यामाद्दे"(१) इति। दितीयानुवाके (१८९५ •) व्या-खाते।ऽयं मन्त्रः॥

श्रमेन मन्त्रेष साध्यमादानं विधन्ते। "देवस्य ला सवितुः प्रसव इति रश्रनामादन्ते प्रस्तयो। श्रश्यमोवीष्ठस्थामित्या ह। श्रश्यमो हि देवानामध्ययू श्रास्तां। पूष्णे हसाभ्यामित्या-ह धत्यो" इति। (५ प्र०१० श्र०१ स०)॥

कचा:। त्रदिखी राखासीत्यभिमन्त्रेति। (२मन्त्रः) हे रवने सं 'त्रदिखी' भूमिक्पाची धेन्ते, 'राखा' बन्धनार्था रवना, 'त्रसि'॥

मन्त्रतात्पर्थे दर्भवति । "त्राददेऽदित्ये राचामीत्याइ व-जुब्कृत्ये" इति । (५प्र०१७त्र०१२म०)। 'त्राददे' इत्येष पूर्व-

प्रश्चिप्यमुचते इति तै॰ प्॰ पाठः।

# रहि। अदित् एहि। सरस्तित्वेहि । (") असावेहि । असावेहि । असावेहि ॥ १॥

भक्त जेवः, साष्टार्थनात् पाठ एव तस्य सास्यानं। यजुषा भक्तेष ज्ञतिः निष्पादनं यजुष्मृतिः तत्सिद्धार्थमनेनाभि-भक्ताणं॥

कराः। पूर्वया दारोपनिष्कुम्य चिद्रपांद्रः घर्मद्घामा-इयित। (१)''इड एडि घदित एडि सरखव्येडि''(१) इति। इडादीनि गोनामधेयानि तैः सम्बोध्य 'एडि' इत्याङ्गयति॥

मन्त्रतात्त्वयें दर्भयति । "इड एचादित एहि सरख्योहीत्वाह । एतानि वा ऋषी देवनामानि । देवनामेरेवैनामाञ्चयति" इति । (५ प्र० १० १० १० १० १० । वच्छामाणाञ्चानेन पुनद्तिः
बारियतुं 'देवनामानि' इति विश्रेयते । इड़ादीनि देवानां
प्रसिद्धानि गीनामानि मन्त्रपाठे सति तैरेवेयमाञ्चता भवति ॥

कर्णः। प्रयोख देगिष्ठे निदाने द्राधादाय द्विषया दा-रोपनिकास्य निद्वेः। श्रवावेदि। श्रवावेदि। श्रवावेदिति (४ मन्त्रः)। घर्मद्घामाञ्चयतीत्यन् वर्त्तते। मनुख्ये व्यवदाराधे यद्गेतितं गङ्गादिकं धेनुनाम 'श्रवी' द्रति शब्देन निर्द्धियते दे गङ्गे समागक्तः॥

पूर्णाञ्चानाञ्चारु त्रिमन्त्रं दर्भयति । "त्रसविश्वसाविश्वस् सावेदीत्वाद । एतानि वा श्रक्षे मनुखनामानि॥ १॥ मनुख नामैरवैनामाञ्चयति" इति । (५ प्र•1७ श्व•18 म•)॥

# (\*) चित्रिया ज्योविमिति(\*)। (९) वायुर् खेंडः(६)। (९) पृषा

दिविधाञ्चानगतां सञ्चां प्रशंसति । ''षट् सम्यक्ते । षट वा ऋतवः । ऋतुभिरेवेनामाञ्चरित' इति । (भूप्र०१०प्र०१ भूम०)। चीणि देवनामानि चीणि सनुव्यनामानीखोवं 'षट्' सम्यक्तिः ॥

कत्यः। श्रदित्या उच्चीवमयीति रक्षनया वर्षद्वामिन-द्दाति इति। (५ मन्त्रः) हे रक्षने 'श्रदित्याः' श्रमिक्पाया धेनोः, उच्चीवस्तानीया 'श्रमि'॥

मन्त्रसः साष्टार्थे दर्भवति । "त्रदित्या उच्छोषमधीत्या-इ । यथा चजुरेवेतत् इति । (५ प्र ०।०च ०।६ म ०) ।।

कत्यः। वायुरकेड इति वसमिति। (६ सकाः) श्रभिदधा-वीत्यनुवर्णते। इडाया श्रपत्यं 'ऐडः' वसः, तादृशस्यं 'वायु'-स्रक्षः 'श्रमि'॥

वायुत्वमुपपादयति । "वायुरसीड इत्याइ । वायुदेवत्यो वै दत्यः" इति । (भूप्र ०१७४१ ०१७म०) । वत्यापाकरणे वासवः स्ते-त्याचावात्" 'वायुदेवत्यः" सं, ऋत एवान्य व वास्त्रणे वायु-विस इत्युक्तं ॥

कस्यः । पूषा लोपावस्रजलित्युपावस्त्रेशेत श्रम्भिन्यां प्रदा-पय इति सम्बद्धेयः । (७सम्बः) हे वस्य लां, 'पूषा'-स्त्रे। देवः स्तरपानार्थे मुञ्जतु लञ्जाश्विदेवार्थे पयः 'प्रदापय'॥

<sup>\*</sup> इत्यासातं ते पु • पाठः।

त्वापावस्त्रजतु । श्राम्बभ्यां प्रदीपय(१) । (१)यस्ते स्तर्नः श्रायो यो मयोग्यः। येन विश्वाः पुष्यस्ति वार्य्याणि। यो

मक्तस्य पूर्वभागे पूर्वत्यस्य तात्पर्ये दर्भवति । "पूषा त्रो-पावस्रजलित्याह । पाष्णा वै देवतया पन्नवः ॥ १॥ स्वचैवैनं देवतयोपावस्रजति" इति । (५ प्र०१७५०। प्रम•) । पोषक्रसा-देवायं पन्नमां देवः ॥

जन्तरभागेऽशिष्ठब्दतात्पर्यं दर्षयति। "पश्चिश्यां प्रदाप-येत्या ए। श्वश्चिते वे देवानां भिष्ठो। ताभ्यामेवास्म भेवजं करोति" इति। (५ प्र०।७ प्र०।८ म०)। 'त्रसी' वत्याय, चोरं 'भेषजं' इत्येतत् प्रत्यचं, 'त्रश्चिश्यां' तु इतिः प्रदानदारा 'भेषजं'॥

कच्यः । यस्ते स्तनः अवय रति घर्षंद्वामिशमन्त्रवतः रित । पाठसः । (म) "यस्ते स्तनः अवयो यो मयोभः । यरस्ति तिम धातवेऽकः ''(म) रित । हे धेनो 'ते तव, 'यः' 'स्तनः' 'वव्यः 'व्यः व्यः स्त्रानः क्षेत्र्यं पावस्तितः, 'यः' च 'स्तनः' 'मयोभः 'सुक्यः भाविता, 'येन' च स्त्रनेन, 'विश्वाः' सर्व्याणि, 'वार्याणि' वर्षाचानि वसादिवरोराणि, 'पुष्यसि' पृष्टानि करोसि, 'यः' च 'स्तनः' 'रक्षधा' रक्षवन्त्रक्षेत्रं चीरं धारयित । यत्र एव 'वसुवित्' उत्तमं वस्तु सभते। 'यः' च स्तनः, 'सुद्वः' ब्रोभनदान्त्रीसः, वस्त्रीरं ददातीत्यर्थः । हे 'सरस्रति'

<sup>\*</sup> प्रेरबोयानि इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

रेज्ञ्या वंसुविद्यः सुदर्भः। सरेखिति तमिष्ट धार्तवेsa:(F) । (e) उसे धर्मर शिरव । उसे धर्म पाडि ॥ २ ॥

एतसामयुक्ते धेना, 'तं' खनं, 'इइ' कर्याण, 'धातवे' धातुं देवानां चीरं पातुं \*, 'त्रकः' चाग्यं कुरु॥

स्तनवर्णनेन धेने रिव स्तृतिः समस्तत इत्येतहर्भवति । "वस्त्रे स्तनः ग्राय इत्याद । सीत्येवनां" (५प्र • १७म् • ११ म • )॥

कराः। एक वर्षेष्ट प्रिष्ट्य एक धर्मे पादि वर्षाय शि भूचेति निदाय वस्त्रिमिति। (८ मन्तः)। 'निदाय' वद्धे-तार्थः । हे 'उस्र' वस्र, 'वसें' श्ररपये।संं शीरं, 'क्रिप्रव' त्रविषय, दे 'उस' चीराखं 'घसं' 'पादि' पास्य, यथा सुरचितं भवति तथा खुद् । किमर्चमिति तद्खते । 'वर्षाय' प्रवर्धार्थं, 'श्रिष्ट्रच' श्रवशेषय ॥

वर्षाचेक्षेतचतुर्धमस्य तात्पर्यं दर्भवति । "उद्य वर्षः प्र त्रिष्ट्रवेख वसे पादि वर्माय शिक्ष्वेत्या । यथा त्रृयादमुक्के देचीति। ताहुगेव तत्' इति। (५ प्र ०।० प्र ०।११ म०)। स्रोके हि बासप्तार्थे चीरं देहीति ग्रहसामिनं बाखसा माता चाचते तददिदं द्रष्ट्यं॥

क्यः । ष्टरस्तिकोपसीदलेख्पसीदतीति । (१० मन्तः) ।

<sup>\*</sup> दातुं इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> रज्ञबयात्मं इति तै॰ पु॰ पाठः।

घुमार्य शिश्व(८)। (१०) हृ स्यतिस्वीपसीदतु(१०)।
(११) दानवः स्य परेवः। विष्युरत्ते। खेरितेन(१९)।

हे धेनो 'ला' लां, दोग्धरूपः 'ष्ट्रस्यतिः' 'उपसीदतु' समीपे प्राप्नोत् ॥

ष्टरस्पतित्रब्दतात्पर्यं दर्जयति । "ष्टरस्पतिस्वीपसीदिनि-त्यारः ।। ३ ।। अन्न वै देवानां ष्टरस्पतिः । अन्नपीवैनामुपसी-दिति" इति । (५ प्र० । ७ प्र० । १२ म०)। 'देवानां' मध्ये, ष्टरस्पतेः परमञ्जाद्भपनात् तेनैवापसदनं क्षतं भवति ॥

कचाः । दानवः स्थ पेरव द्विति स्तनान् संस्रक्षेति । वि-व्यग्द्वते सोहितेनेति मन्त्रक्षेषः । (१९ मन्तः) । हे स्तना-यूयं, 'दानवः' चीरदानकुष्रसाः, 'पेरवः' वसीन पातुं योग्याः, 'सोहितेन' वसीन, 'विव्यग्द्यतः' पृथग्द्यता वर्त्तमानाः, 'स्त' । न हि सानदे। इने रक्तमायाति ॥

पानचा ग्रासक धनेन ग्रंडिं स्विति हो गरित । "दानवः स्व पेरव द्वाइ । मेधाने वैनान् करोति" द्ति । (५प्र । ७४ । १२ म०)॥

विष्यगृष्टत इत्यनेन चीरस्य रक्ताद्वाष्टिक्तर्विविचितेति दर्श-चित । "विष्यगृष्टता से। हितेनेत्या इ व्याष्टक्ये" इति । (५प्र०। ७प्र० १४म०)॥

कर्यः । प्रियाश्चा पित्रसा सरसारी पित्रसा पूर्णे पित्रसा अ 1 2

(१२) श्रृत्रिभ्यां पित्वस्व। सर्यस्वत्ये पित्वस्व। पूर्णे पित्वस्व। रहस्पतंये पित्वस्व। इन्द्रीय पित्वस्व। इ. न्द्रीय पित्वस्व<sup>(१२)</sup>॥ ३॥

ष्ट्रस्थतये पित्रखेति दृष्णीयिषि दोग्धे दोग्धीति। स्त्रूषे दोष्टनपाने दुद्यादित्यर्थः । इत्याय पित्रख इत्याय पित्र-खेति मन्त्रमेषः। (१२ मन्त्रः)। हे धेनो श्रश्यिषद्खत्यादि-देवार्थे 'पित्रख' इविःप्रभृतं देषि॥

प्रभूतदाद्वलं धेनोः प्रसिद्धमित्येतद्वर्षयति। "त्रश्चिश्वां पित्रस्व सरस्रत्ये पित्रस्व पूर्णे पित्रस्व ष्ट्रस्थतये पित्रस्वे त्यादः। एतास्या द्योषा देवतास्यः पित्रते' दति। (५प्रका ७ त्रुगर्भमक)॥

ष्ट्रसात्वादिवदिन्द्रस्य समन्धमाचेण परितेषो न भवति किन्तु इविभागोऽणस्तोत्वेतदर्भवति। "इन्द्राय पिन्वस्नेन्द्राय पिन्वस्नेत्वाह । इन्द्रमेव भागधेयेन समर्ज्ञ्चिति" इति । (५ प्र०। ९४०। १६म०)॥

भागाधिकोनेन्द्रमस्तात्रक्तिं दर्शयति। "दिरिन्द्रायेत्याद्य। ॥ ४ ॥ तस्तादिन्द्री देवतानां ऋषिष्ठ भाक्तमः" इति। (५प्र॰। ७प्र॰।१७म०)॥

<sup>\*</sup> वर्षीयसि इति तै॰ पु॰ पाठः। † दुचातीलघैः इति तै॰ पु॰ पाठः।

(१२)गायचीऽसि । चैष्टुं भाऽसि । ्ञार्गतमसि<sup>(१२)</sup>।
(१४)सहोर्जी भागेनापुमेहिं(१४)। (१४)इन्द्रीत्रिना मधुनः

कस्यः । उपेक्तिष्ठकावग्रोधे पयसो प्रदाय पूर्व्यावभिद्यः श्रम्भोपयमानादक्ते गायकोऽसीति प्रथमं वैष्टुभोऽसीति दिन्तीयं जागतमसीति हतीयमित्युपयमनं प्रतिप्रस्वातेति । (१६ मन्तः) । तप्तस्य महावीरस्य हसाभ्यां ग्रहीतुमक्रकालात् सन्दंगवदुभयतः काष्टदयमध्ये महावीरं सन्दृष्टं ज्ञला काष्ट-दयस्य मूलदयमयदयं च धला प्रध्यप्रतिप्रस्वातारावानयतः ते। काष्टविभेषे। भ्रमावित्युच्येते । महावीरस्वाधस्ताद्वार्यमाषः काष्टविभेष उपयम् दृष्युच्यते । स्वावीरस्वाधस्ताद्वार्यमाषः काष्टविभेष उपयम् दृष्युच्यते । हे प्रथमक्रक लं गायची-च्हन्दःसन्त्रभी 'प्रसि'। हे दितीयभ्रक लं निष्टुवच्छन्दःसन्त्रभी 'प्रसि'।

एतमान्त्रसाध्यमादानं विश्वते । "गाधनेऽसि नैष्टुभोऽसि जागतमसीति ग्रफोपयमानादत्ते । इन्दोभिरेवैनानादत्ते" इति । (५प्र•१७प्र•१६८म०) । गायश्चादिश्रम्द्रप्रयोगेष च्छ-न्दोभिरादानं सिध्यति॥

कच्यः। यहोर्क्का भागेने।पमेदीति पय प्राष्ट्रीयमाणं प्रती-चत इति।(१४ मन्तः)। प्राग्नीश्रेषानीयमान दे पयः 'कर्काः' रयस्य, 'भागेन' 'यद्र' मां, 'उपेदि', मत्यमीपे समागच्छ ॥

<sup>\*</sup> पूळवदु हुत्व इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> उपयमन इति तै॰ पु॰ वाठः।

<sup>‡</sup> उपयमन इति H चिक्रितपु॰पाठः।

## सार्घस्य। घुमें पात वसवा यजतावर्(१६)। (१६)स्वाद्या

एतकाकावसेनोर्की रयस भागः यमादिते। भवतीति दर्शयति। "यद्दोर्की भागेनोपमेदीत्यादः। अर्क्क एवेनं भाग-मकः" इति। (५ प्र०१७५०।१८ म०)॥

कच्यः । इन्हामिना मधुनः सारघक्षेति महावीरे नी-पद्यः मानवतीति । घर्षे पात वसवी वजता विकति मन्त्रवेषः । (१५ मन्तः) । हे 'इन्हः' हे मिनिने, पूर्वं मयोऽपि 'मधुनः' सम्बन्धिनं 'धर्षे' घृतसहितं कोरं, 'पात' पिवत । कोदृष्टस्य 'मधुनः' 'सारघद्य' सरघा मधुमक्षिताः ताभिनिंध्यादितं सार्षं तादृष्टस्य मधुनः सम्बन्धेन ह्विषस्तद्वाधुररसतं हे 'वसवः' देवाः, 'यजत' यागं सुद्त, 'वट्' इदं हविद्नामस्तु॥

षसिन् मन्ते इन्द्रशब्देन यहास्त्रशब्द प्रवेशाभिप्राटं हर्षवित। "स्त्रिनी वा एतस्त्रस्य क्रिरः प्रतिद्धतावन्तां। स्रावाध्यामेव पूर्वाध्यां वषट् क्रियाता इति। इन्द्रासिना मधुनः सार्घसित्याह। स्रिक्ष्यामेव पूर्वाध्यां वषट्करोति। स्रथे। स्तिनावेव भागधेयेन समर्ज्ञयित" ॥५॥ इति। (५ प्र०१७ प्र०१ ५० म०)। धनुष फार्ज्ञकोत्या क्रिसं 'एतस्त्रास्त क्रिरः' एनसाहेरे प्रतिधन्ती, 'स्रियानी' तस्तिन् कासे, दरं वचनं 'स्रवृतां'। पूर्वभाविध्यां 'स्रावाध्यामेव' 'वषट्'-कारेष हिनः-

<sup>\*</sup> तद्गेषे इति तै • पु • पाठः।

प्रदातस्यमिति श्रतसाश्चां प्रार्थितलात् 'श्रिश्वनी' इति सन्त्र खर्चाते । तेनैताश्चां प्रश्चमता इविद्वन्तं भवति । श्रिष च पूर्वे भागरहितो 'श्रिश्वनी' इदानीं भागेन सम्द्रद्धं करोति, 'श्रिरः' प्रतिधानवेसायामितरदेवान् प्रति 'पूर्वाश्चां' इति वरस्य । दृतलात् देवान्तरापेचयाश्चिनोः पूर्वलं श्रते। नान्येश्वा देदेश्वः घर्मा दीयते । किन्तु इन्ह्रमहिताश्विश्वामेव ॥

मक्तरिक्षोक्तरभागे वसुत्रम्देन वस्नामिष भागिसिद्धं दर्ज-यति। "घर्षे पात वसवे। यजता विख्यारः। वस्नगेव भाग-धेयेन समर्द्भयति" इति। (५ प्रशक्तश्राश्तरः)॥

श्रम मीमां सथा विष्ठ्य व्याप्त । "वद्य द् कुर्यात्। यात्र वामास्य वषट्कारः स्थात्। यस वषट्कुर्यात्। रचा १ विष्ठ १ परे । यस वषट्कुर्यात्। रचा १ विष्ठ १ परे । यस वषट्करोति। नास्य यात्र यामा वषट्कारो भवति। न यस रचा १ विष्ठ । विष्ठ विष्ठ । विष्ठ विष्ठ । विष्ठ विष्ठ विष्ठ । विष्ठ विष्ठ विष्ठ । विष्ठ विष्ठ विष्ठ विष्ठ विष्ठ । विष्ठ व

<sup>\*</sup> पदस्य इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> मीमांसायां इति D चिक्रितमु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> रसनामेन मतसारलात् इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

## त्वा सर्व्यस्य रुमार्थे दृष्टिवनेये जुहामि<sup>(१९)</sup>। '(१०)मधु

सित सम्पूर्णलाभावात् प्रत्यत्वः 'वषट्कारः'। 'न' भवति संस् एव ततः सङ्गावात् परे जिस्तिरे जितः, 'वषट्कारः' 'भवति' ततः सम्पूर्ण'वषट्कारः' 'न' गतसारः, एकदेशसापि विश्व-मानलात्। वज्रसङ्गावेन 'रचांसि' श्रपि 'यशं' 'न' विना-श्रयन्ति॥

कचा:। खादा ता सर्यं खरमाये दृष्टिवनये जुदे। मोत्यु-चन्तमूत्राणमनुमन्त्रयत रति। (१६ मन्तः)। 'दृष्टिवनये' दृष्टि-प्रदानाय, 'सर्यं खरमये' हे जन्नन् तां, 'खादा' 'जुदे। मि' खादाकार्योग्यामा इति दृष्यं छता 'जुदे। मि'॥

सर्थायेत्वनुक्का रमाय रत्युक्तेसात्त्वयाँ दर्भयति। "साहा ला सर्यं स्व रमाये दृष्टिवनये जुहोमीत्वाह। यो वा प्रस्त पृथ्वा रिमाः। स दृष्टिवनिः। तस्मा एवेनं जुहोति" दति। (५ प्र०१० प्र०११ सम्भे)। सर्थां न साचाद्दृष्टिं प्रयक्किति किन्नु पृथ्वरिमादारा प्रतः साचात् 'रमाये' एव दृष्टिप्रदानाय, प्राक्रतिर्युक्ता॥

कस्यः। मधु इविरसीत्यजापय इति। (१७ सन्तः)। महावीर चानवतीत्यमुवर्त्तते। हे चजाचीर, लं मधुरं, 'हविः' 'चसि'॥

स्वादुकर्तुं मधुमन्द्रप्रयोग इति दर्भयति । "मधु इतिर-सीत्याद । स्वद्यत्येवैनं" इति । (५ प्र•१७ घ०। २ ८ म०) ॥ ष्ट्रविरंसि<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup>द्धर्थ्यस्य तपंस्तप<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup>द्यावाप्रश्चि-वीर्था त्वा परियक्वामि<sup>(१८)</sup>॥ <sup>(१९)</sup>श्चन्तरिश्चेष् त्वापं-यक्कामि<sup>(१९)</sup>। <sup>(१९)</sup>देवानां त्वा पितृषामनुमता भत्तुं ४

कष्णः । स्टर्थस्य तपस्तपे श्रृत्ताषिमिति । उत्तम्ममनुमन्त्रयत इत्यनुवर्षाते । (१८ मन्त्रः) । हे जन्मन् 'स्टर्यस्य' 'तपः' स्टर्य-समस्थिनं तापमपि तापलमतित्रयेन तप्तं जुद् ॥

मन्त्रस्य साष्टार्थतां दर्भयति। "सूर्यस्य तपसापेत्याच। समा सञ्ज्देवेतत्" इति। (५ प्र ०।० प्र ०।२ ५ म०)॥

कथा:। यावाष्ट्रियवीभां ला परिग्रमामीति व्रकाभां भदावीरं परिग्रम्नेति। (१८ मन्त्रः)। हे मदावीर लां, यावाष्ट्रियवीदेवतारूपाभां 'व्रकाभां' 'परिग्रमामि'॥

मन्त्रवस्तात् सावाष्ट्रियोपरियदः सिध्यतीति दर्शयति। "द्यावाष्ट्रियवीश्वां ला परिग्रहामीत्यादः। सावाष्ट्रियोश्वा-मेवैनं परिग्रहाति" ॥७॥ इति । (५ प्र०१७ स०। १६ म०) है

क्यः । प्रक्रिकायेष वेदेन भक्त प्रस्त्र्यामिति के तेप-चक्कामीत्युपयमनेन प्रतिप्रकातोषयक्तिति । (१० मन्तः)। हे महावीर, लां, प्रमार्तिक्वेवताक्षेष खपयमनास्वकाड-पापेष, 'खपवक्कामि' प्रफनामकाभ्यां काष्टाभ्यामुद्रीयमाषे स्वति तथाः सहायक्षेषानेनाधस्वाद्यक्कामि॥

मन्त्रवसाद निरुद्देवता साहायं सिध्वतीति दर्भयति।

<sup>\*</sup> तपेलवाकानुमन्त्रयते इति तै॰ पु॰ पाठः।

मने यं(११)। (१२) तेजीऽसि । तेजीऽनुग्रेडि । दिवि स्युक्ता मा डिश्सीः। श्रुन्ति हिस्सिः। पु-श्रिविस्युक्ता मा डिश्सीः। सुवैरित सुवैर्मे यक्तः। दिवै यक्त दिवे। मा पाडि(१२)॥ ४॥

"यमरिचेष तोपषक्कामीत्वाइ। यमरिचेषैवैनमुपयक्ति। न वा एतं मनुखे। भर्त्तुमईति" इति। (५प्र०१०व०।२०म०)॥ कत्यः। देवानां ला पिह्रषामनुमतो भर्त्तुः प्रकेयमि-त्वादायोत्वायेति। (११ मन्तः)। हे महावीर, 'देवानां', 'पिद्धषां' वा त्रनुमतिं प्राप्तेऽहं लां 'भर्त्तुं' धार्यित् प्रकेर भ्रवायं॥

एतत्वा ठेने। भयानुमिति सिद्धं दर्भयति । "देवानां ला पिद्यवामनुमते। भर्त्तुं प्रकेयमित्वा र । देवैरेवैनं पिद्यभिरनु-मत पादत्ते" दति । (५ प्र०१० प्र०१ एम०) ॥

कस्यः। तेनेऽसि तेनेऽनुप्रेचीति चरतीति। पाठसु। (११)'तेनेऽसि ॰ दिवं यक्क दिवे। मा पाचि''(११) इति। चे प्रवर्ण्य लं तेने।क्षः 'श्रसि'। श्रतक्षेने।क्षपमाचवनीयं 'श्रनु'-क्षाच्या, 'प्रेचि' प्रकर्षेण मक्क, श्रत्युष्णस्तं घुस्नोकादोन् स्पृत्र-क्रपि 'मा चिएसीः' तापं मा कुद। 'सुवरसि' लमेव स्वर्ग-

<sup>\*</sup> दारेग रति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> श्वभित्रक्ष इति ते पु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> अविं सितं इति तै॰ पु॰ माठः।

### रहि, पाहि, पिन्यख, यह्यामि, नवंच॥ अनु ० ८॥

सुखर्पः 'ऋषि'। ऋतः स्वर्गसुखं 'मे' प्र'यक्कः'। तत्-सुखाधारं सुखोकं 'दिवं' 'मे' प्र'यक्कः'। 'दिवः' सुखोकात्, मां, 'पारि'। तच राजक्षप्रवेशं निवार्यं पास्तय॥

मक्तस्य पूर्वभागे तेजाऽनुप्रेदीत्यस्य तात्पर्यं दर्भवति।
"तिवा एनमेतदर्स्यन्ति। यत् पसात् प्रद्यः पुरो जुक्रति।
तेजोऽसि तेजोऽनुप्रेदीत्यादः। तेज एवास्मिन् दधाति" इति।
(५प्र०१०प्र०१२८म०)। प्राद्यनीयस्य पस्मिभागे गार्चपत्यस्थात्तरदेशे प्रवर्धे कता 'पुरः' पूर्वस्यां दिशि, प्राद्यनीये
'जुक्रति' इति 'यत्' प्रस्ति एतेन 'एनं' प्रवर्धे सस्द्विर्दितं
स्वर्वन्ति, प्रदक्षनेनेव तेजसे।पगतत्वात् प्रतः 'तेजोऽनुप्रेदि'
इत्युक्ता द्रस्ये 'तेनः' सन्पादितं भवति॥

सध्यसभागद्याहिंसापरतं दर्भवति। "दिविखुद्या मा हिप्रसीरकारिचखुद्या मा हिप्रसीः प्रथिवीखुद्या मा हिप्र-सीरित्साहाहिप्रसायै"॥८॥ दति। (५प्र०१७५०।३०म०)॥

खतीयभागद्याशि:परतं दर्भवति । "सुवर्षि सुवर्भे यक्क दिवं यक्क दिवे। मा पाषीत्याष । श्वाजिवमेवैतामा-क्राखी" इति । (भूग्र०।७५०।३९म०)॥

रति सायनाषार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने सजुरा-रखके चतुर्धप्रपाठके ऋष्टमेऽनुवाकः ॥ ८ ॥

### त्रथ नवमाऽनुवाकः।

(र)समुद्रायं त्वा वातीय स्वाही। सिल्लायं त्वा वातीय स्वाही। अनाभृष्यायं त्वा वातीय स्वाही। अप्रतिभृष्यायं त्वा वातीय स्वाही। अवस्थवे त्वा वाती-य स्वाही। दुवस्वते त्वा वातीय स्वाही। शिमिहते त्वा वातीय स्वाही। अग्नये त्वा वसुमते स्वाही। सोमीय त्वा ब्द्रवंते स्वाही। वर्षणाय त्वादित्यवंते स्वाही॥१॥

#### श्रथ नवमाऽनुवाकः।

महावीरे घृतयुक्ते चीरप्रचेपसचणं प्रदुक्षनमुक्तं।
नवसे तस्य प्रवर्गद्रस्थादवनीये याग उच्यते। कस्यः। प्रभप्रभावानं पञ्चवातनामानि स्थाचष्टे समुद्राय ला वाताष
स्वादेखिप पञ्चोक्तराख्यग्रये ला वसुमते स्वादेति। पाठस्तः।
(१) 'समुद्राय ला वाताय स्वादा ॰ यमाय लाङ्किरस्वते पिष्टमते स्वादा"(१) इति। प्रच 'वाताय' इति विभेष्य निर्देशः।
समुद्रादिशब्दविभेषणभ्रता नामधेयविभेषवाचिनः। दे प्रवर्ग्यः
लां, समुद्रनामकाय 'वाताय' 'स्वादा' कथ्यामीत्यर्थः।
निपातानामनेकार्थलात्। एवमुक्तरेष्यपि योख्यं। पष्टसप्तमी।
सन्ती विकल्पार्था। वसुयुक्तायाग्रये श्रिशनामकाय वातविभेषाय, लां, 'स्वादा' कथ्यामि। एवमुक्तर्वापि योज्यं। स्थान-

रहस्यतंथे त्वा विश्वदेखावते खार्चा। स्विने त्वंभुं-मते विभुमते प्रभुमते वार्जवते खार्चा। यमाय त्वाक्तिर-खते पितृमते खार्चा<sup>(१)</sup>। (१)विश्वा श्राश्री दक्षिणुसत्<sup>(१)</sup>।

दिभिर्युकाच सिवहनामकाच वाताच कचचामि । श्रक्तिरोभिः पिहिभिश्च चुकाच चमनामकाच वाताच कचचामि । श्रव-मिप मन्त्रोविकस्पार्थः॥

एतेर्मन्तैः साध्यवातनामकथनं विधन्ते। "जिरो वा एत-धज्ञसः। यत् प्रवर्ग्यः। भात्मा वायुः। उद्यव्य वातनामान्यादः। भात्मभेव वज्ञस्य ज्ञिरः प्रतिद्धाति' इति। (५प्र०।०प्र०। २२म०)। भादवनीयं प्रतिनेतुं प्रवर्ग्यमुद्भृत्य वातनामकथनेन वाचारात्मालादात्मन्येव 'यज्ञस्य ' श्रद्धाः प्रतिहिता भवति॥

तत्कथनमध्ये यासं वारयति । "धनवानं । प्राणानाष्ट्र समात्ये" इति । (५प्र०।०घ०।३३स०) । धवानं यासः स यथा न भवति तथा पठेत्। तथा प्राणानामविष्केदाय भवति ॥

मक्त सक्यां विधक्ते । "पञ्चाष ॥८॥ पाक्तो यज्ञः । यावानेव यज्ञः । तस्य विरः प्रतिद्धाति" इति । (५ प्र०१० प्र०११४म०) । भागाकरसादिष्ठविःपञ्चकयोगेन 'यज्ञः' 'पाक्तः' च च 'या-वान्' प्रस्ति 'तस्त्र' सर्वस्त्रं, 'प्रिरः'-नामपञ्चकेन प्रतिष्ठितं भवति॥ षक्तरपञ्चकस्य प्रथममन्त्रे प्रशिष्ठस्त्रेनादित्यो विवस्तित

कथनविक्रस्यं इति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> यच्चित्रः प्रतिचितं भवति इति तै॰ पुक्तवपाठः।

इति दर्भवति। "चन्नचे ला वसुमते खाहेत्याहै। चवै। वा चादित्योऽन्निवसमाम्। तस्मा एवैनं जुहोति" इति। (५४०) ७४०।१५४०)। हवि:प्रचेपाभावेऽपि खाहान्रस्त्रयोगमाचेष जुहोतीत्युच्यते॥

दितीयमकादी से। मादिश्रकीः प्रसिद्धार्थतामेव विवशं दर्शयति। "से। माय ला दहवते खाहेत्याह। एक्सा वै से। से। इहवान्। तसा एवेनं जुहोति। वद्याय लादित्यवते साहेत्याह॥१०॥ श्रमु वै वद्य श्रादित्यवान्। तसा एवेनं जुहोति। इहसातये ला विसदेन्यावते साहेत्याह। ब्रह्म वै देवामां इहस्रतिः। ब्रह्माय एवेनं जुहोति" इति। (५४०। ७५०।१६६०)॥

श्वनक्तरमको सविद्वश्रद्धेन संवस्तरस्य विवशां दर्शयति। "स्वित्रे मर्शुमते विश्वमते प्रश्नमते वाजवते स्वाश्रेत्वारः। संव-स्वरो वै स्वितर्श्वमान् विश्वमान् प्रश्नमान् वाजवान्। तस्त्रः एवैनं जुहोति" इति। (५प्र०।७प्र०।१७म०)॥

श्वनन्तरमन्ते धमद्भवेन प्राष्ट्य विवत्तं दर्भवति। "समाच लाङ्किरखते पिद्यमते खाहेत्वाह । प्राणी वै समाऽङ्किर-स्नान् पिद्यमान् ॥१९॥ तसा एवेनं जुहाति" दति। (५प्र०) ७प्र०।१८म०)॥

वातानां मन्त्रानुपर्यंदरित । "एताभ्य एवैनं देवताभ्वे। जु-दोति" दति । (५ प्र०१७ प्र०१६८ म॰) । यमुद्रादिभ्वे। यमा-न्तेभ्यस्त्रयोदयम्बोकाभ्यः 'देवताभ्यः' द्वेसः स्रतो स्वति॥ श्रमुहेयमक्त स्था प्रशंसित । "दश्य सम्यक्त । दशाचरा विराट्। श्रमं विराट्। विराजेवाना समवस्थे" इति । (५ प्र०१० श्र०१४ ० म०)। त्रयोद श्रेषु व्यावां विकल्पार्थलेन पूर्वपञ्च तमुक्तरपञ्चक श्रेयोवमनुष्ठेयमन्त्राषां 'दश्न'- लक्षमक्तिः, श्रतो विराष्-श्वाराक्त त्राप्तिः ॥

श्रय री रिषपुरोडाश्री विधत्ते। "री रिषाम्यां वै देवाः सुवर्गे स्नोकमायम्। तद्री रिषये। री रिषयं। सद्री रिषी भवतः। री रिषाम्यामेव तस्त्रमानः सुवर्गे स्नोकमेति" रति। (५ प्र०१० श्र०१४ म०)। स्वर्गरो राखाम्यां पुरे राज्याम्यामिति 'री रिषी' ताभ्यां सार्गप्राप्तिः॥

री विषपुरे । जा श्री विषो सर यो रिष के समम्मावृत्त । रामुवाके पाषा समामाविष पुरे । जा प्रविधि प्रमान्न दि के वो न्यस्य यास्त्र स्थिते । ''यह के जितः के तुना जुवता है सक्यो ति-के जिता है स्वार्थ । विष्ये तिः के तुना जुवता है सक्यो ति के जिता है सक्यो ति के जिता है सक्यो ति के जिता है सक्यो के जा पर सा है स्वार्थ । या प्रविद्या । प्रविद्या प्रविद्या । प्रविद्या प्रविद्या । ।

चे बेरादण्यसम्बेषु इति तै • पुन्नकपाठः ।

## (१)विश्वान्देवानयादिष्र(१)। (१)स्वाष्ट्री क्रतस्य घुर्मस्य।

मन्त्रोऽपि व्याख्येयः, तत्त्रेन मन्त्रद्येन खर्गक्षेकात् 'परकात्' उपरिभागे, श्रव्हेवतवा यहितं 'श्रादित्यं' धारयति । 'श्रव-कात्' श्रधाभागे, राचिदेवतया यहितं 'श्रादित्यं' धारयति । यक्षादेवं 'तक्षात्' खर्गे, 'श्रवावादित्यः' देवताद्येव 'धृतः' वर्त्तते॥

मनुष्यनामानि, पत्रवः, बीदिलिखाइ, इन्हायेखाइ, पद्धैवति, प्रन्ति, ग्रह्माति, पह्मिश्याचे, पश्चाइ, प्रादिखवते बाहेखाइ, पिद्यमान्, एति, चलारि च ॥

इति पञ्चमप्रपाठके सप्तमीऽनुवाकः ॥ ७ ॥

कर्यः । त्रपरेषा इवनीयं द्विषा भिकामन् विश्वा श्वाता द्विषयदिति ब्राह्मणभीचत इति । (१ मन्तः) । द्विष-देशे सीदतीति 'द्विषयद्' ब्रह्मा, सीऽयं 'विश्वा श्वाताः' सर्व-दिग्वर्षिनो देवान् प्रीषालिति श्रेषः ॥

षक्तार्थपर सं मक्त स्व दर्भवति । "विश्वा पात्रा दिवासः दित्या इ । विश्वानेव देवान् प्रीपाति । प्रथे। दुरिष्या इवैनं पाति" इति । (५प्र०) प्रश्न०। १ म०) । प्रजेन मक्तेष देव-प्रीतिर्भवति । यागे सम्भावितदेशास यजनानं पास्रेयति ॥

कष्यः । विश्वान् देवानयाजिहेति होतारमिति । ई.चत इत्यनुवर्त्तते । (इ.मन्तः) । 'इ.ह.' कर्षीष, होता 'विश्वान् देवान्' 'श्रयाट्' इष्टवान् ॥

सर्वाके परकात् इति तै॰ पुक्तकपाठः ।

मधेः पिवतमिश्वना। स्वाङ्गाग्रये युचियाय। शं यर्जु-भिः(\*)। (\*) श्रश्चिना घर्मी पातः हार्हिवानं॥ २॥

भयाट्यब्देन सर्बदेवानां भागसस्द्विं दर्धयति। "वि-यान् देवानयाडिहेत्याह। विमानेव देवान् भागधेयेन समर्द्धयति" इति। (५प्र०१८-५००)॥

कस्यः। खादाहातस्य वर्षास्ति वर्षां मिभमकेति। पाठस्त । (")" खादाहातस्य वर्षास्य ॰ प्रं यजुर्भिः" (") इति।
'त्रियना' दे त्रितिने, 'खादाहातस्य' खादाकारेण समर्पितस्य,
'मधाः' मधुरस्य, 'वर्षास्य' प्रवर्णेद्रयस्य, रसं 'पिवतं', 'यजुभिः' यजुर्देवताभिः, सदिताव 'यज्ञियाय' यज्ञयोग्याय,
'त्रग्रये' 'प्रं सुखं यथा भवति तथा खाज्ञतमस्तु॥

मक्कस्य पूर्वभागेनाश्विनोभागसम्हिद्धं दर्भवति । "खादा क्वतस्य वर्षास्य मधोः पिवतमश्विनेत्यादः । प्रश्विनावेव भाग-धेरोन समर्द्धयति" इति । (९प्र०१८प्र०१३म०)॥

उत्तरभागे खाहेत्युचार्येन प्रवर्गेऽभिषार्यं हिन्हस्य सम्बद्धत इति दर्भवति। "खाहाग्रये यज्ञियाय मं वजुर्भि-रित्याह। सभेवैनं घार्यति। सथा हिनरेनाकः"।।१॥ इति। (५प्रणाम्स्रणाक्षमण)॥

कक्यः। अधिना घर्षे पातमिति वषट्कते जुडे।तीति।

<sup>\*</sup> दुघ रवि D चिक्रितपु॰ याउः।

अर्राह्में वाभिक्तिभिः । अनु वा वावाप्रविवी मेश्सातां। खाडेन्द्राय(६)। (६) खाडेन्द्रावट्(६)। (०) धुर्वामे-

पाठस्त । (६) "प्रियमा घर्षे पात्र हाई वानं व साईभूष्य"(६) इति । हे प्रियमी, 'घर्षे' प्रविधे हिनः, 'पातं'
पिवतं । की हुत्रं 'हाई वानं' इदयप्रियातित्रको हाई वि के दिवासि हाई वा ताहुत्रं, 'पहः' प्रक्रि प्रस्किन् दिने, 'दिवासिः' योतमानासिः, 'क्रितिभः' प्रस्कित्रक्षण्य-क्रियासिः निमित्तस्तासिः, 'पातं' इति पूर्णनान्यः । हे प्रियमी, 'वां' युवां, यावाष्ट्रियो देवते, 'पनु' 'म्रस्थातां' प्रमुक्ती सुदतां। 'इन्हाय' इदं साफ्रतमञ्जा।

कथाः। साहेक्ष्य विश्व मुक्त द्वतां इति। (६ मक्तः)। जुहोतीत्व मुक्ति। 'इक्ः' इत्ययं बन्दः परमैचर्ययोगात् व्यष्ट कद्विमाच्छे। 'साहा' बन्द् चाक्र तियोग्यतामाच्। ता-कृषाच वषद् इदं हिवः समर्थितं॥

श्रीयना वर्षे पातिमित्युक्ता तथाश्रीमसन्दृद्धं दर्शयति। "श्रीयना वर्षे पात्र पार्दिवानमहर्दिवाश्रिकतिमिरित्याप। श्रीयनावेव भागधेवेन यसर्ब्यति" इति। (५४०। प्रश्नाप्र-म०)॥

<sup>\*</sup> बाहेन्द्रावट् H पु॰ पाठः। † ववट्कारः तै॰ पु॰ पाठः।

पातमिश्वना हार्हिवानं। अहं हिंवाभिकृतिभिः। अतुं वां वार्वाप्टिव्वी खंमश्सातां। तं प्रार्थं यथावर्। नर्मा

भनुमध्यातामिति पदेन द्यावाष्ट्रियोरनुष्ठा प्रार्थित इति दर्भयति। "भनुतां द्यावाष्ट्रियो मध्यातामित्यादानुमत्यै" इति। (५प्रशम्भः।६म०)॥

चतुर्थमाखेन्द्रबद्ध प्रथमतः प्रयोगे कारणं दर्भवति।
"आहेन्द्राय आहेन्द्रांविष्ठित्याह। इन्द्राय हि पुरे इच्यते" इति।
(५ प्रशद्भाव १०१०)। चन्नात् प्रधानदेवताह्मपाय 'इन्द्राय'
प्रथमत बाइतिः पञ्चात् खिष्टछद्देवताचा बाइतिर्श्कृता।
तस्नादिन्द्रायेति मुख्यदेवताविवन्नवा प्रथमप्रयोगः॥

त्रधानुष्ठानक्रमं विधत्ते। "यात्राव्याच वर्षस यजेति।
वषट्कते जुद्दोति। रच्छामपद्यते। यनुवजति स्वगाक्रयी"
दति। (५प्र०१ प्रम०)। प्रथममात्रावचं क्षता, ततः 'वर्षस्य' ॐ 'वज' दति त्रूषात्। दे द्दोतः, 'वर्षस्य' प्रवर्धस्यानुष्ठानार्थे, 'वज' बाव्यां पठ। एवं प्रविमुक्ता तता द्दोताः वाव्यापाठेन 'वषट्कते' स्वति श्रियना वर्षमित्यनेन मन्तेष मुख्यात्। एतच 'रच्यां' चपघाताय भवति। ततोऽनु वषट्कारे द्दाचा प्रयुक्ते स्वति स्वादेश्राविद्वित मन्तेष यजेत्। तत्वाद्वित स्वतेष यजेत्। त्या

<sup>\*</sup> साधीनल इति तै॰ मु॰ पाठः।

द्वि। नर्मः पृष्ठिष्ये॥ द्वि धा इमं यश्चं। यश्चमिमं द्वि धाः। दिवं गच्छ। श्रुक्तरिक्षं गच्छ। पृष्ठिवीं गच्छ। पर्च प्रदिशो गच्छ। देवान् धर्मापान् गच्छ। पितृन् धर्मापान् गच्छ<sup>(०)</sup>॥ ३॥

कथाः । घर्मं मपातमित्र ने त्यन्त वाक प्रेषेषो प्रशायित । पाउत्त । (१) 'चर्मं मपातमित्र ना द्वादिवानं । पितृन् घर्मं पान्
गच्छ' (१) दित । चे प्रियनी, प्रस्मिन् प्रदिन चातमानरचषित्र यानिमिन्तं द्वयिप्रयातिष्र ययुक्तं प्रवर्ग्य देखं 'प्रपातं'
युवां पीतवनी । चावापृथियी च युवयो रनुमितं दत्तवत्यो 'प्रायं' प्रशादयं कर्मेषो च्यावद् प्रशादयं कर्मेषो व्यावद् त्रवानिम् । चावापृथियोः प्रसादादस्य कर्मेषो व्यावद् त्रवानिम् । चावापृथियोः प्रसादादस्य कर्मेषो विषय त्रेः ताभ्यां 'नमः' प्रस्त । दे प्रयोग्द्रक्ष प्रवर्गदेव, प्रसादियं देनं 'प्रसां 'वर्म' 'प्रसां 'दिवि घाः' चुक्षाके स्थापय, दिद्किरादरार्था । दे प्रवर्ण चुप्रस्तिकं खेक प्रयं प्राप्तृद्दि तथा स्वर्णेस्व प्रवर्णेस्व प्रवर्णेस्व प्राप्तृद्दि । प्रवर्णेस्व प्राप्तृद्दि । प्रवर्णेस्व प्राप्ति वेदवाः ये च प्रतरस्य नुभयान् प्राप्तृद्दि ॥

हेामभक्तेष धहोपस्थानभक्तस्य समानार्थतां दर्शवति। "धर्मभपातमित्रनेत्याह॥ १॥ पूर्वमेवेादितं। उत्तरेषाभि-स्रषाति" इति। (५ प्रशम्बाश्टमः)॥

<sup>\*</sup> प्राप्यं इति D चिक्रित पाठः। † प्रवस्थं इति D चिक्रितपु॰पाठः।

### त्रादित्यवंते खादा, हार्हिवानं, पृंधिव्ये, श्रष्टी च ॥ श्रतु॰ ८॥

श्रमप्रसातामित्यसातीतार्थवाचित्रब्दस्य सिद्धानुश्चापरलं दर्शवति । "श्रनु वां सावाष्ट्रियवी श्रमप्रसातामित्यादानु-मत्यै" इति । (५ प्रशम्ब १ । १ ॰ म ॰ )॥

त्रनन्तरमन्त्रभागस्य साष्टार्थतां दर्भयति । "तं प्रास्यं यथावषमा दिवे नमः पृथित्या द्राष्ट्राह । यथा यजुरेवै-तत्' दति । (५ प्र० । प्रश्न ० ) ॥

रवियः खर्गप्राप्तिपरत्मनन्तरभागस्य दर्भयति । "दिवि धा दमं यज्ञं यज्ञमिमं दिवि धा दत्यारः । सुवर्गमेवैनं स्नाकं गमयति" दति । (५प्र०।८४०) ॥

दिवं गच्छेति प्रार्थनाथा इतिका लेकिचयप्रतिष्ठापनार्थतां दर्भयति । "दिवं गच्छान्तरिचं गच्छ पृथिनीं गच्छेत्याइ । एखेवैनं लेकिषु प्रतिष्ठापयति" इति । (भूप्र ०।८% ०।१३म०)॥

श्रधोत्तरवाकानां सर्विद् चु देवेषु पिष्टषु च इविषः प्रति-डापनार्थतां दर्शयति। "पञ्च प्रदिशो मच्छेत्या इ॥ शा दिव्हेवेनं प्रतिष्ठापयति। देवान् घर्मपान् मच्छ पित्तन् घर्मपान् मच्छे-त्या इ। सभयेक्वेवेनं प्रतिष्ठापयति" इति। (५प्रः। प्राः। १४म०)॥

रति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्यप्रकामे यजु-रार्ष्यके चतुर्यप्रपाठके नवमाऽनुवाकः॥ ८॥

### षयं दशमाऽनुवाकः।

() द्रषे पीपिहि। जुर्जी पीपिहि। ब्रह्मं ये पीपिहि।
श्रुवार्य पीपिहि। जुर्झा पीपिहि। के विधिश्यः पीपिहि।
वनस्पतिभ्यः पीपिहि। द्यावीप्रश्चिवीभ्यां पीपिहि।
सुभूतार्य पीपिहि। ब्रह्मवृद्धसार्य पीपिहि॥१॥
यर्जमानाय पीपिहि। मद्यं ज्येषाय पीपिहि()।

### त्रय दत्रमाऽनुवाकः ।

भारतनीये प्रवर्ग्य होना नवनेऽभिहितः। इसने
तह्र्यमेषेणामिशेषचेशोऽभिधीयते। तत्रादी किश्चिद्नुमन्त्रणमुख्यते। कष्यः। उपर्याप्त्वनीये वार्यमाणं प्रतिप्रसाता ग्रुतद्भा पूरयतीषे पीपिद्युक्तें पीपिषीति विचरन्तमनुमन्त्रयत हति। पाठसु। (१) "हषे पीपिष्टि । मद्यां व्येष्ट्याय
पीपिष्टि" (१) हति। चाष्त्रनीयस्थापिर मद्यावीरं घारियता
तत्रत्ये तप्ते चृते तप्तस्य दभ्गः प्रचेपे यति प्रवर्गे। विचरति
विभेषेण पाषस्थार्भे यदोद्रस्कृति तदानीमुद्रस्कृतं प्रवर्गे
सम्मेश्चेद्रमुख्यते। हे प्रवर्गे, 'हषे' चन्नार्थे, 'पीपिषि' तं प्रयद्भा भव। तथा 'खर्क्ने' रसार्थे ब्राह्मणायर्थक्ष, प्रवद्भा भव।
सभ्ततं, ब्रोभनं प्राविचातं, 'मद्यं क्रोह्मणायं प्रभार्थे। मंत्रस्वत्या, प्रवर्गस्याभिष्टद्भा सर्ममिद्रमभिवर्द्भतं हत्यर्थः॥

एतस्थाभित्र होर्मकोक्ताचाः त्रष्टिहेतुलं दर्शवति। "यत् पिन्वते। वर्षुकः पर्जन्ये। भवति। तस्मात् पिन्वमानः पुष्यः" इति। (५प्र॰। प्र॰। १५प्र०)। 'पिन्वते' वर्द्धते, पाचस्थे। पर सद्भक्ततीत्यर्थः॥

. इतिव उद्गमनं दिग्तिश्चेषेण प्रश्नंषीते । "वत् प्राङ् पिन्यते । तद्देवानां । यद्दिषा । तत्पितृषां ॥४॥ वत् प्रस्यक् । तन्त्रनु-स्थाषां । यदुदङ् । तदुद्राषां "इति । (५ प्र•। प्रश्नः ।१६ स०)॥

इत्यमभिष्टक्किं प्रत्रख प्रागुदग्दितोः यन्त्री खर्षं वि-धन्ते। "प्राध्ममुद्द्यं पिन्ववति। देवनाकः" इति। (५प्र०। प्रन्न०।१७म०)। प्रागुद्द्यध्यविर्मिनमेतं प्रवर्धे दृष्टं 'पिन्ववति' चभिष्टकुं खुर्वात्। महावीरमध्ये तिस्त्रन् प्रदेत्रे द्धिप्रचेपे-खाभिवर्क्क्ष्येत्। तेन देवना, देवेष्टकः एतं प्रवर्धे करोति॥

पचानारं विधन्ते। "त्रथा खखु। सर्वा त्रनु दित्रः पिन्य-चिता। सर्वा दित्रः समेधनो" इति। (५ प्र-। प्र-१ प्रमः)। पाचमध्ये 'सर्वा दित्रः' 'त्रनु'खच्या, दिधप्रधेपेष तद्भविदद्भ-मयेत्। तेन सर्वा त्रपि दित्रः सम्बग् वर्द्धनो॥

पाचादुद्वतस्य स्विषः परिधिसी विस्टिबे पतनं वार-चितुं विधक्ते। "श्रमः परिधि पिष्ययति॥५॥ तेवसेऽस्क्रन्दा-य" इति।(५ प्र०१८ श्र०)। परिधीनां 'श्रमः' एव स्था पति तथा श्रभिवर्ज्ञयेत्। तथा स्व्यविनात्रितं तेत्रो भवति॥

<sup>\*</sup> विख्र बंदित D चिक्रितपु॰ पाठः।

## (१) तिथी ता। शुमार्य ता। इन्द्रियाय ता भूती ता<sup>(१)</sup>।

मकोषु चतुर्थीविभक्तेसात्पर्यें दर्शयति । "इषे पीपिद्युर्कें पीपिडीत्याच । इषमेवाजें यजमाने दधाति" इति । (५ प्र०। प्रश्ना । १० स्वरमकोष्ययेतदनुषस्थेयं॥

सर्वेषां यजमानार्थले समाने सित पुनर्यजमानाये खुक्तेसा-त्पर्यमार्च। "यजमानाय पीपिहीत्याह्य। यजमानायैवैतामा-विवमात्रास्त्रे" दति। (५ प्र०१ प्रज्ञाश्यक्ष)। यजमानस्य फस्नान्तरानुवासनायेयमुक्तिरित्यर्थः॥

श्रध्येष्टीः खार्थे मञ्चामित्युत्तिरिति दर्शयति। "मञ्चं व्ये-छ्याय पीपिदीत्याद। श्रात्मन एवेतामाश्रियमात्राखे" द्ति। (५प्र०। प्रश्ना १२२म०)॥

कर्यः । श्रधेनं दिशोऽनुप्रजावयित तिस्ये ता युदाय ता दिश्चिय ता अत्ये तेति । (१ मन्तः) । चे प्रवर्गः, 'तिस्ये' दीप्तिषिद्धये, तां प्राच्यां दिशि इतं करोमि । 'युदाय' धनिषद्धये, तां दिष्यस्यां दिशि इतं करोमि । 'दिश्चियाय' वीर्यदृद्धये तां प्रतीचां दिशि इतं करोमि । 'अत्ये' ऐश्वर्यं-षिद्धार्थे, उदीचां दिशि इतं करोमि ॥

मक्तस साष्टार्थतां दर्भयति। "लिखे ता चुकाय लेन्द्रि-याय ता भूत्ये लेखाइ। यथा यजुरेवेतत्" इति। (५४०। प्रमण्डिसण्डे)॥ (१)धर्मीति सुधर्मी मेंऽम्बुसी। ब्रह्मीखि घारय। ख-चार्षि घारय। विश्व धारय। नेस्वा वार्तः स्कुन्द-यात्(१)॥ १॥

कचाः। प्रत्याक्रम्यापयमने प्रेयमानीयान्तर्येषुपयमनं नि-धाय पूर्विसन् खरे राजतं दक्कां निधाय तिक्कान् सहावीरं प्रतिष्ठापयति धर्मावि सुधर्मा नेऽन्यस्ते ब्रह्माचि धार्येति खनाचि धारयेति राजन्यस्त तिक्रं धारयेति वैद्यक्रेति। (३ मन्तः)। (नेत्वा वातः स्क्रम्द्यादिति मन्त्रप्रेयः)। ई महा-वीर, 'धर्मायि' लं धारणप्रतियुक्तोऽिंग, 'में' सम, 'सुधर्मा' सुष्ठु धारको भवेति जेषः। 'श्रको' श्रद्धासु, 'ब्रह्माचि' ब्रा-द्वाच्यात्युचितानि कर्माचि, 'धारच' नितरां चन्यादच, 'चवाणि' स्वित्रज्ञात्युचितानि कर्माचि 'धारच', 'विश्वं' प्रजां, 'धारय' 'वातः' वायुः, लां, 'नेत्' 'स्क्रम्द्यात्' नैव प्रेष्ठवतु ॥

अक्तपाठेन त्राह्मणजात्युचिते कर्माण यजमानसः स्वापनं दर्भयति। "धर्मावि सुधर्मा मेऽन्यसे त्रह्माण धार्बेद्याद । ॥६॥ त्रह्मञ्जेवेनं प्रतिष्ठापयति" दति। (५ प्र०१८५० ००) ॥

मक्तत्रेषस्य निगद्यास्त्रातसम्भिनेत्य तत्स्वरूपमात्रमुपद्-र्जयति । ''नेत्वा वातः स्कन्द्रचादिति'' (५ प्र ० १८ प्र ० १९५ स ० )। त्राञ्जषादिविषयेषु सम्भवस्यमुष्ट्रभेतनाय प्रयमुपदर्जनं ॥

i

ř

<sup>\*</sup> त्राच्यवजासुचितेन जम्मैया इति तै॰ पुक्तवपाठः।

(१) श्रमुष्यं त्वा प्राचे सादयामि । श्रमुनी सह नि-र्षं गेष्ठ । योऽस्नान्देष्टि । यचे व्यं दिषाः (१) । (१) पूष्पे श्ररेसे स्वाही । श्रावेभ्यः स्वाही । प्रतिरेभ्यः

कंषाः । यद्यभिषरेदमुख ला प्राणे सादयामीति सादये-दिति । पाठस्त । (४) "श्रमुख ला प्राणे सादयामि ॰ यद्य ववं दियाः" (४) दति । हे महावीर, देष्टा देखदेलुभयविधस्त, 'श्रमुख' श्रेषों लां, 'सादयामि' । 'श्रमुना' श्रमुखा, 'सह' लं 'निर्धे गच्छ' प्रयोजनाभावं प्राप्रुहि, तदीयं प्रयोजनाभावं मा सुर्मित्यर्थं:॥

भनेन मन्त्रेषाभिषारप्रयोगं विधन्ते। "यद्यभिषरेत्। भनुष्य ला प्राणे साद्याम्यमुना सद निर्धे मच्छेति ब्रूयाचं दिखात्। यमेव देष्टि। तेनेन् स् सद निर्धे गमयति" इति। (५प्र•।प्रभः १६म०)। 'यं ब्रचुं, यजमानः 'दिखात्' ब्रचुस्य 'यमेव' यजमानं, 'देष्टि' 'एन् स्' देखं देष्टारं चेष्टुभयविधं बचुं स यजमानस्तेन महावीरेष 'सद्दे' 'निर्धे' पुरुषार्थाभारं प्रापयति॥

कस्यः। अधैतान् ज्ञकसानुपयमने जुहोति। पूष्णे प्रर्धे स्वाहेत्वेतैः प्रतिमन्त्रमिति। पाठस्त । (१) "पूष्णे प्ररमे स्वाहा ॰ पिद्वभ्या घर्मपेभ्यः स्वाहा" (१) इति । श्रनिष्टस्य हिंसकः प्रराः ताहुत्राय 'प्ररमे' 'पूष्णे' पोषकाय देवाय, स्वाइतिमद-

## खाई। दावीप्रविवीभ्याः खाई। पितभ्यी वर्म-

मसः। 'ग्रावस्थः' पावाणजन्यध्वनिक्षास्थः वाग्देवतास्थः, 'प्रतिरेखः' चभिष्टद्धिचेतुस्यः प्राणदेवेस्यः॥

प्रथममन्त्रे पूषन् प्रब्देन यक्त देवता विवस्तां दर्शयति। "पूष्णे प्ररमे खाहेत्याह। या एव देवता क्रतभागाः। ताम्य एवैनं जुहोति" दति। (५प्र०१ प्रप्र०१ ९० म०)। दिविधा हि 'देवताः', क्रतभागा प्रक्रतभागास्रेति। तथा चान्यवास्तातं। क्रतादो वा प्रन्ये देवा प्रक्रतादे । तथा चान्यवास्तातं। क्रतादो वा प्रन्ये देवा प्रक्रतादे । तस्त 'क्रतभागाः' वर्षा व्याप्ये चेपाप्रस्ति। तास्त 'क्रतभागाः' वर्षा व्याप्ये चेपाप्रस्ति। '(एगं चक्तं प्रक्रसं 'क्राहोति'॥

यावमन्दिन तकान्यध्वनिविवर्षा दर्भयति । "ग्रावभ्यः खार्छ-त्यारः। या एवाकारिचे वाषः॥ ७॥ ताभ्य एवैनं जुहाति" इति । (५प्र•। एम् •। २८म०)॥

प्रतिरमन्देन प्राणविवचां दर्भयति । "प्रतिरेभ्यः स्वाचे-त्याच । प्राणा वै देवाः प्रतिराः । तेभ्य एवेनं जुद्दोति" दति । (भूप्र । प्रम । १८ म ०)॥

धावाष्ट्रधिवीश्रन्देन मुख्यार्थविवचां दर्शयति । "बावाष्ट्रधि-वीभ्याष्ट्र खाद्देत्याद । बावाष्ट्रचिवीभ्यामेवैनं जुद्देाति" द्रति । (५ प्र•ाप्तश्र• २०)॥

<sup>\*</sup> षय्य इति D चिक्रितपुस्तकपाठः।

# वेभ्यः सार्था(॥)। (९)वृहायं वृहरीचे सार्था(९) ॥ ३ ॥

घर्षपेश्व इति विशेषीय श्वेमयागं कता पिष्टखोकगतानां पिष्टखो विवत्तं दर्भयति। "पिष्टश्यो घर्षपेश्वः खाहेत्या ह। ये वै यञ्जानः। ते पितरो घर्षपः। तेश्य एवैनं जुहाति" इति ॥८॥ (५ प्र० ८ प्र० १९ म०)। यञ्चनां सकीययागकाचे प्रवर्णपानससीति ते घर्षपाः॥

कत्तः। वहं प्रकतं वर्षेषु सेपेस्क्रानचीषमाव उद्धं निरस्ति बद्राच बद्रदेने खादेति। (६ मन्तः)। बद्राः वदस्यक्राका दोतार श्राकातारी पस्त मुख्यबद्दस्य तस्त्री 'बद्रदेशि' मुख्य-'बद्राच' साक्रतमिदं प्रकस्त्रमस्तु॥

भागेन मुख्यबद्ध्य भागसम्हिद्धं दर्भवति । "बद्राय बद्ध-चैचि खाडेत्याच । बद्धमेव भागधेयेन समर्द्धयति" इति । (५प्र०४-१९एम०)॥

भाषा अक्षास्थास्थायः पिष्टकोषेषु सर्वेद्यस्थां विधक्ते। "सर्वतः समनक्ति। सर्वतं एव इद्रं निर्वद्यते" इति। (५ प्रशम्स । १३ म०)। सर्वास्थानेन कूर्देवस्थ इद्रस्थ 'सर्वतः' स्पर्यारणं कृतं अविति॥

शकखपरितागस्य दिग्विशेषं विधक्ते। "उद्श्वं जिर्स्वति। एषा वै बहुस्य दिक्। खायामेव दिशि बहुं जिरवद्यते" इति। (५ प्रशम्भ ०।३४म०)। ऐशान्याः समीपे वर्कत इति। खदीच्यपि 'बहुस्य दिग्' भवति॥

<sup>\*</sup> विभ्रवसेन इति तै॰ पुक्कपाठः।

(°) ऋष्ट्रज्यातिः केतुनी जुषताः । सुञ्चोतिज्याति-षाः स्वाष्टा । राष्ट्रिज्यातिः केतुनी जुषताः । सुञ्चोति-ज्यातिषाः स्वाष्टां (°) । (°) अपीपरे । माह्रो राष्ट्रिये मा पाष्टि । रुषा ते अग्रे समित् । तया समिध्यसः । ज्ञा-

इस्तेन जससार्शनं विधन्ते। "त्रप उपसृत्रति सेथालाव" इति। (५ प्रणादत्रणाहसूमण)। रहार्थन्रकसासार्शन यज्ञाची-स्यसं विनष्टं पुनर्जससार्श्वन तद्योग्यता बम्पद्यते॥

प्रकलपरित्यानकाको तद्भानं निषेधति। "नान्योक्षेत। यदन्वीचेत॥ ८॥ चचुरस्य प्रमायुक्तः स्थात्। तसास्रान्योक्षः" दति। (५ प्र । प्रप्राश्हस्म •)। 'प्रमायुक्तः' विश्वस्रं॥

कथः। प्रतिप्रकाता दिचणं रै। हिणं प्रतितिष्ठमां जुद्दीत्य दर्जीतिः केतुना जुषताश् सुक्योतिर्जीतिषाश् स्वादेति।
राचिर्जीतिः केतुना जुषताश् सुक्योतिर्जीतिषाश् स्वादेति।
(७ सक्यः)। तावेती सक्ती पूर्णसिवनुवाके प्राञ्चलेदादरषप्रवद्गेन कास्त्राती॥

कथा:। अपीपरी माक्री राजिये मा पाद्येषा ते अग्ने समित् तथा बिमध्यस्थायुमें दा वर्षमा माद्यीरिति वायं समिध माद्यस्यपीपरी मा राजिया अक्रो मा पादीति प्रा-तरिति। तक्सक्तेषस्तु। एवा ते अग्ने बमित्। तथा बमि-

<sup>\*</sup> समिधनभिजुद्दोति इति D चिक्रितपुच्चवपाठः।

युर्मे दाः। वर्षसा माख्वीः। श्रापीपरा मा राविया श्रद्धी मा पाहि॥ ४॥

ण्वा ते अमे स्मित्। तया सिमध्यस्व। आयुर्मे दाः। वर्षसा माज्जीः (०) चुमिर्ज्योति र्ज्योति रुमिः

श्वस्त । त्रायुर्भे दाः । वर्षमा माश्वीरिति । (प्रमणः) । हे त्रग्ने मां, यजमानं 'श्वपीपरः' पारं नीतवानि । तस्नात् 'श्रक्तः' राचेः, च सकाशान्तां 'पाहि' । हे 'श्रग्ने' 'ते' तव, 'एवा' यमिदाधीयते 'तया' यमिधा लं 'यमिश्रस्त' यन्दीप्रो भव, 'मे' मश्चं, 'श्रायुर्दाः' देहि, 'वर्षसा' तेजसा, मां, यजमानं, 'श्राञ्चीः' श्रकं जुद् संयोजयेत्यर्थः । श्रपीपरे। मा राज्या इति मन्त्रीऽपि तदत् व्याख्येयः । श्रदःश्रब्द् राज्यस्य च पाठपीर्ष्वापर्यमानं विश्रेषः ॥

मन्तदयेऽपि यजमानसायुर्वर्षः प्राप्तिं दर्शयति। "त्रपी-परे। मास्टो राचिये मा पाद्येषा ते त्रग्ने समिन्तया समि-ध्यसायुर्मे दा वर्षसा मास्त्रीरित्याद। त्रायुरेवासिन् वर्षे। द्धाति। त्रपीपरे। मा राचिया त्रक्ते। मा पाद्मेषा ते त्रग्ने समिन्तया समिध्यसायुर्मे दा वर्षसा मास्त्रीरित्याद। त्रायु-रेवासिन् वर्षी द्धाति" इति। (५ प्र•। प्रश्व। ३०म०॥

कराः। श्रक्तिश्रीतिर्णातिर्पाः खादेति सावमग्रिदेशं जुदोतीति सर्थे। च्योतिर्णातिः सर्थः खादेति प्रातरिति। खाडा। सर्थ्या च्यातिच्यातिः सर्थः खाडाः । (१०)सः खाडाः(१०)। (११)हृतः इतिः। मधु इतिः। इन्द्रंतमेऽग्री॥

(८ मकाः) । चोऽयं 'त्रियः' म ज्योतिः खरूपः यस ज्योतिः -खरूपः मेऽप्यियः त्रग्ने ज्योतिषसात्यक्तमभेदं द्योतियतुं व्यति-सारेष दिरूपन्यामः । तस्रात् त्रग्नये खास्त्रतिमद्भस्त । सूर्यं-मक्तोऽपेवं व्यास्त्रियः ॥

मन्तदयस राष्ट्रार्थतां दर्भयति। "श्री अर्थेति स्थिति स्थि

कच्यः । त्रयाप उपसृष्य द्वाचों काष्ट्रकों समिधमाधायै-तस्रादेव त्रेषादुपयमेनाग्निहोचं जुहोतीति सः खाहेति। (१० मन्तः)। 'सः' सत्ताखभावः, सदेव साम्येदमग्र त्रासी-दित्यादित्रास्त्रप्रतिपाद्यस्य परमात्मनः स्वरूपस्रता बेाऽग्निः तस्त्री खाइतमिदमस्तु॥

त्रव मीमांश्या सः खाहित मन्तं प्रथमप्रवर्णकाखीनाग्नि-हे।चिववयतेन व्यवखापयिति । "ब्रह्मवादिना वदिन्त । हे।-तव्यमग्निहोत्राह्म हे।तव्याहिमिति ॥१०॥ वश्वजुषा जुड्यात् । प्रथया पूर्वमाडतीर्जुड्यात् । यस जुड्यात् । त्रग्निः पराभ-वेत् । सः खाहेत्येव हे।तयं । यथा पूर्वमाडतोर्जुहोति । नाग्निः

<sup>\*</sup> व्यवकां दर्भयति इति तै॰ पुत्तकपाठः।

पिता नै। ति मा मी हिश्सीः। श्रामाने ते देवधर्मः। मधुमता वार्जवतः पितुमतः। श्रक्तिरखतः खधावि-नः। श्रशीमहि त्वा मा मी हिश्सीः('')। ('')खादी

पराभवित" रित । (५प्र ० प्र प्र ० १६८ म०)। यन प्रथमप्रवर्षे प्रातःकाखीने तदीयद्रश्येषाग्निही जं जुड्डयात् न वेति विचारः होमपचे प्रथमाखातेनाग्निर्ज्ञीतिरिति मन्त्रेष होतयं,
य मन्त्री नित्याग्निहीचे सायद्वाखीनः भ्रते। वथा पूर्वसनुहानं न खात्। ऋहोमपचे लाड्डत्यभावाद्ग्निः खुधवा
पराभ्रतो भवेत्। श्रते। देशब्दथपरिहाराच भ्रः खाहेति मन्त्रेष प्रथमप्रवर्णकाले जुड्डयात्। ततः सायमग्निर्ज्ञीतिरिति
मन्त्रः परेषुः प्रातः खर्थी ज्येतिरिति मन्त्रः एवं सित यथा
पूर्वे नित्याग्निही भवदेवेमा श्राद्धतीर्जुहोति। श्रव्याद्धतिसञ्जावान्न पराभवित॥

कष्णः । ज्ञतः इविकंधुइविरिति भष्णिविति । पाठस्त । (११) "ज्ञतः इविः • प्रजीमित ला मा मा हिंद्रभीः" (११) इति । रदं प्रवर्गास्तं 'इविः' उत्तराग्नी 'क्षतं' तथ 'इवि- भंधु' खादुश्चतं, कुष ज्ञतमिति तदुष्णते । 'इष्ट्रतमेऽग्नी' प्रति- प्रयोग परमेश्चर्यं युक्ते बाठरे प्राष्णक्षेऽग्नी, हे प्रवर्ग लं 'गः' प्रस्ता , 'पिता' पासकः 'श्वि' प्रता मां, 'मा हिंद्रभीः' हे 'प्रवर्ग तं भाषुकंषुक्तस्त, 'वाजवतः' प्ररीर-

श्वापितेन गितयुष्णस्य, 'पितुमतः' श्रम्भाधनतेनाम्नयुष्णस्य, 'श्रिष्णिरखतः' श्रम्भमेश्ववहेतोः, 'खधाविनः' श्रम्धतयुष्णस्य, 'ते' तव सारं, 'श्रश्चाम' भवयेम। श्रयवा 'खधाविनः' श्रत्युत्तर-शास्त्रेतयं। यसात् खधाविने। स्वतार्थिने। वयं तां 'श्रमो-महि' तसासां 'मा हिष्ट्मीः'॥

सध्यक्षेत्र खादुलं विविचितिमिति दर्भयति। "क्रतण्र इविर्मधुइविरिष्टाइ। खद्यत्येवैनं" इति। (५ प्रशस्त्र •। ४ ॰ म •)॥

श्रित्रब्देन प्राणिववर्तां दर्शयति। "इन्हतमेऽग्रावित्या ए॥ ९२॥ प्राणो वा इन्हतमे। ऽग्निः । प्राण्य एवेन मिन्हतमेऽग्नै। जुदे। ति"। (५ प्रशम्बा ०। ४२ म॰) ॥

मा हिश्सीरिति प्रार्थनाया श्वत्षादिहिंसापरिहा-रार्थलं दर्शविति। "पिता ने। श्वि मा मा हिश्सीरित्याहा-हिश्सायै" इति। (५प्र०। म्ब्र०। ४२म०)॥

श्रक्षामेत्वस्य सिङ्ग्रत्वयसाधिर्यविवनां दर्भवित । "श्र-स्थाम ते देवचर्मं मधुमता वाजवतः पितुमत रूत्वाद । श्रा-श्रिवमेवैतामात्रास्त्रे" रूति । (५प्र०१८५० । १९३म०)॥

मा हिल्होरित्यनेन देवतात्ररीरभषणप्रयुक्तहिंसानिवा-रणविवणां दर्जयित । "खधाविने। अभिनहि ला मा मा हिल्सीरित्याहाहिल्सायै" इति । (५प्र०। प्रश्राधाः सम्भा

खन्नमध्यसाध्यं भचणं विधक्ते। "तेजसा वा एते व्यृध्यन्ते। चे प्रवर्शेण चर्कता प्राक्रकता तेज एवात्मन् द्धते" इति॥९२॥ (ध्प्र । प्रच । ४ ध्म । प्रवार्णप्रच चप्रचासेन सीषा प्रक्रि-इंविभंचणेन समाहिता भवति॥

नियमाम् विधन्ते। "संवत्सरं न माश्समस्रीयात्। न रामामुपेयात्। न म्हण्सयेन पिवेत्। नास्य राम उच्छिष्टं पिवेत्। तेज एव तत् सश्च्यति" दिति। (६ प्र०। प्रय०। १६ म०) प्रवर्ग्यानुष्ठायी 'संवत्सर'-मानं 'माश्सं' 'न' भचयेत्। स्तियं 'न' 'उपेयात्' 'म्हण्सयेन' करका दिना, असं 'न' 'पिवेत्'। 'श्रस्थ' यजमानस्थ, 'उच्छिष्टं' 'रामः' रमणीयः पुतः, 'न' 'पिवेत्'। 'तत्' तेन नियमेन, स्वकीयं 'तेज एव' सम्यक् ती च्छी करोति॥

यथोतं संवसरमा सवर्जनादित्रतं प्रजंसति। "देवासुराः संयक्ता सासन्। ते देवा विजयमुपयक्तः। विश्वािक
सीर्यो त्रद्धा सम्प्रद्भत। यत्किस दिवाकी स्थें। तदेते नेव त्रतेनागोपायत्॥ तसादितत् त्रतं सार्ये। तेजसा गोपीयाय।
तसादेतानि यजू श्वि विश्वाकः सीर्यं खेळाडः" दित। (५ प्र॰।
८ प्र॰।४ ७ प्र॰)। देवासासुरास यदा परसारं योद्धं सम्बद्धाः
'सासन्' तदानीं 'ते' 'देवाः' 'विजयं' प्राप्तृमिक्क क्याः, स्वयं स्व
पुने विश्वाद्यामके देवे 'त्रद्धा' वेदकातं, सम्यग्नि दितवक्यः।
स च विश्वाद्देवा वेदे 'यत्किस्वित्' 'दिवाकी स्थे' प्रद्धांक प्रविचित्रकारं प्रतिनं पूर्वे कि
पठनीयमन वाकं कातं सस्ति। 'तत्' सर्वे 'एतेन' पूर्वे कि
स्पर्णनां 'एव' 'त्रतेन' युक्ता रित्वान्, 'तसात्' कार्षात्,

<sup>\*</sup> विमिष इति D चिक्रितपु॰ पाउः।

<sup>†</sup> नियमेन इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

त्वा सर्व्यस्य रुक्षिभ्यः। स्वाही त्वा नर्श्वनेभ्यः(१२) ॥ ५ ॥ ब्रह्मवर्षेसायं पीपिहि, स्कृन्दयीत्, कृद्रायं कृद्रहीचे स्वाही, अद्वी मा पाहि, अभी, सप्त चे॥ अनु०१०॥

दिवाकी स्वेन प्रवर्धा धायेना नुष्ठा वं खुर्खता पृद्वेष पूर्वे कं 'एतस्व्रतं' चरणीयं। यस्नात् विधाट्ना मको देवी दिवाकी- स्वीनि नमी वाचे या चेदिते त्यादीनि यनू १ विधादे तानि वानू १ कि स्वादे विधादे ते या देवा विधादे विधा

कष्यः। श्रेग्रेषा इवनीयं पर्या इत्य साम्राज्ञासङ्गां वन्याद्-यति खाद्या ला स्वयंख रिक्षम्य दति प्रातः खादा ला नचनेभ्य दति सायमिति। (११ मन्तः)। दे घर्ष पानसमूद्द लां, 'स्वयंख' 'रिक्सम्बः' 'खाद्या' समर्पयामि, ततस्तां 'नच-चेभ्यः' समर्पयामि॥

एतकाकादयमाधं घर्षपात्रमादनं विधत्ते। "खाद्या ला सूर्यास रिक्षाम्य इति प्रातः सप्तमादयति। खाद्या ला नच-वेभ्य इति सायं। एता वा एतस्य देवताः। ताभिरेवैनप्र समर्ज्ञ्यति" इति॥९३॥ (५ प्र०१ प्रयः १४ प्रम०)। सूर्यो नच-वाषि चेति 'एताः' प्रवर्णपात्रसमूद्य, खामिस्रताः, त्रतः 'ताभिरेव' देवताभिः, 'एनप्' पात्रसमूदं, समृद्धं करे।तीति॥

<sup>\*</sup> सन्दां इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

#### षधैकादभारनुवाकः।

() धर्मी या ते दिवि शुक्। या गायुषे छन्देसि। या ब्राह्मको। या इविकाने। तां ते एतेनावयने स्वाइं। ()।

श्वकः, श्वश्विनेत्वाह, प्रदिशो गच्छेत्वाह, पित्वणां, श्वन्तः-परिधि पिन्वयति, धारयेत्वाह, वाहः, घर्मपाः तेभ्य एवैनं जुहोति, श्वन्योचेत, होतव्याहमिति, श्वश्नावित्वाह, द्धते, श्वगोपायत्, सप्त ह ॥

इति पञ्चमप्रपाठकेऽष्टमाऽनुवाकः॥ 🖘॥

द्दति साधनाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकाचे यजुरा-रखके चतुर्धप्रपाठके दमभाऽनुवाकः ॥ १०॥

#### अधैकादभाऽनुवाकः।

दश्रमे प्रवर्ग्यभेषेणाग्निहानहाम जतः, एकादश्रे प्रवर्गे।-दासनमुच्यते। कलाः। प्रवर्ग्यमुदासियस्त्रजनग्नीश्रे ददात्यद्वी दि ब्रह्मणे धेनुं होचे दक्समध्यर्थवे षट् श्रपरं खरं पूर्व-सिन् खरे न्यस्ता क्लिप्टखरं सङ्क्ष्योत्तरेणाहवनीयं समाडा-सन्दीं प्रतिष्ठाण तस्तां सन्दीं परिचर्षं समाधारी। दम्बर्थां सुवि

<sup>\*</sup> न्यस्तोपोष्टिक इति तै॰ पु॰ पाठः। † समस्राची इति तै॰ पु॰ पाठः।

(र) घर्मा या तेऽकारिक्षे शुक्। या चैष्टुंभे छन्देसि। या राजुन्धे। याश्रीभे। तां ते एतेनावये खार्रा॥१॥ घर्मा या ते प्रशिव्याः शुक्। या जागते छन्देसि। या वैश्वे। या सदेसि। तां ते एतेनावये खार्राः।

चतुर्यहोतं यहीला घर्षं या ते दिवि ग्रुगित्येर्वेया खिष्ठं जुहात्यपि वा प्रतिप्रखाता चीन् सम्बान् प्रखाकान् मृष्टीना-दाय तेषामेकमाहवनीये प्रदीपाखद्वे धारयति तमध्व-र्युरभिजुहोति घर्षं या ते दिवि ग्रुगिति। पाठस्त । (१) 'घर्षं या ते दिवि ग्रुक् • तां त एतेनावयजे खाहा''(१) इति। हे 'घर्षं' प्रवर्गं, 'ते' तव सम्बन्धिनी, 'ग्रुक्' सन्तापः, 'या' 'दिवि' शुक्षोके, 'गायचे' 'क्रन्द्षि' 'या' 'ब्राह्माणे' पुरुषे, 'या' 'हविद्धाने' मण्डपे च विद्यते। 'तां' सर्व्यां, 'ते' लदीयां, ग्रुज्, 'एतेन' होमेन, चहं 'म्रवयजे' नामयामि॥

कच्यः । तिसान्नपरं प्रदोणा इवनीये पूर्वे प्रइत्य नाभि-दन्ने धारयति तमध्यर्थुर भिजुद्दोति घर्मं या तेऽनारिचे ग्रुगिति । तिसान्नपरं प्रदोणा इवनीये पूर्वे प्रइत्य जानुदन्ने धारयति तमध्यर्थुर भिजुद्दोति घर्मं या ते प्रथिया १ ग्रुगि-ति । पाठखः । (१) ''घर्मं या तेऽनारिचे ग्रुक् ॰ तां तएते-नावयजे खादा" (१) इति । एते। मन्त्री प्रथममन्त्रवद्याख्येये।॥ एतनान्त्रवाधं द्दोमं विधन्ते । "घर्मं या ते दिवि ग्रुगिति

## (१) त्रनुने। खानुमितः । त्रम्बदेनुमते त्वं १ । (१) दिव-

तिस प्रास्ति ने इंग्लि। इन्दोभिरेवासै में। स्रोकेभः ग्रुचम-वयजते" इति। (५प०।८प०।१म०)। 'त्रस्य' घर्षस्य, सम्ब-स्थिनीं 'ग्रुचं' इन्दोदेवताभिरेव सहायभ्रताभिः स्रोकचया-इपनयति॥

प्रदीयमानस्य प्रसाकामुष्टेर्द्वारणे क्रमेण मुखनाभिजानु-प्रमाणानि इसीनाभिनीय विधन्ते। "इयत्यये जुहोति। श्रथे-यत्ययेयति। त्रय इमे खोकाः। एभ्य एव खोक्तेभ्यः ग्रुच-मवयजते" इति। (५प्र०१८-श्र०१२म०)। 'श्रये' प्रथमं, 'इयति' श्रास्ट्रिन्ने देशे 'जुहोति'। 'श्रथ' श्रननारं, 'इयति' नाभिद्ने देशे धार्यता 'जुहोति'। 'श्रथ' श्रननारं, 'इयति' जानुद्ने देशे धार्यता 'जुहोति'। एते च 'नयः' देशा खोक्नय-रूपाः, श्रतो 'खोक्नेभ्यः' 'ग्रुचं' निराकरोति॥

कचाः। त्राह्यनीय एवेनमनुप्रहरति त्रनुने।ऽधानुमतिरिति परिश्विते प्रतिप्रखाता पत्नोमुदानयव्यन्त्रिद्यन्त । (२ मन्तः)। त्रनुने।ऽधानुमतिरिव्येकचा प्रतः प्रतोकं, प्रतिक्रं, विस्वपर्या प्रतः प्रतीकं, एते खचाविदं वामास्ये हिविरिव्यनुवाके व्याख्यास्येते॥

श्रनचार्देवतानुद्धपतां दर्शयति । "श्रनुनेाऽद्यानुमतिरि-त्याद्यानुमत्ये" दति । (५प्रण्याद्यान्। २मण्)॥

<sup>\*</sup> चानार्थतां रति ते॰ पु॰ पाठः।

स्त्वी पर्स्यायाः। श्रुन्तरिश्चस्य तृतुर्वः पाडि। पृष्टि-व्यास्त्वा धर्मीणा ॥ २ ॥

व्यमनुकामाम सुविताय नव्यसे(१)। (१) ब्रह्मणस्वा

कस्यः। दिवस्ता परस्यायाः दित प्रथमेऽभिप्रवजिता ।
पाठसः। (१) "दिवस्ता परस्यायाः व वयमनुकामाम स्विताय नयसे" (१) इति। सर्वे मिलिला प्रवर्धोद्धासनदेशं प्रति यदाां गच्छिता तदां मागं चेधा विभव्य प्रथमे भागे मन्त्रेषाने न प्रवर्णता । हे प्रवर्ण्य, 'दिवः' सुलेक्कास्य, 'परस्थायाः' चित- मयेन पास्त्रनिमत्तं लां, 'वयमनुकामाम', लं च 'चन्तरिचस्य' सम्बिनीः, 'तनुवः' प्राणिश्वरीराणि, 'पाहि' रच। तथा 'पृथिया धर्मणा' धारणिनिमत्तं लां, 'वयमनुकामाम' एत- दनुक्रमण्यस्यं, 'नयसे' नूतनाय, 'स्विताय' क्रोभनगमनाय, सम्बतां॥

प्रस्त मक्तस्य स्रोकपयधार्षे तात्पर्यं दर्भयति। "दिवस्ता परस्थाया द्रायापः। दिव एवेमँ स्रोकान्दाधार" दति। (५ प्र । ८ प्र । १४ म । । 'दिवः' सुस्रोकदेवतायाः, र्षणेन स्रोकपयं धृतं भवतीत्यर्थः॥

कर्यः। त्रञ्जाषस्वा परसाया इति दितीय इति। अनेन

<sup>\*</sup> परचूया हित तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> यथा रित तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> तथा रति तै॰ मु॰ पाठः।

परस्यायाः। श्रमस्य त्नुवंः पाहि। विशस्ता धर्मांखा। वयमनुकामाम सुविताय नव्यंसे(१)। (१) प्राखस्य त्वा परस्याये। चर्यपस्तनुवंः पाहि। श्रोचस्य त्वा धर्मी-खा। वयमनुकामाम सुविताय नव्यंसे(१)। (९) वृष्गु-रेसि श्रंयुधायाः॥ ३॥

भन्तेष दितीयमार्गभागे प्रव्रजेयुरित्यर्थः। पाठस्त । (४)''व्र-श्वाणस्वा परस्थायाः ॰ वयमनुकामाम सुविताय नव्यसे''(४) दति। पूर्ववद्याखोयं॥

स्रोकविषयमन्त्राननारं ब्राह्मणादिजातिविषयमन्त्रेष स्रो-केषु प्रजानां धारणं सिद्धातीति दर्भयति । "ब्रह्मणस्त्रा पर-स्वाया इत्याइ॥ १॥ एम्बेव स्रोकेषु प्रजा दाधार" इति । (५प्रशद्घार। ५म०)॥

कत्यः । प्रापस्य ला परस्याया इति स्तीय इति । स्रनेन मन्त्रेष मार्गस्य स्तीयभागे प्रत्रजेयुः । पाउस्तः । (() "प्रापस्य ला परस्थाये ॰ वयमनुकामाम स्विताय नव्यभे" (() इति । 'चनुषस्तनुवः' इत्यनेन चनुमन्ति प्ररीराषीत्यर्थे विविचतः । सन्यत् पूर्ववद्वास्त्रये ॥

ब्रह्मचनादिप्रवाविषयानन्तरं प्राणचन्त्रादिविषयमन्त्रेण

<sup>\*</sup> विषयमन्त्रानन्तरं इति तै॰ पु॰ पाठः।

प्रजासु प्राणधारणसिद्धिं दर्जयति। "प्राणस्य ला परस्थाया इत्यादः। प्रजास्वेव प्राणान्दाधारः।" इति। (५प०।८ ४०। ६म०)॥

प्रवर्गेस पूर्विद्युदासनं विधत्ते। "तिरो वा एतस्य स्था। यत् प्रवर्गः। त्रसे खबु वा चादित्यः प्रवर्गः। तं यद्विषा प्रत्यसमुद्यमुदासयेत्। जिद्यां यञ्च जिरो हरेत्। प्रास्च-मुदासयित। पुरसादेव यञ्चस जिरः प्रतिद्धाति॥ १॥ प्रास्मुदासयित। तस्माद्यावादित्यः पुरसादुदेति।" इति। (५ प्र०१८ च०।७ म०)। प्रवर्गस यञ्च जिरो क्ष्यस द्विषा-दिसु तिस्पु दिचूदासने सित 'जिरः', 'जिद्यां' खुटिसं यथा भवति तथा, हतं स्थात्। चतः 'पुरसादेव' चार्ज्वेन यञ्च जिरः-प्रतिधानास प्रवर्गे प्रास्मुसमेव, 'खदासयेत्'। किञ्च प्रवर्गे स्थादित्यस्य च पुरसात् एवे। द्यात् प्रागु-दासनं युक्तं॥

प्रकाशीनां तनानयनं विधत्ते । "प्रकाषयमान्धविनाणि धष्टी इत्यन्वदर्गता । सात्मानमेवेन ए सतनुं करोति ।" इति । (५ प्रवाद प्रवाद । तप्तस्य महावीरस्य हस्तेन स्पृष्टु मद्यस्य न्वात् तद्भारणार्थी काष्ठविष्ठेषी संकी । खपयमः पानविष्ठेषः धष्टी प्रवाद निर्देषास्थीं साधनविष्ठेषी । साधनाम्नराणा - मणुपद्र्यनार्थः 'इति' बन्दः । एतानि सन्नां प्राप्ति महावीरमनु-प्रवर्णीदासनदेशे हरेयुः । तेन 'एन ए' प्रवर्णे, श्रात्मसहितं प्रतिरक्षितः ।

एतदेदनं प्रशंसति । "सातामुखिंदोके भवति । च एवं वेद ।" इति । (५ प्र ०। ८ घ०। ८ म०) ॥

साधनानां कारणं द्यचित्रोवं विधत्ते । "श्रीदुम्बराणि अव-णित । कर्मा उदुम्बरः । कार्म्मनेवावद्य्ये ।" इति । (५ प्रण्याद्यः । ९॰म॰) । अदुम्बरफलस्य अच्छालेने।र्यूपलात् तदृषेणे।र्वुप्राप्तिः ॥

नमनकाचे साधनीश्वतं सामगातं विधत्ते। "वर्ताना वा प्रान्ति ॥ ३॥ वज्ञ १ रचा १ सि जिज्ञ १ सिना । साचा प्रको-तान्विति । साम वे रचे। चा । रचसामपद्यो ।" इति । (६प्र॰ । ८प्र॰ । १९म॰) ॥ गमनवेखायां प्रकोतुं सामगानेन सिन्तः † 'प्रकोता', तान् सर्वातनुगच्छेत् । साचे। रचे। प्रतात् तद्वानं रचे। ऽपचाताय भवति ॥

चदुक्तं स्वकारेण, वर्षे वहपत्नीकाः विः वाको निभनमुपवित्त । चर्द्वाचे दितीयं प्राष्टापरेकोक्तरवेदिं दृतीयमिति॥
तदिदमुक्तरं विधास्त्रवादी प्रकोतुर्निधनादृक्तिं विभक्ते। "विर्विधनमुपैति । चव इसे स्रोकाः । एश्व एव स्रोक्षेशे रचाः —
स्वपद्यति । 'इति । (५प्र०१६६०।१२स०)। ,पञ्चभागयुक्तस्य
वावस्तरमे भागो 'निधनं', तिक्तवारं पढेत्। तेन स्रोकचयाद्रस्यासपद्रतिभवति ॥

पक्रीयश्वितानां सर्वेवां प्रस्तोतः निधनभागे। श्वारणं विधन्ते।

<sup>\*</sup> जार्यत्प्राप्तिः इति D (चिक्रितपुक्तकपाठः । † रक्षांसि चै। रवन्मार्गेयोव एकत चाग्रत्य यद्यं चन्तुं ग्रक्कृतिः । धातकात्परिचाराय सामगानेन सचित इति तै० पुक्तकपाठः । ‡ प्रकोद्धवत् इति तै० पुक्तकपाठः ।

# शिशुर्जनेधायाः(\*)। (=)शं च विद्य परि च विद्यं(=)।

"पुरवः पुरवे। निधनमुपैति। पुरवः पुरवे। हि रचली। रचसामपहत्वे॥ ४॥" इति। (५ प्रगट्य गर्भन)। सर्वे-व्यपि पुरवेषु याधकानि रचांखनुगच्छना चतः सर्वे।ऽपि 'पुरवः', 'रचली'। निधनपाठेन तानि रचांखपण्यको॥

खदीयनदेशे हिरख्यापनं विधत्ते। "यत् पृथियामुदा-स्थेत्। पृथिवी१ ग्रुपार्पथेत्। यद्यु। अपः ग्रुपार्पथेत्। यदोपधीषु। त्रोपधीः ग्रुपार्पथेत्। यदनस्रतिषु। वनस्रती-च्छुपार्पथेत्। हिरखं निधायोदास्यति। त्रस्तं वे हिरखं॥५॥ प्रस्तत एवेनं प्रतिष्ठापयति।" इति। (५प्र•१८अ११४म•)। प्रवर्णये दास्कलात् पृथियादीनां दाहो माश्रुद्ति हि-एके तदुदासनं त्रश्चियोगेऽपि विनामाभावात् 'हिरखं', 'श्रम्ततं'। क्रतस्त्रीव प्रवर्णी 'प्रतिष्ठापयति'॥

कस्यः । उद्युक्तमादायाध्यर्थनंतुरि प्रयुधावा रति

किः प्रद्विषमुक्तरवेदिं परिविद्यन् पर्योतीति । पाठसः ।

(॰) "बल्तुरिव प्रवृधायाः ॥३॥ त्रिप्र्यंनधायाः "(॰) रति । हे

परिवेक, लं 'प्रयुधायाः' सुखप्राप्तेः, दुःसविद्यामस्य धारकः, ॰

'वस्तुः' सुन्द्ररः, 'प्रिय'। 'जनधायाः' जनस्य धारकः,
'प्रिप्रः' वाक्यदुपसासनीयः, 'प्रिय'। उत्तरवेदिपरतेन

वास्त्रेयं॥

<sup>\*</sup> भावतः इति ते॰ पुक्तवपाठः।

# (८) चतुःसिक्तर्माभिर्म्भृतस्य (८) । (१.) सदी विश्वायुः शर्मी

एतकाक्तवाशं परिवेषनं विश्वते । "बलार्ष श्रंयुधाया इति चिः परिविद्यन् पर्योति । चित्रदा चित्रः । वावानेवा-ग्रिः । तक्त ग्रुष्ण् मनयति ।" इति । (५ प्र ०) ८ च ०) ९ ५ म ०) । चाद्यनीयादिक्षेणाग्रेक्तिगुणलात् चिवारपरिवेषनेन सर्व-क्याग्रेः श्रोकः मान्वति ॥

कत्तः । निधाय कुकां ग्रंच विच परि च वचीति चिः परि-विञ्चन् प्रतिपर्येतीति । (८ मन्तः) । हे उत्तरवेदि, 'ग्रंच विच' सुखमपि वहसि, 'परि च विच' दुःखपरिहारमपि वहसि॥

एतकाकायां प्रदेशिणाहित्तं विभन्ते। "शिः पुनः पर्ये-ति। षट् सम्पद्मते। षड् वा स्थतवः। स्थतुभिरेवास्य इऽप्रश्न अभवति।" इति। (५ प्र०१८ प्र०१९६ म०)। त्रीषि प्रदेशिषानि जीस्थप्रदेशिषानीति 'षट्'-सम्पत्तिः॥

कचाः । चतुःचिक्तिर्गाभिर्म्यतेषु मरवेदिमभिस्योति । (८ मन्नः) । 'चतुःचिक्तः' कोषचतुष्ट्योपेते। मरवेदिः, इयं 'चतस्य' यश्चस्य, नाभिस्तानीया । चदा 'चतस्य' यत्यभूतायाः भूमेर्नाभिस्तानीया ॥

मक्त अभिगाभिषरतं दर्भयति। "चतुः सिक्तर्गाभिर्धत-खेळार ॥६॥ दयं वा स्टतं। तद्या एए एव गाभिः। बत्य-वर्ग्यः। तद्यादेवमार।" इति। (५ प्र०१८ स्व०१७ म०)। प्रवर्ग-रोमाधारतादुक्तरवेदिः 'प्रवर्ग्यः', इत्युस्तते॥ स्प्रद्याः(१९)। (१९)श्रप् देषे। श्रप् इर्रः। श्रुम्बद् व्रतस्य सश्चिमः(१९)। (१९)घर्मेतत्तेऽस्रमेतत् पुरीषं। तेन् वर्षस्य

कच्यः । सदो विश्वायुरिष्युक्तरेकोक्तरवेदिं सदौ व्युषा-\*
नुष्यूद्दतीति । प्रस्मे सप्रधा इति मक्त्रप्रेषः । (१°मक्तः) । 'सदः'
अप्रदेशविश्रेषः 'खक्तरवेद्युक्तरदेश्रद्धपः, 'विश्वायुः' क्रत्द्वायुचितः, त्रतएव 'सप्रधाः' स्थातियुक्तः, 'प्रस्में' सुखदेतुः ॥

ंत्रमंत्रम्देन स्विनिवचां दर्भयति। "सदो विश्वायुरि-त्याच। सदो चीयं।" इति। (५ प्र ०।८ घ०१ प्र ०)॥

कस्यः । त्रप देवे त्रप इत् इति मार्क्यात्यदेशे उच्छिष्ट-खरमिति न्युषानुष्यूदतीत्यनुवर्त्तते । त्रन्यद्भतस्य सिसमेति मन्त्रश्चेषः । (११मन्तः) । 'देषः' देष्टा अनुः, त्रपनीतः, 'इत्ः' कैटिस्थकारी चापनीतः । 'त्रतस्य' त्रनुष्ठीयमानस्य कर्माषः, 'त्रन्यत् सिसः' पूर्वेतिद्देवकैटिस्थाभ्यामितितितं चेमेषानु-ष्ठानं वयं सन्पादितवन्तः ॥

श्रमेन सम्बेष अनुनिराकरणं दर्शयति। "श्रप देवे। श्रप इर द्रायाच आह्यापनुत्यै।" दति। (५प्र ० १८ १४० १९८ म०)॥ कथ्यः। घर्षैतभेऽस्रमेतत् पुरीवमिति दभ्रा मधुमित्रेष पात्राणि पूरवतीति। पाठस्त । (११) घर्षैतभेऽस्रमेतत्पुरीषं। ०

गाभिं खरावनुष्या इति तै॰ पुक्तवपाठः।

<sup>†</sup> उत्तरमाध्युत्तरदेशः हति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> सदःश्रव्हेन इति तै॰ यु॰ पाठः।

चार्चप्यायस्त । वृद्धिष्वीमिष्टं च वृद्यं । श्राचप्यासिष्ठी-मिष्टं (१२) ॥ ४॥

(१९)रिन्तिनीमीसि दिखो गेन्धर्वः। तस्य ते युद्ध-द्वविद्वीनं। श्रिप्रिरध्येक्षाः। बुद्रोऽधिपितः(१९) । (१४)स-

त्राचणामिषीमिषि ।"(१२) इति । हे 'धर्म', 'एतत्' मधुमिशं दिधि, 'ते' तत, 'ग्रसं', 'एतत्', च 'पुरीषं' सम्पूषं, 'तेन' मधु-मिश्रेण दक्षा, लं 'वर्ड्स 'ग्राणाणस च', ग्रभिष्टद्सिस्प-बाइसं त्राणायनं मानसः परिताषः, लत्मसादात् 'तयं', ग्रपि एद्धिमाणायनस्य प्राप्नुवाम ॥

एतकाक्त्रसाधं पूरणं विधक्ते। "घर्षेतक्तेश्वसेतत् पुरीष-मिति दम्ना सधुनिश्रेष पूरणति। अर्म्या श्रवाणं दिध। अर्क्कोवैनमञ्जाणेन समर्ज्ञ्चति॥ ७॥'' इति। (५ प्र०१८ प्र०। १०म०)। अर्क्षच्देन खादुलमुख्यते॥

श्वसाद्यश्रब्देने दरपृर्ति हेतुलं वेदनं प्रश्नं यति । ''त्रनश्चना-एको अवति । च एवं वेद ।'' इति । (५ प्र०८ श्व०। २९ स०) । त्रश्नने च्छाशीखः श्वश्ननायुको दरिद्रः 'श्वनश्चनायुकः' द्वप्तः॥

कथः। त्रधैनमुपितष्ठमो रिकानासि दिखा गन्धर्यं इति। रिकारित्यादयः परिकानाद हीनमित्यमा वहता मन्ताः। तेषु प्रथमं मन्त्रमाह। पाठसु। (१२)"रिकानामासि ० हर्रो-ऽधिपितः"(१२) इति। रिकानामको सुक्षोकवर्त्ती सः 'गन्धर्यः', मुस्मायुषा। सं प्राचिनं। सं वर्षसा। सं पर्यसा। सं गापत्येनं। सः रायस्योषेषा (१४) ॥ ५॥

चित्तं, हे प्रवर्गे, तद्रूपस्तं 'चित्तं', 'तस्त ते' तादृष्ठस्य गन्धर्य-इपस्य ततः, 'हिवर्द्धानं', 'यद्दत्' हिवर्द्धानास्त्रमस्त्रपादिसदृष्तं " इत्तरवेशां प्राक् प्रिरस्त्तेनावस्त्रितस्य तवाधाभागविर्त्तितात्, थोऽयं 'चित्रः', उत्तरवेदिं नतः, सेऽयं 'चध्यषाः' तत स्त्रामी, थोऽयं 'हद्रः' कृतो देवः, सेऽयं 'चध्यपितः' चनिष्टनिवार्-स्त्रेनाधिकपास्तकः ॥

मन्ताचरैः प्रवर्णमिष्यः खष्टप्रतिभागं दर्जयति। "रिन्त-गामि दियो गन्धर्म रत्याषः। इपमेवायौतकाष्टिमानप्र रिन्तं बन्धृतां याचरे।" इति। (५ प्रवाद भागिरमान)। 'रिन्तः' बन्धुतं, रमणचेत्रलात्, मन्त्रस्य यत् सद्भपमिस रन्धादि-प्रवरेगितं एतदेव प्रवर्णस्य बन्धुलस्यचणं मिष्टमानं प्रका-प्रयति॥

हितीयं मन्त्रमाइ। (१०) "समइमायुवा • सू रायखी-वेष" (१०) हिता 'शर्च', श्रस्त प्रवर्णस्य प्रसादादायुरादिना रायखीवान्तेन फलवट्केन सङ्गता भ्रयासं॥

मक्त्रसाधीरर्थतां दर्भयति । "समस्मायुवा सं प्राणेने-

<sup>\*</sup> मखमं पादसहस्मिति तै । पुराक्षपाठः।

<sup>†</sup> साख महिमानिर्मित तै॰ मुसामगाठः।।

(११)व्यंसा । ये। उसान्हेष्टि । यच्चे वृयं हिषाः (११) । (१९) ऋषिकदृष्टवा इरिः । मुद्दान्मिषा न दर्भुतः । सप्र स्रयों गरोषते (१९) । (१९) चिदिस समुद्रयोगिः । इन्दु-

त्याह । त्राज्ञिवसेवैतामाज्ञासो ।" इति । (५ प्र ०) ८ प्र ०) २३ स ०) ॥ हतीयं मन्त्रमाह । (१५) "व्यसे ० यञ्च वयं दिषाः" (१६) इति । 'वः', त्रसाकं देष्टा, वञ्चासाभिर्देखः, सभयविधः 'त्रसे' प्रजः, प्रवर्शेष विमाजितः ॥

सक्तस्य पर्विनामपरलेनाभिचार इपता दर्भयति। "स्थी चाऽसान् देष्टि यस वयं दिस द्वाइ। मभिचार एवा-स्वैदः।" द्वि। ५)प्र । ६ मण्डिस् । १ प्रस्थं स्वी:, 'एवः' सक्तपाठः स्वमानेन स्रोऽभिचारः, तेनासा विनम्सतीतार्थः॥

चतुर्थं मन्तमाइ। (१९) "चिक्तदर् तथा हरिः ० सप्त स्रूर्थेष रोचते"(१९) इति। चयं प्रवर्धः 'तृषा' कामानां वर्षयिता, 'हरिः' पापस्य हर्त्ता, ताहृतः सन् 'चिक्तदत्' 'क्रन्दनमुत्पाहेनास्क्रेटनं क्रतवान्। स च प्रवर्धः 'महान्' गुणैर्धिकः, 'मिचो न' मिच इव, 'दर्जतः' दर्जनीयः, ताहृतः 'स्रूर्थेष' सप्तभूष 'रोचते' प्रकाजयित॥

प्रथमपादे विशेषणयोः प्रसिद्धं दर्भयति। "श्रचिकद्द्

<sup>\*</sup> वन्दनमुत्साचेनास्वन्दनं इति D चिक्रितपुत्तस्याठः। वन्दनमु-स्वाचे।द्वाटनं इति तै॰ पुत्तस्याठः।

र्दर्धः खेन चातवा । हिर्राख्यपक्षः मकुना भुरुखुः। महान्त्मधर्खे भुव ज्ञानिवंतः॥ ६॥ नर्मत्ते ज्ञस्तु मा मा हिश्सीः(१०)। (१०)विश्वावंसुः

खवा इरिरित्याइ। उषा श्लेषः ॥ ८ ॥ उषा इरिः"। इति। (५प्र•।८प्र•।२५्म०)। यथा उपलं प्रसिद्धं तथा इरि लसपीति वक्तुं 'द्रषः' इति पुनक्किः॥

दितीयपादस्य स्तृतिपरतां दर्शयति । "महास्त्रिने। न दर्शत इत्याह । स्तृतिवेनमेतत्"। इति । (५प्र०) ६ च ० । २६ म ० )॥

पद्ममं मन्त्रमा । (१०) "चिद्ध समुद्र यो निः • नमसे चसु मा मा हि स्थीः" (१०) दित । हे प्रवर्ध, लं चिद्दि विजेव विजिष्टः, 'प्रिसि'। 'चिद्' प्रिमेश्चः, 'समुद्र यो निः' सान-दारा समुद्र स्थापि कारण भतः, 'द्रम्दुः' चन्द्र वहा स्वादकारो, 'द्यः' जसाह्याप् कारण भतः' स्थेनवदेगवान्, 'स्तवा' कर्ष प्रख्यानः, 'स्वाया नृष्ठीयमानः सन् सुवर्ण समान-पद्योपेतः, 'श्वताः' पद्याकारः, 'सुर्ष्णुः' जगद्वर प्रसम्भर्यः, 'महान्' गृणेर्धिकः, 'स्रध्ये' कर्षकर्षेभः सहावस्तान प्रदेशे, 'भुवः' स्थिरः, 'प्रानिषक्तः' प्राभि मुख्येने। पविष्टः । हे प्रवर्ध, 'ते नमः', मां 'मा हि स्थीः' ॥

यमुद्रचानित्रव्यसः तात्पर्यं दर्जवति। "चिद्रसि समुद्र-

<sup>\*</sup> च्टताबा इति A, B, C, D, E, G, चिक्रिवपुकाषवट्वपाठः।

सामगन्धर्वे । जापे दह्युषीः । तहतेनाबीयन् । तद्ववैत् । इन्द्री रारदाण जीसां । परि स्वर्थस्य\*

धानिरित्या है। खामेवैनं चानिं गमयति।" इति। (५ प्रणा ८ प्रणार्श्वमण)। समुद्रादिकं जगत्कर्षा इति। (५ प्रणा प्रापवति। यदा समुद्री चानिर्यस प्रवर्णस्थिति बद्धनी हिः, समुद्रसदृषः परमात्मा तस्य कार्षः, तता सम्बपाठेन स्व-की ययो निप्राप्तिः॥

वैक खप्रयुक्त दिंबापरिकारार्थनां नमस्कारस्य दर्भवित । "नमस्ते श्रस्तु मा मा विश्वीरित्या का विश्वाये"। इति । (५ प्रशब्धायः । १८ ।

षष्ठं मक्त्रमाइ। (१०) "विश्वावसुर से सगन्धर्मं ० परिसर्थस्य परिधीर रपस्रत्" (१०) इति। से सस्य परिमेषको गन्धर्मः 'से स-गन्धर्मः'। स च 'विश्वावसु'नामकः, श्वतएव से सम्मक्तर्णे श्रूयन्ते, तर्र से समाद्रियमाणं गन्धर्मे विश्वावसुः पर्यमुष्णादिति । से सम्यापहर्मारं तं, 'विश्वावसुर', 'श्वापे दृश्युषीः' श्रव्देवता दृष्टवत्यः, तास्वाब्देवताः 'स्तेन' यज्ञेन निमित्तेन, 'तत्' तदा, 'श्रव्यायन्' विश्वेष गन्धर्यसमीपं प्रत्यागस्क्रम्, 'इन्द्रः', देवः, 'तत्' श्रपां गमनं, 'श्रव्यवित्' श्रमुक्तमेष श्वातवान्, स च दृष्ट्रः, 'श्वासं' श्वपां समीपे, 'रार्षाणः' स्रशं गस्क्रन्, 'स्र्यंस्र',

<sup>\*</sup> B चिक्तियुक्तके प्रस्कित्यक्ष इति पाठो नाक्षि।

परिधी ११ रेपस्यत् (१०) । (१.८) विश्वाव सुर्भि तसी एषा-तु। दिख्या गेन्ध्रव्यी रजसी विमानः। यद्यीय सृत्य-मृत यस विद्या ॥ ७ ॥

'परिधीन्' परिधियदृष्ठान्, दम्बिभमानिने देवान्, 'पर्यं-पम्मत्' परिते। वेष्टियद्वन् भवके कितवान् । धदा गत्मर्थः मेमं मुख्याति तदानीमापा दृष्टा तम गताः, रुद्ध तद-भिष्ठाय भ्रपां सद्दायार्थं गत्मर्थमवरीद्धं सर्यंरम्भीन् प्रेषित-वानित्यर्थः॥

विश्ववसुष्टक्तामस्यरणस्य विकलाक्ष्यमाधानार्थलं दर्धयति। "विश्ववसुष्ट्र सेममन्थर्ममित्याद्यः। यदेवास्य कियमाणस्यामार्थिमा। नदेवास्थैतेनाप्याययति"।" दति। (५ प्र॰।
८ प्र॰।१८म॰)। प्रमुष्टीयमानस्य प्रवर्गस्य 'यत्' प्रक्रम्, स्वलिजः
प्रमादितं कुर्ममा, 'तत्' प्रक्षं, 'एतेन' दक्तामस्यर्षेन, समृद्धं
करोति। गन्धर्मेषापादितस्य वैकस्यसाद्धिरिष्टेष च समादितलाक्तदमुसारणस्य समाधानार्थलं युक्तं॥

यप्तमं मन्त्रमाद। (१८) "विद्यावसुर्भि तन्नो खवातु। ० धियो दिन्नानो धिय देनो प्रव्यात्।"(१८) दति। प्रसिन् कर्मावि 'यदास' यदेव किश्वदन्नं यथाप्रास्तं प्रनृष्ठितं, 'उत' प्रपि प, 'यत्' प्रकृम्, 'न विद्य' वयं विस्नृतवन्तः, 'तत्'-सर्थं, 'नः' प्रस्नस्यं,

<sup>•</sup> काव्यायति इति F, H, चिक्रितमुक्तवदयपाठः।

धिया हिन्दाना धिय इसी अच्चात्(१८)। (१०)स-बिमविन्द्यरं वे नदीनां। अपाष्टवाद् दुरेा अर्था-

'विश्वावसः', 'ग्रणातु' कथयतु । कीदृत्रः, 'दिखो गत्थर्थः' दिवि भवा गत्थर्थ्यातः, श्वतः सर्वत्र इत्यर्थः । 'रजसे विन्मानः' रश्चकस्य गीतस्य वित्रेषेष निर्मातः, 'धियो दिन्मानः' सुद्धेः प्रीषयिता, स गत्थर्यः 'नः' श्रसदीयाः, 'धिय इत्' बुद्धीः सर्वी कृषि, 'श्रथात्' रश्वतु ॥

पूर्वं भक्ते यथा क्रवे कश्च समाधान हेत् सं, तदद खापि वैक ख-समाधान हेत्तां दर्भयति । "वियाव सुरक्षितको स्वयाति-त्याह ॥ ८ ॥ पूर्वं मेवोदितं । उत्तरेषा भिस्टवातु" । इति । (५ प्र । ८ प्र । ३ • म • ) ॥

चतुर्थपादे धीरचयेन खतुमहिद्धिर्विविचितेति दर्जवित ।
"भियो दिन्याना धिय दक्षी प्रधादित्याद । खतूनेवासी
कन्मवितः"। इति । (५ प्र॰।८ प्र॰।३९म॰)। खतवा बदा
स्त्रस्तकार्यकराः तदा प्राणिनां बुद्धयः स्त्रस्ता भवन्ति । प्रतेष धीरचणं खतुषु प्रवादक्षेत्र प्रवर्तते ॥

श्रष्टममन्त्रमार । (९१) "विक्रमिवन्द्रयर के नदीनां । • रन्द्रो दर्ध परिजानाद हीनं" (९१) १ति । यः पूर्वी गन्धर्यः श्रक्षि कः

<sup>\*</sup> पूर्वमन्ति यथापूर्वमञ्चलसमाधानचेतुः। इति F, H, चिक्रितम् सम्बद्धमाठः।

त्रजानां। प्रासीं गन्धर्वी चम्हतीन वाचत्। इन्ह्रो दक्षं परिजानाद्षीनं (१०)।(१९) यूतस्वं देव घर्मा देवा देवा-

ł

1

श्रधं 'नदीनां' गन्नाथमुनादीनां, 'चरणे' प्रवाहक्षे प्रवर्णके,
'धिस्मिविन्दत्' ग्रुद्धिं खन्धवान्, नदीप्रवह्णेन पद्मादिप्रचालनात् ग्रुद्धिं दृष्टवान्। श्रम्भसु पाषाणेषु प्रजन्ति
प्रवहिन्त दति, 'श्रम्भव्रजाः' नद्यः, तासां, 'दुरः' द्वाराणि,
'श्रपाष्टणेत्' श्रपनीतवान्, नदीषु प्रवेषुं द्वारखानीयाचीर्णभ्रताः सार्गाः श्रम्भिर्णे श्रवहद्भाः, तत्र पाषाणान्
श्रपनीय नदीः सेवितं चेग्याः ज्ञतवान्। ततः 'श्रावां'
नदीनां, 'श्रस्तानि' ग्रुद्धिकारणानि अखानि, सः 'ग्रम्थं',
'प्रवेचित्' प्राणिनामचे कचितवान्। ततः 'दृष्टः', 'दृष्ठं' खुश्रखं
गन्धम्मं, 'श्रहीनं' कापि वैकस्त्ररहितं, 'परिजानात्' परितो
ज्ञातवान्।

भव जलवाचिना त्राष्ट्रतश्रद्धेन सरखर्षितानां प्राणाना-सपि स्चनं दर्भेयति। "प्राण्णां नश्रद्धी भारतानि वे छिद-त्याष्ट्र। प्राणा वा त्रास्तताः। प्राणानेवासी कल्पयति"। इति। (५प्र०१८-भार्याः)। त्रास्तत्राब्द्पाठेन यजसानस्य प्राणान् सुस्तितान् करेति॥

कच्यः। एतत्तं देव घर्षा देवा देवानुपामा इति श्रीम-मन्त्रेति। (२९ मन्त्रः)। हे 'घर्षा देव', 'सं', 'देवः' देवतारूपः

## नुपागाः(११)। (११) दूदमुइं मनुष्यां मनुष्यान्। सामपी-

सन्, 'एतत्' श्रस्नाकं प्रत्यचं चचा भवति तथा, 'हेवान्', 'खपागाः' प्राप्तवानसि ॥

श्रम प्रवर्धास्य देवलं सर्व्यदेवप्रापस्य ग्रमिद्ध सित्येतह्र श्रमित । "एतस्वं देव घर्म देवे। देवानुपागा इत्याह । देवे। श्रोष सन्देवानुपैति" । इति । (५प्र०।८प्र०।३३स०)॥

कर्यः। इदमरं मनुखो मनुखानिति प्रद्विषमादृत्वेति। पाठसः। (११)"ददमरं मनुखो मनुखान्। • सर रायसो- चेष" (११) इति। 'त्रहं' यजमानः, 'मनुखः', सन् 'द्रहं' प्रत्यत्तं यथा भवति तथा, 'मनुखान्', प्राप्तोमीति प्रेषः। हे 'सेमपीध' सेमपान, 'मां', त्राभिमुख्येन 'चित्विहि' प्राप्तुहि, न केवसं लमेव, किन्तु 'प्रजया रायसोषिष', च 'सह', तदुभयमि मां प्राप्तीतः॥

यजमानस्य मनुष्यतं मनुष्यत्यप्राप्तिस्य प्रसिद्धाः इत्येतहर्षेयति । "इदमसं मनुष्याे मनुष्यानित्याः ॥२०॥ मनुष्याे सि । एष सन् मनुष्यानुपैति" । इति । (५ प्र०।८ स्र०।३४ म०)॥

से सिपानप्रार्थनायां कारणं दर्भयति । "रेश्वरे वे प्रव-ग्रमुद्दासयम् । प्रजां पश्चर्यसो सपी धमनूदासः से सपी धानु-मे हि । सह प्रजया सह रायसो पेणे त्याहः । प्रजानेव पश्चर्न्-स्रो सपी धमात्म न्थे ते" । इति । (५ प्र० ८ अ ० । ३ ५ स०) । यः

<sup>\*</sup> बाच प्रवर्म्यस्य देवप्रापबिमिति D विक्रितपुत्तन्वपाठः।

थाऽरनु मेहिं। सह प्रजया सह रायस्पोर्षेष<sup>(२२)\*</sup>।
<sup>(२२)</sup>सुमिचा न चाप चेर्षिथयः सन्त ॥ दुर्मिचालसी
भूयासः। योऽस्मान् हेष्टिं। यर्च व्यं हिष्मः<sup>(२२)</sup>।

प्रवर्धे उदास्यति समे तदानीं तं 'प्रवर्धम्', 'सनु', खकीयां 'प्रजां' पुचादिकां, 'प्रमून्' गवादीन्, 'मेमपीयं' करिष्यमाणं सेमपानस्, 'उदासः' 'ई. यरः' उदास्यतुं समर्थे। भवति। प्रवर्धीदास्तमन् सर्वेमिदं नस्ततीत्यर्थः । स्रतः सेमपीये-त्यादिमन्त्रपाठेन प्रजादिकं स्नात्मनि सन्पादयति॥

कत्यः। सुमित्रा न त्राप त्रोषधयः इति मार्काक्षीयदेत्रे खिल्ह्यस्यरे मार्क्कयिलेति। पाठस्त । (१२)"सुमित्रा न त्रापः त्रोषधयः सन्तु ॰ यञ्च वयं दित्रः"(११) इति। एताः 'त्रापः', तत्कार्याः 'त्रोषधयः', च 'नः' त्रसाकं, 'सुमित्राः' सुस्तिन्धाः, 'सन्तु'। 'यः' देष्टा, यञ्च देखः, 'तसी' खभयसी, 'दुर्सिनाः' प्रत्रदः, 'सन्तु'॥

प्रथमपादखाजी:प्रतां दर्जयति। "सुमिचा न चाप च्यावधयः सन्वित्यास्। चाजिषमेवैतामात्रास्ते"। रति। (५प्र०। ८च्रणाहर्दम०)॥

**उत्तरभागसः प्रमुविषयाभिचारलं दर्भयति । "दुर्बिग्ना-**

<sup>\*</sup> B चिक्रितपुक्तको सद्द प्रमवेति याठी नाक्ति। G, B, चिक्रित-पुक्तकयोः 'स्पां'नार उदात्ता कम्बन 'वे'कारः।

 $<sup>\</sup>dagger$  न प्रक्षतीत्वर्थः हति  $^{\mathbf{E}}$  चिक्रिवपुराचपाठः ।

# (रण)उद्यं तमस्यारे । जदु त्यं चित्रं(रण) । (रा)इममूबु

सासी भ्रयास्थै। सान् देष्टि यस वयं दिस इत्याह । श्रीन-चार एवासीवः" ॥ इति । (५ प्र• १६ श्र• १६० म०)॥

कत्यः। उदयं तमसत्तरीत्यादित्यमुपस्तायोदुत्यं चिच-मिति दाभ्यां गार्चपत्ये अष्टोत्युपतिष्ठते इति। उदयमिति मन्त्रः, समास्ताग्र इत्यनुवाके व्यास्त्रातः। उदुत्यं जातवेदसं चित्रं देवानामिति मन्त्रदयं सदुत्यमित्यनुवाके व्यास्त्रातं।

एतकाक्तदयसाधहोमं विधक्ते। "प्रवा एवे। स्था स्वानि सारी-श्वाते। यः प्रवर्णमुद्दासयित। एद् त्यं चित्रमिति सारी-श्वास्त्रम्यां पुत्ररेत्य नार्चपत्ये जुहोति। प्रयं वै स्रोको गार्चपत्यः। प्रसिद्धेव स्रोके प्रतितिहति। प्रयो समुवा प्रा-दित्यः सुवर्गी स्रोकः। यत् सारी भवतः। तेनैव सुवर्गां स्रोका-स्रोति" ॥१९॥ इति। (५ प्रशद्ध प्रश्मिनः)। प्रवर्णस्रोद्दासनेन स्वयमेव 'प्रस्तां होकात्', अष्टा भवति। गार्चपत्यस्तेतस्रोकस्प-लेन तत्र होने सति स्वयं 'प्रसिन्, स्रोके, प्रतिहिता भवति। पादित्यस्य स्वर्गस्रोक्तस्पतात् सारमन्त्रेष स्वर्गाद्पि अंगो न भवति।

त्रद्वाणस्वा परस्थाया द्वाष, दधाति, प्रनित्व, रचसी रचमामपद्यी, वै चिर्चं, पाइ, प्रद्वित, च्रेव, रखानित्याइ, मन्स्यानित्याइ, प्रसेव:, प्रशेष च॥

इति माधवीये पश्चमप्रपाठके नवमाऽन्वाकः॥८॥

<sup>\*</sup> बाकाप्तविति हति H, F, चि क्रवमुक्तकवयपाठः।

त्यमसभ्यरं सनिं । गायचं नवीयारसं। अप्रे देवेषु

यामीभ्रे तां तं रतेनावयने खाडा, धर्मीणा, शं-युधायाः, प्यासिषीमिड, पाषेण, निषंतः, वृद्ग, संन्तु, श्रृष्टी चं॥ अनु०११॥

कलाः । इसमूषु त्यमसम्य मित्या इवनीये जुहोती त्युपति-हनां इत्येक इति । पाठस्त । (१५) "इसमूषु त्यमसम्बद्ध सनि । • अग्ने देवेषु प्रवेष स् (१५) इति । हे 'अग्ने', 'देवेषु', मध्ये 'असम्बं', 'सनिं' फलदानं, 'प्रवेष ः' प्रकर्षेण कथय । न केवस्नं फलदानं, किन्तु 'त्यमिममूषु' तं शास्त्रप्रसिद्धमिमससाभि-रिदानीं अनुष्ठितं प्रवर्ग्यमपि सुष्ठु देवेषु, चपय । कीदृश्यं प्रवर्ग्य, 'गायनं' गायश्चादिक न्दे। युक्तं । अतएव पूर्ववास्तातं, 'कन्दे। भिर्वा एषिकयत इति'। 'नवीया एसं' अतिश्रयेन नूतनं, सर्वाङ्गसम्पूर्ण मित्यर्थः ॥

श्राखानारे यानि प्रवर्णधामानि, तेषामाधारस्वता ये मन्त्राखान् विधन्ते। "प्रजापति वै देवाः ग्रुकं पयोऽदुष्टन्। तदेभ्या न व्यभवत्। तदग्निर्वकरोत्। तानि ग्रुक्रियाणि सामा-न्यभवन्। तेषां यो रसेऽत्यचरत्। तानि ग्रुक्रयजूश्यभवन्।

<sup>\*</sup> G, I, चिक्रितपुक्तवदये ''श्यं''कार उदाताः।

<sup>†</sup> उपतिस्रुत इति D चिक्रितम्स्तन्याउः।

इइकियाणां वा एतानि इइकियाणि। सामपयसं वा एतथा-रन्यत्। देवानामन्यत्पयः। चद् गीः पयः ॥१॥ तत्सास्तः पयः। षद्वाये पयः। तद्देवानां पयः। तस्रास्यवैतेर्यंजुर्भिस्ररन्ति। तत्त्वयमा चर्नित। प्रजापितमेव तद्देवान् प्यमान्नाचेन सम-र्द्धयन्ति। (५प्र १९० म ०। १म ०)। पुरा कदाचित् 'देवाः', सर्वे 'प्रजापतिं', कामधेनुं जला 'शुक्रं पयः' प्रवर्ग्यक्ष्पं चीरं, दुम्धवन्तः। 'तत्' एकमेव, भ्रता देवेभ्यः 'न व्यभवत्' बद्धनां देवानामर्थे विविधं नाभ्रत्। श्रतः सर्वेषां भागाय न पर्याप्तं, तदानीं 'ऋग्निः', 'तत्' एकं पयः, विविधं 'ऋकरे।त्'। 'तानि' विविधानि पर्यांसि, 'ग्रुक्तियाणि' प्रवर्ग्यसम्बीनि, 'सामा-न्यभवन्'। 'तेषां' च पद्योद्भपाषां साम्बां, 'द्या रसः', 'त्रत्यचरत्' तेभ्यः ऋस्वत्, 'तानि' सामभ्यः स्नुतानि साराणि, 'ग्राक्रवजूर्रि' प्रवार्यसम्बन्धिना सन्ताः, त्रासन् । 'शुक्रियाणां' प्रवार्यसम्बन्धिनां साम्बां, सम्बन्धीनि प्रवर्ग्ययोगगानि 'एतानि' यजुश्चि । रत्यं प्रव-र्गाङ्गमस्रोत्यत्तिहका, षथ द्रवमुच्चते, 'एतयोः' वच्छामाषयोः द्वया: पयसीर्मध्ये, 'ऋन्यत्' एकं, 'सामपयसं' सालां प्रियं चीरं, 'म्रन्यत्', 'चत्', 'देवानां', प्रियं। तदुभयं विभज्य प्रदर्श्यते। तच गर्थं सामदेवतायाः प्रियं, श्रजाचीरं देवानां प्रियं, यसादेवं मस्रोत्पत्तिः, चीरदयञ्च एतादृशं, 'तस्रात्', 'यन' वर्षण, 'एतै:' 'चजुर्भिः' प्रवर्श्यमन्त्रैः, 'चरन्ति' त्रनुतिष्ठन्ति । 'तत्' तच कर्माण, दिविधेन 'पयसा', 'चरिना'। ग्रुकियमन्त्रेः चीरदयं

<sup>\*</sup> अभवन् इति E, चिक्रितपुक्तकपाठः।

जुज्ञयात्, रति मन्त्रद्रथिविश्विष्ठकर्मविधिरयं द्रष्टयः । तेन कर्माषा 'प्रजापति', 'देवान्', च त्रत्नसम्बद्धान् कुर्वन्ति॥

तत्त्वद्दं प्रशंसति। "एव इते साचात् प्रवार्ये भचयति। चस्तेवं विदुषः प्रवार्यः प्रदृष्णते"। इति। (५ प्र ०१९०५०। १ स०)। 'एवं विदुषः' प्रवार्यमा हात्यविदः, 'यस्य', 'प्रवार्ये', भनुष्ठीयते, सः 'एषः' 'साचात्' मुख्यं, प्रवार्येफसमनुभवति॥

तस्य प्रवर्णस्य काम्यमुदासनदेत्रं विधत्ते। "उत्तरवेदा-मुदासस्येत् तेजस्कामस्य। तेजो वा उत्तरवेदिः॥२॥ तेजः प्रवर्णः। तेजसैव तेजः समर्द्धयित"। इति। (५प्र॰।९०८०। २म०)। उत्तरवेदेरम्याधारतात् प्रवर्णद्विषयः तत्स्वरूप-त्वात् उभयोसोजस्यम्॥

तभेव देशं फलान्तराय विधन्ते। "जन्तरवेशामुदासये-दश्वकामस्य। श्रिरो वा एतश्वत्रस्य। यद्मवर्गः। मुखमुन्तर-वेदिः। श्रीर्णोव मुख्य सन्द्धात्यश्वाद्याय। श्रश्नाद एव भवति"। इति। (५ प्र०१० श्र०१४ म०)। प्रवर्णस्य श्विरोद्धप-लादुन्तरवेदेः मुखलान्तवास्रोदासने \* सत्यसं भोत्नं श्विरसा मुखस्य साधनं इतं भवति। तते। उयं 'श्वश्नादो भवत्येव'॥

जन्तरवेद्यामुदासनं प्रश्नंसति। "यत्र खलुवा एतमुदा-सितं वयाश्रसि पर्यासते। परि वैताश्र समां प्रजा वयाश्र-स्थासते॥ ३॥ तस्मादुन्तरवेद्यामेवादासचेत्। प्रजानां गापी-

 $<sup>^*</sup>$  मुखलात्र तत्र तस्थोदासने इति  $F,\,H,\,$  चिक्रित्र कुष्णदयपाटः ।  $\dagger$  सन्धानमिति  $F,\,$  चिक्रितपुक्षपाठः ।

वाय''। इति । (५ प्र०१० प्र०१६ म०)। 'यप' विस्तिन् संवस्ति, कि विदेशिविशेषे, 'खदासितं', 'एतं' प्रवस्तें, 'वयाष्ट्रिंध' पिष्ठिषः, 'पर्थासते' परित प्रागत्यापिविश्वन्ति, 'ताष्ट्र समां' तं संवस्तरं सर्वमिष, पश्चिषः, 'प्रजाः' पुचादीन्, 'पर्थासते' युचादिश्वरदे हेषु प्रविश्वन्ति, प्रजा सियन्त रत्यर्थः। प्रतस्तेजाऽककान्तराहित्येऽपि प्रजार च्छार्थे, 'खन्तरवेद्याक्षेतादास्वेत्'॥

तत्रापि देशविशेषं विकस्पितं विधत्ते । "पुरो वा पञ्चाहोदां सर्थेत् । पुरसादा एतञ्चातिहदेति । तत्वञ्चाविद्योन
कित । स्वासेवैनं धानिसनृदास्यति" । इति ॥ (५ प्र॰ १० श्व ॰ ।
६ म०) । उत्तरवेदेः पूर्वं भागे पश्चिमभागे वा प्रवर्धे 'उदासर्थेत्' । प्रवर्णसङ्घं ददं श्रादित्य उद्योतिः', 'पुरस्तात्', 'उदेति', 'पञ्चात्', श्रसमेति । ततस्त्रधोहभयोर्पि तदीयस्वानसात् स्वकीयमेव स्वानं 'श्रमु'स्त्य 'उदास्यित' ॥

मन्यं देमिविभेषं विभन्ते। "म्रणं मध्य उदावयेत्। मणं वा एतमध्याज्ञ्योतिरजायत। क्योतिः प्रवर्धः। स्व एवैनं योगा प्रतिष्ठापयति'' इति ॥ ४ ॥ (५ प्र०१० प्र०१७ म०)। 'एतत्' म्रीर्व्यविद्युत्स्वरूपं, 'क्योतिः', 'म्रणं मध्याद् जायत'। 'प्रवर्धः', च 'क्योतिः'स्वरूपः। तस्मात् 'एनं' प्रवर्धे, स्वकोय एव क्याने 'प्रतिष्ठापयति'॥

देशान्तरं विधन्ते। "यं दिव्यात्। यत्र स स्थात्। तस्रां

<sup>\*</sup> 'एतत्' वैद्युंतरूपमिति E, चिक्रितपुराषापाठः । 'स्तत्' चौार्व- वैद्युतरूपमिति H, चिक्रितपुराषापाठः ।

दिश्वदासयेत्। एष वा अधिवैद्यानरः। यत्प्रवर्गः। अधिनैवैनं वैश्वानरेणाभिप्रवर्णयित \*"। इति। (५ प्र०१० अ०। प्रम०)। यजमानः 'यं' पुरुषं, 'दिखात्', 'सः' देखः, यद्यां दिशि तिष्ठति, 'तत्वां दिशि', प्रवर्गे 'उदासयेत्'। प्रवर्गेष वैश्वा-नराग्निह्रपतात् 'एनं' देखं, 'श्रभि'लक्ष वैश्वानराग्निनैव 'प्रव-र्णयित'। तेनाग्निना तमभिता दस्तीत्वर्थः!॥

तनैव कश्चिदिशेषं विधन्ते। "त्रीदुम्बर्याष्ट्र शाखायामुदामयेत्। ऊर्ग्वा उद्मरः। त्रत्रं प्राणः। ग्रुष्ट् धर्मः॥ ५॥
ददम दमम्यामुखायणस्य ग्रुचा प्राणमिप दद्यामीत्याद्य।
ग्रुचैवास्य प्राणमिप ददित। ता जगार्त्तिमार्क्कितः। इति।
(५प०१० त्र०१८म०)। उदम्बर्द्यस्य येथं भाषा तस्याः
प्रकर्मे 'उदामयेत्'। उदम्बरस्यात्रद्भवात्, त्रत्नु प्राणस्थितिदेतुलात्, वर्मस्य च मन्तापद्भवात्, तदनु पारेणोदामनकान्ने
ददिमत्यादिमन्तं पठेत्। 'यमुख्यायणस्य' देवदत्तपु चस्य, 'त्रमुख्य' यज्ञदत्तस्य, 'प्राणं' 'ददं' प्रत्यन्तं यथा भवति तथा,
'ग्रुचा' मन्तापेन, 'त्रिप', 'दद्यामि' मर्ब्यता दर्भं करोमि। एतव्यन्त्रपाठेन 'त्रस्य' देखस्य, 'प्राणं', मन्तापेन 'द्दित', एव।
तदानोमेवासा 'त्रात्तिं', प्राप्तेति॥

देशान्तरं विधन्ते। "यत्र दर्भा उपदीकशन्तताः खुः। त-

<sup>\*</sup> वैश्वानरेकातिप्रवर्त्तयति इति F, H, चिक्रितपुक्तनद्वयगठः।

<sup>†</sup> वक्समायोा (बिसित D, F, H चिक्रितपुक्त कवयपाठः।

<sup>‡</sup> षरतीवर्धः इति D चिक्रितपुत्तकपाठः।

दुदासयेद् ष्टिकामस्य। एता वा स्वपामनुक्तावर्थाः नाम।
यद्भीः। स्रमी खन्नु वा स्रादित्य इता व्रष्टिमुदीर्यति।
स्रमावेवासा स्रादित्या व्रष्टिं नियक्कति। ता स्रापो नियता
धन्नना यन्तिः इति ॥६॥ (५ प्र०१० प्र०१० म०)। यस्मिव्देशे 'दर्भाः', 'उपदीकसम्तताः' स्रमेरिविक्किताः, में भवन्ति।
वृद्धिकामः तत्र 'उद्दासयेत्'। य एते दर्भाः 'एताः', एव 'त्रपां',
'यनुक्तावर्थः' इत्येतस्रामभात्रो भवन्ति, 'त्रनुक्ताः' स्रनुक्रमगताः प्रवाद्यः, तद्युक्ता नद्यः 'यनुक्तावर्थः'। स्रापो वै दर्भाः
इति श्रुत्यन्तरात् दर्भाणामविक्तिस्त्रप्रवाद्योपेतनदीक्ष्पलं। प्रवगर्यस्यादित्यक्ष्पलादादित्यवद् वृद्धिप्रदः। स्रतो दर्भेषु तदुदासने सति 'स्रादित्यः', सुक्षोकाद् 'वृद्धि', प्रेरयति। 'ताः'
स्रापः', 'धन्त्रना' महदेशेन सद्दु, 'नियताः', प्रवर्त्तन्ते॥

गाः पयः, उत्तरवेदिः, श्रासते, स्वापयति, घर्मः, यन्ति ॥
इति पश्चमप्रपाठके दश्रमाऽनुवाकः ॥ १०॥

इति मायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजुरा-रखके चतुर्घप्रपाठके एकादशेऽनुवाकः ॥ ११॥

<sup>\*</sup> चपामनूभ्यभावर्थं इति B. E, G, I, चिक्रितमुक्तकचतुरुयपाठः। चपामन्म्यावर्थे इति J, चिक्रितम्क्तकपाठः।

 $<sup>\</sup>dagger$  साम्ब एव विच्छित्रा इति D चिक्रितपुस्तक्रपाठः । साम्भरिब-स्थित्रा इति E चिक्रितपुस्तक्रपाठः ।

#### श्रय द्वादशीऽनुवाकः।

(१)म्हीनां पर्योऽसि विहितं देव्चा(१)। (१)ज्योतिभी श्रीसि वनस्पतीनामेषिधीनाः रसः(१)। (१)वाजिनं त्वा वाजिनाऽवनयामः। जुर्द्धं मनः सुवर्गं(१)॥ श्रनु०१२॥

#### श्रय दादशे। रनुवाक:।

एकादशे प्रवर्शेदासनमुक्तं। तच महावीरे द्रचणूरणा-वसरे श्रमीतत्तेऽस्रमिति मन्त्रात् पूर्वे चया मन्त्रा श्रपेचिताः, ते श्रव दादशे श्रमिधीयन्ते। कन्त्यः। महीनां पयोऽमीति महावीरे गोपय श्रानयतीति विहितं, देवचेति मन्त्रश्लेवः। (१ मन्त्रः)। हे द्रच 'देवचा' देवनिमित्तं, 'विहितं' सन्पा-दितं, 'महोनां' गवां, 'पयः', 'श्रमि'॥

कत्यः । ज्योतिर्भा श्रिषं वनस्पतीनामेषधोनाष्ट्र रस इति
मिध्यति महावीर श्रानयतीत्यनुवर्त्तते । (१ मन्त्रः) । हे
मधुद्रच्य 'वनस्पतीनां', 'श्रोषधीनां', च 'र्स'स्त्रतस्तं 'ज्योतिभाः' ज्योतिषां प्रकाशकः, 'श्रिष'॥

कच्यः । वाजिनं ला वाजिनो वनयाम इति दधीनि महावीर श्वानयतीत्मनुवर्त्तते । ऊर्द्धे मनः सुवर्गमिति मन्त्र-श्रेषः । (३ मन्त्रः) । 'ऊर्द्धे' उपरिवर्त्तमानं, 'मनः' मननीयं,

<sup>\*</sup> निरूपयावसरे इति E चिक्रितपुद्धकपाठः।

<sup>†</sup> ५०७ एके इच्छम्।

<sup>‡</sup> देवेषु देवनिमित्तमिति E चिक्रितपुक्तकापाठः ।

#### षय चयादश्रीऽनुवाकः।

(१) श्रास्तान् शैः प्रंथिवीं। श्रास्तां ख्वाने युवा गाः। स्तानेमा विश्वा भवना। स्ताने युवः प्रजनयतु(१)। (१) श्रास्तानर्जनि प्राप्ति। श्रास्तार्जायते द्वा। स्तानात् प्रजनिषीमहि(१)॥ श्रास्तु १३॥

खर्गे प्राप्तुम्, हे द्धिष्ट्रच, 'वाजिनं' त्रज्ञवसं, तां 'वाजिनः' त्रज्ञवन्ते। वयं, 'त्रवनयामः' महावीरे प्रचिपामः॥

रति सायनाचार्याविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकान्ने यजु-रारखके चतुर्घप्रपाठके दादग्रे। अनुवाकः ॥ १२॥

#### श्रय चयादश्रीऽन्वाकः।

चयोदममारस्य प्रायेण घर्मप्रायसित्ताः \*उच्यने। कच्यः।
यदि घर्म स्कन्देत्, ऋस्कान् द्याः पृथिवीमिति दास्थामभिमन्त्रयते द्दति। तच प्रथमामाद्य। (९) "ऋस्कान् द्याः पृथिवीं।
•स्कन्ने। यद्यः प्रजनयतु" (९) दति। 'द्याः' खुलोकास्था देवः,
'पृथिवीं', देवतां प्रति 'ऋस्कान्' स्ववीर्थे स्कन्दितवान्। तथा
'युवा' यावनापेतः, 'ऋषभः', 'गाः', बङ्कोः प्रति 'ऋस्कान्'
स्वकीयं वीर्थे स्कन्दितवान्। 'द्दमा विश्वा भुवना' एतानि

<sup>\*</sup> चयोदश्रमारभ्य चयो धर्मप्रायस्थिता इति E चिक्रितपुक्तकपाठः। † वर्ष्टीः इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

## षय चतुर्दश्रीतम्बानः । या पुरस्तीदिगुदापंतत् । तां तं गृतेनावंयत्रे स्वा-

सर्वाणि भ्रतजातानि, 'स्कन्ना' स्कन्नवीर्ये रूपाणि । चती-ऽचापि 'स्कन्नः' द्रव्यस्कन्दनयुक्तः, "पच्चः', 'प्रजनयतु' प्रजा-मृत्पादयतु ॥

त्रय दितीयामार। (१) 'प्रस्कानजिन प्राजिन। ॰ स्क्षात् प्रजिनिमरि''(१) रिति। 'प्रस्कान्' द्रयं स्क्ष्ममध्रत्, तेन 'प्रजिन' किञ्चिदपत्यमुत्पसं। 'प्राजिन' प्रकर्षेषापत्यस्य प्रपृत्य-मृत्पसं। 'स्क्ष्मात्', द्रयात् 'द्रषा' सेचनसमर्थः पुत्रः, 'प्राजा-यते'। प्रते। वयं 'स्क्ष्मात्' द्रयात्, 'प्रजिनिमरि' प्रकर्ने विषापत्यमृत्पाद्यामः॥

इति सायनाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकान्ने यमुरा-रखके चतुर्थप्रपाठके चयोदन्नोऽनुवाकः॥ १३॥

#### त्रच चतुर्दशोऽनुवाकः।

कस्यः । यदि घर्षेष चरत्यु विद्युदापतेन् या पुरस्ता-दिद्युदापतदिति । एतैर्थयासिष्टं जुड्डयादिति । पाठस्त । "याः पुरस्तादिद्युदापतत् । • तां त एतेनावयजे स्नाहा" इति । 'या' 'विद्युत्' अमनिकपा, 'पुरस्नात्' पूर्व्यां दिजि, 'भापतत्' प्रतितवती, इति 'तां' विद्युतं, 'ते' तव, सम्मन्धिना

<sup>\*</sup> स्वाहतययुक्त इति E चिक्रितमुक्तकपाठः।

हो। या देक्षिण्तः। या पृष्ठात्। योत्तर्तः। योपरि-ष्टाद्विद्युदापंतत्। तां तं कृतेनावये स्वाही॥ श्रातु॰ १४॥

#### श्रय पश्चदश्री (न्वाकः।

प्राणाय खार्चा व्यानाय खार्चाऽपानाय खार्चा। चर्छुषे खार्चा श्रोचाय खार्चा। मनसे खार्चा वाचे सरस्वत्ये खार्चा॥ अनु०१५॥

'एतेन' हो मेन, 'श्रवयंत्रे' नाश्रयाम । श्रवत द्रायिभधाना-द्वर्षः सम्बोधनीयः । या द्विषत द्रायादिषु विषु विद्युद्धि-स्वादिकं मनुषञ्चनीयं । श्रनुषङ्गद्योतनायैवोत्त्रमे मन्त्रे पुनः प्रयते ॥

इति सामनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यर्जु-रार्ण्यके चतुर्थप्रपाठके चतुर्दश्रीऽनुवाकः॥ ९४॥

#### त्रय पश्चदशोऽन्वाकः।

करा:। प्राणाय खारा पूर्ण खारेत्येतावनुवाकी घर्ष प्रायस्वित्तानीति घर्षविषये यदैकत्यं तदार्यित्तमनुवाकदय-रोमः। तर्वेकमनुवाकमारः। "प्राणाय खारा व्यानाय खारा

<sup>\*</sup> नाप्रयामि इति D चिक्रित्तमुक्तकपाठः।

#### श्रथ वाषग्री अनुवाकः।

पूषो स्वाही पूषो गरंसे स्वाही। पूषो प्रंपयीय स्वाही पूषो नरियंषाय स्वाही। पूषोऽहृषये स्वाही पूषो नरकाय स्वाही। पूषो सीकेताय स्वाही॥ श्रव १६॥

• वाचे सरखाये खादा" रित । 'वाक्'मब्देन वक्तयमब्दमा-चलमद्भां वार्वितं देवतावाचकस्य सरखतीमब्दस्य प्रयोगः॥ इति वायनाचार्य्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकामे यजुः रारखाके चतुर्थप्रपाठके पञ्चदमाऽनुवाकः॥९५॥

#### त्रय केडिकोऽनुवाकः।

श्रुवाकाक्तरमाह। "पूष्णे खाहा पूष्णे मरसे खाहा।

• पूष्णे साकेताय खाहा" दित। पावकी देवः 'पूषा', स

एव विशेषणभेदाद्भिषते। 'श्ररसे' श्रृत्णां हिंसकास, 'प्रप
व्याथ' प्रक्षप्रखर्ममार्गहिताय, नरान् मनुख्यान्, धिनेति

प्रीषणतीति 'नरन्धिषः', तसी। 'श्रृत्णिः' रखनेन दीष
मानः, तसी। नृनय दित धातोर्नद्षशब्दः प्राणिनां खख
मार्गेषु नेता 'नद्षः', तसी। श्रासमन्तात् श्रानमाकेतः तेन

सह वर्त्तत दिति 'साकेतः', तसी॥

इति सायमाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके चतुर्थप्रपाठके वेरस्थोऽनुवाकः ॥ १६ ॥

#### चय पत्रदेशाः ज्वाकः।

उदस्य शुष्पाद्वानुनीर्त् विभित्ति । भारं प्रविवी न सूम । प्रश्नौतुं देवी मनीषा । श्रस्मत् सुर्तेष्ट्रो रथा न वाजी । श्रर्षन्तु रक्षे मिष्ट् साम मन्यत । तेन्

#### त्रय सप्तद्शोऽन्वाकः।

कस्यः । घर्षेष्ठकामुपद्धात्युद्स ग्रुमाङ्गानुरित्यनुवाकेनेनि । एतक महाग्निष्यने द्रष्ट्यं। तथा च तन स्वन्कान्तेणां । घर्षेष्ठकामुप्धाय सुमायिनी तथाः प्रवर्धे सन्तान्ति । पाठसः । "उदस्य ग्रुमाङ्गानुंगां विभिन्ति । ॰ तथा देवतयाङ्गिरस्वद्भवा सीद् रति । 'भानुः' सर्यः, 'श्रस्थं श्रग्नेः, 'श्रस्थं स्वतः, 'स्वतं एतीस्य-ध्याद्मं स्वातं, 'स्वतं एतीस्य-ध्याद्मं स्वातं, 'स्वतं प्रतातः प्रतातः प्रतातः । स च भानुः 'नान्तं' श्रान्तं न प्राप्तः, पुनः पुनः सद्यक्षान्ति । स च भानुः 'नान्तं' श्रान्तं न प्राप्तः, पुनः पुनः सद्यक्षान्ति । स्वति । अस्मिरिव, स्वसिप्रयातं 'भारं', 'विभिन्तं'। यथा पृथ्वि प्राण्यां भारं सहते । तथा श्रयं रिक्षभारं सहते। तस्य श्रयः प्रसादात् 'श्रुका' निर्माता, 'मनीषा' 'देवो' कर्यांचि सनः प्रेरयन्ती देवता, प्रकर्षेष 'एतु' प्राप्तेति । किस्तिसिन्तिति एतदुन्यते, 'श्रस्तत्' निमिन्तार्थे, पञ्चनी, श्रस्ताननुप्रदीतः-

<sup>\*</sup> एधिन इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

 $<sup>\</sup>dagger$  मन्मती इति  $^{
m D}$ ,  $^{
m F}$  चिक्रितपुक्तवदयपाठः ।

स्र्यंभधारयम्। तेन् स्र्यंभरोचयन्। घृमीः शिर्-स्तद्यम् ग्निः। पुरीषमित् सिम्प्रयं प्रजया पृश्विभिन्नी-वत्। प्रजापितिस्वा सादयतु। तया देवत्याक्रिर्-स्वद्रुवा सीद॥ अनु०१७॥

मित्यर्थः । बुद्धिप्राप्ता दृष्टानाः । 'स्तष्टः' वर्धिकना स्षृतुतच्चेन निष्पादितः, 'वाजो' वेगवान्, 'रच्चे न' रच द्व,
'एके' महात्मानः, तं चित्रं 'मर्चनः'। 'महि' पूजाहें, 'साम'
सर्वेषु समं, 'मन्वत' मनसि निश्चितवन्तः । 'तेन' चित्रतेजसा, 'स्र्वें', 'चधार्यन्' पेषितवन्तः । उद्यन्तं वावादित्यमित्ररनुसमारोहतीति स्रुतं, 'तेन' चित्रतेजसा, 'स्र्वें',
'मरोच्यन्' चादीप्तियुक्तमकुर्वन् । 'घर्मः चिरः' यदिदं प्रवर्यद्यं यञ्चस्य विरोऽस्ति, 'तद्यं' चीयमानः, 'चित्रः', एव ।
चित्रो हे त्रमे, लं 'पुरीषं' दृष्टकोपादान स्त्रस्वद्यं, 'प्रसि'।
तच्च स्वद्यं 'प्रज्ञया पद्धिः', 'सम्', एत्य 'प्रियं भुवत्' यजमानानां प्रियं भवति । तथाविधामिद्यने हे घर्मेष्टके 'प्रजापितः',
लां चच चेने 'साद्यत्' स्वापयत् । 'चित्रुरस्वत्' चित्रिः'।
भिर्वत्, 'तया' प्रजापितद्वत्या, उपित्रता सती 'भुवा सीद'
स्वरा भ्रत्ना तिष्ठ ॥

र्ति वायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्धप्रकामे यजु-रार्च्यके चतुर्थप्रपाठके वप्तद्योऽन्वाकः॥ १७॥

<sup>\*</sup> रखकापधानेति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

#### श्रयाष्ट्रादशीऽन्वाकः।

यास्ते श्रम श्राई। यानया याः कुं लायिनीः। ये ते श्रम इन्देवा या उर्णुनाभयः । यास्ते श्रमे तनुष् कर्जी नामं। ताभिस्त्वमुभयीभिः संविद्ानः। प्रजा-भिरमे द्रविणेष सीद। प्रजापितस्त्वा सादयतु। तया देवतयाङ्गिरस्वद्भवा सीद॥ श्रनु० १८॥

#### श्रथाष्टादभोऽनुवाकः।

कचाः । कुषायिनीं यासी त्रार्द्रा योगय दत्यमुवाकेनेति, जपदधातीत्यनुवर्त्तते । पाठस्त । ''यासी त्रग्न त्रार्द्रा योगयो याः कुषायिनीः । ॰ तया देवतयाङ्किरखड्नवा सीद" दति । हे 'त्रग्ने', 'ते' लदीया, 'त्रार्द्राः योगयः' त्रत्रयखड्चादि- क्पाः, 'त्रार्द्राः' कारणविश्वेषाः, सिन्ता । त्रत्रत्याद्वयवाहाद्धि- जातामग्नेस्तनुं यिश्वयाष्ट्र सस्भरामीति त्रुतेः । 'याः' च 'कुषा- विनीः' त्राह्वनीयादिखानविश्वेषाः सिन्त । हे 'त्रग्ने', 'ते' लदीयाः, 'इन्द्रवः' चन्द्रप्रस्तयः खानविश्वेषाः, 'ये', सिन्त । 'या जर्जुनाभयः' यास्रोर्णुनाभ्यादिखानविश्वेषाः सिन्त । हे 'त्रग्ने', 'ते' लदीया, 'याः' च त्रन्याः, 'तनुवः', 'ऊर्जी नाम' स्रोष्ट्राह्मविश्वेषाः सिन्त । 'ताभिः' स-

st या उनाभय इति f A, f B, f G, f I, f J, चिक्रितपुक्तसपद्यक्रपाठः।

### श्रथिको नविंशो (न्वाकः।

श्रुविरंसि वैश्वान्रें।ऽसि । संवृत्स्रें।ऽसि परि-वत्स्रें।ऽसि । इट्वावृत्स्रें।ऽसीदुवत्स्रें।ऽसि । इद्वत्स्-रें।ऽसि वत्स्रें।ऽसि । तस्यं ते वसुन्तः श्रिरंः। श्रीको दक्षिणः पृक्षः। वृषीः पुर्चं । श्रुरदुत्तरः पृक्षः। हेमन्तो मध्यं। पूर्वपृक्षाश्चित्यः । श्रुपरुपृक्षाः पुरोषं। श्रहो-

व्याभिः, युक्तः 'लं', 'उभयोभिः' दैवीभिर्मानुषीभिञ्च, 'प्रजा-भिः', 'संविदाणः' ऐकमत्यं गतः लं 'इह' खेने, 'द्रविष' श्रेसाकं धननिमित्तं, हे 'श्रग्ने', 'सीद' तिष्ठ, प्रजापतिरि-त्यादि पूर्ववत्॥

इति यावनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्यप्रकाणे यजु-रार्चाके चतुर्थप्रपाठकेऽष्टादणाऽनुवाकः॥ १८॥

### श्रयेकोनविश्राऽनुवाकः।

कत्यः। श्रध्यर्थुरग्निमभिष्यग्नित श्रिप्तिरिष वैश्वानरे। श्रिष्टा विश्वानरे। श्रिप्ति विश्वानरे। श्रिप्ति विश्वानरे। श्रिप्ति विश्वानरे। श्रिप्ति विश्वानरे। श्रिप्ति विश्वान स्थिति विश्वान स्थिति विश्वान स्थिति । श्रिप्ति विश्वान स्थिति । श्रिप्ति विश्वान स्थिति । श्रिप्ति । श्रिपति । श्रिप्ति । श्रिप्ति

<sup>📍</sup> गतः सन् इति 🗵 चिक्रितपुर्वाषपाठः।

राचाणीष्टं काः। तस्यं ते मासी खाई मासार्थं कल्पन्तां। ऋतवं स्ते कल्पन्तां। संवृत्सरस्ते कल्पतां। श्रृहे।-राचाणि ते कल्पन्तां। एति प्रेति वीति समित्युदिति। प्रजापितिस्वा सादयतु। तया देवत्याङ्गिरस्वद्भवः सीद् ॥ श्रृनु० १६ ॥

'वैश्वानरः' विश्वेषां नराणां उपकारकः, 'श्रिष'। प्रभवादीनामेकैकपञ्चके वर्णमानाः श्रब्दाः संवत्यराद्यः, सर्वेष्वनुगतो
वत्यरः, लमेवं षड्विधः 'श्रिष'। 'तस्य' तथाविधस्य, 'ते'
फर्जक्ष्पस्य, वसनाद्यृतवः 'श्रिरः' श्राद्यवयवाः, चैनादिमासेषु धे श्रुक्कपचाः ते चितिक्ष्पाः। ये च क्रच्यपचाः ते
पुरीषक्ष्पाः। यान्यदेशराचाणि तानीष्टकाक्ष्पाणि। 'तस्य ते'
तादृशस्य तव, मासादयः स्यस्कार्यचमा भवन्तु। इतिश्रब्दश्रिरस्काः श्रा,प्र,वि,सम्, उदः, उपसर्गाः श्रम निर्दिष्टाः, तेदचित्रक्रियां संयोज्य श्रिश्चेषं स्रोत्यः इति तात्पर्यार्थः।
उचित्रक्रियाणां च बह्ननां सन्भवात् महती स्रुतिः सम्पद्यते।
प्रजापतिरित्यादि पूर्णवत्। श्रिशिषण्यलाद् भ्रव इति सिङ्गनिर्देशः॥

र्ति सायगाचार्यं विरचिते माधवीचे वेदार्थप्रकाने यजुरा-रखके चतुर्थप्रपाठके एको नविन्नोऽन्वाकः ॥१८॥

<sup>\*</sup> खब्दा इति E चिक्रितपुक्तकापाठः।

<sup>†</sup> चामिकोतया हति D, E चिक्रितपुक्तवादयपाठः।

## षच विंत्रीऽमुवाकः।

Ģ

(१) सूर्भवः सुवं:(१) । (१) जर्धे ज्युर्ण ज्तये । जर्धी नेः पाचाः इंसः(१) । (१) विधुन्दंद्राखः समेने बहुनां । युर्वाः नः सन्तेम्पिक्तो जगार । देवस्य प्रस्य कार्थं महित्वा-

#### श्रथ विंशोऽनुवाकः।

(१)''भ्रर्भुवः स्रवः'' <sup>(१)</sup>इति सर्वप्रायसिसामीति । स्था स्रोकाः स्रुखप्रदा भवन्त्रिति सम्बन्धसार्थः ॥

कत्यः। यदि महावीरः पद्येत ऊर्ध्व जनुष जतय इति दाभ्यामिति। पाठसु। ''<sup>(९)</sup>जर्ध्व जषुष जतये, ऊर्ध्वा नः पा**ग्न-**एहसः," <sup>(९)</sup>इति। एतच मन्त्रयोः प्रतीकदयं। ते। च मन्त्रावद्यन्ति लामध्वरे देवयना द्रत्यमुवाके खाख्याता॥

कथाः। यदि भियेत विभुन्दद्राषमिति सन्दृं द्वादिति । पाठस्त । (१) "विभुन्दद्राष् समने बह्नां। ० स द्वाः समान" (१) दिता । 'बह्नां' कर्मणां, 'समने' समीचीनचेष्टाक्पे चनुष्ठाने, 'द्द्राणं अधः प्रवर्त्तमानं, 'विभुं' चनुष्ठानस्य विधातारं मदावीरं, 'धुवानं' चीवनापेतपुक्षवद्दृढं, एवं 'सन्तं,' 'पिसतः' वयोद्यीन-सद्द्वः । चिथातः वर्षाद्यीन-सद्द्वः । चिथातः परमेष्ठस्य, 'कायं' । चिभाणानक्षं, 'महिला' महिमानं, 'सः' महावीरः, 'द्वाः' पूर्वेद्यः, 'समान' सम्यक् चेष्टितवान् । 'प्रद्य' सः' महावीरः, 'द्वाः' पूर्वेद्यः, 'समान' सम्यक् चेष्टितवान् । 'प्रद्य'

<sup>\*</sup> सन्दर्भादिति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> वद्योद्यानिसहस्र इति मिकितपुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> काम्बं हति E विश्वतपुराकपाठः।

ऽद्या ममार्। स चाः समान (१)। (४) यह ते चिद्भिश्रिषः। पुरा जर्द्धभ्यं जात्रदः। सन्धाता सन्धिं मुघवा पुरेा-वसुः॥ १॥

निष्कर्ता विष्टतं पुनः (१)। (१) पुनक्ष्मी सुद्या (१)।

'पम्य' हे जनसमूह श्रवलोकय। किन्तमाहात्म्यमिति तदुच्यते।
श्रिसिन् दिने, 'ममार' भग्ने। श्रित्, \* दृष्णं खन्नोश्वरस्य माहाः म्यं॥
कन्पः। तता वानि दृढार्थे संग्नेषणानि स्युः तैरेनमिनसन्दृद्धात् यदन्यमासान्त्राषेभ्यस्य। यदृते चिद्भिश्विष दति
भिन्नं महावीरं विधुन्दद्राणमिति मन्त्रेण सन्धाय यदृते
चिदितिमन्त्रेण संग्नेषणसाधनेहपिलग्वेत्। पाठस्त । (४) "यदृते चिदिभिश्विषः। ० निष्कत्ते विद्वतं पुनः" (४) दित ।
'यत्' महावीरस्वरूपं, 'जर्बभ्यः पुरा' कपासजर्णभ्यः कपासानाञ्चणीभावेभ्यः पूर्वे, 'श्रभिश्विषः च्यते' श्रभितः संग्नेषणसाधनानि द्रव्याणि विना, 'श्रावदः' । तर्दनभक्तं प्राप्तोत्। तस्य
महावीरस्य 'मघवा' दन्दः, 'सिन्धं' सन्धानं, करिष्यति।
कीदृशे मघवा, 'पुरावसः' पुरते। विस्तानि वस्ति संग्नेषणसाधनानि द्रव्याणि यस्यामा पुरावसः, दत्यं स दन्दः 'विद्दतं' विशेषेण भग्नं महावीरं, 'पुनर्निष्कर्त्ताः' पुनरपि सन्धादियस्यति॥

<sup>\*</sup> महावीरा भन्ना भृदिति E चिकितपुक्तवागठः।

<sup>†</sup> कपालचारयोभ्य इति D चिक्रितपुक्तकपाउः।

<sup>‡</sup> श्राट्ट इति D, F, चिकितपुश्तकदयपाठः।

(र)मा नी घर्म व्यिष्टिता विष्यथा नः।मा नः पर्मधरं मा रजीऽनैः। मा खस्माश्सामस्यन्तराधीः। मा रुद्रियासी श्रुभिगुर्देधानः (र)। (२)मा नः क्रतुभिद्दीिदेतिभिरुसान्।

Ì

1

कत्यः । यदि वर्भ प्रतिपरीयुः, न वा प्रतिपरीयुः, पुनक्र्जा-म्नष्ट रय्येति" (१)मन्तः । एताभ्यासेनं प्रतिपरीयुरिति चिः परिष-श्चन् पर्येतीति यदुक्तं, तचाधिकपर्यावर्त्तने चिः पुनः परियन्तीति विपरीतावर्त्तनं यदुक्तं, तदकरणेयेतत् प्रायस्तितं । तच मन्त्रयो-र्यदिदं प्रतीकद्यं, पुनक्र्जां निवर्त्तस्त्रयेको मन्तः, सह रया नि-वर्त्तस्त द्रत्यपरे। मन्तः, एतावुभाविष भ्रमिश्चेत्रयः च्याख्याते। ॥

कष्यः। मा नो घर्म यथित इत्यष्टे। घर्मे यथिते प्रायिश्वनानीति। घर्मस्याज्यपयोष्ड्पद्रयस्य यथनं चलनं सन्तापाधिक्येन
पाचस्योपिर उद्गमने सित एतलायिश्वनं। तच प्रथमास्ट्चमाइ।
(() "मा नो घर्म यथितो विख्यो नः। ॰ मा इद्रियासे प्रभिगुर्वधानः" (() इति। 'नः' श्रस्पदीय, हे 'घर्म' इविर्द्रय, लं 'ख्यितः' चिलते। भूला, 'नः' श्रस्पान्, 'मा विख्यः' खस्त्रानमा विचास्य। 'नः' श्रस्पानं, 'परं' उत्स्वष्टं कर्म, 'श्रधरं' निकर्षः,
'मा', कुइ। 'रजो मा श्रनेः' श्रस्पान् रजोगुणं मा प्रापय,। तथा
'तमस्यन्तः' तमेगुणमध्ये, 'श्रस्पान्', सुष्टु 'मा श्राधाः' मा
स्वापय। 'दृधानः' वर्धमाना उद्दानाः, 'इद्रियासः' इद्रसम्बन्धिनः
कूरदेवाः, 'मा श्रमिगः' श्रस्मान् कर्मस्थानिस्रस्थेन मा श्रागक्कन्त।

<sup>\*</sup> मन्त्रेबोदितमिति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> भूमिभूचे वानुवाने इति E चिकितपुक्तकाराठः।

हिवा सुनीते मा पर्रादाः। माना बुद्रो निक्टतिमी ने अस्ता। मा बावाप्रिय्वी ही दिवातां (१) ॥ २ ॥
(६) उपं ना मिचावरणाविहावतं। अन्वादीध्यायामिह नं सखाया। आदित्यानां प्रसिति हेतिः।
उपा स्ता पंचार्य विषा परि को इक्क (६)।

श्रध दितोयामा । "(०)मा नः कतुभिर्द्ध जितेभिरसान् । • मा द्यावाप्टियो द्योदिषातां" (०)दिति । दे घर्म 'द्योदितेभिः' श्रप-राध्यक्तैः, 'नः' श्रसादीयैः, 'क्रतुभिः,' कुपितस्तं 'श्रसान्' यश्रमान् नान्, 'दिवा' देवेण, 'स्वोते' सृष्टु सन्यादिते फले, 'मा परादाः' निराकरणं मा कुद्, । एतावन्तद्यालं महता स्रक्तेशेन सन्यादितद्य-र्मफलमोषदपराधदेवेण मा विनाश्रयेत्यर्थः । तथा 'दृदः' कूरो देवः, 'नः' श्रसान्, 'मा श्रसा' मैव श्रस्ततु, मा निराकरोतु । 'निर्द्धतः' श्रपि राज्यदेवता, 'नः' श्रसान्, 'मा श्रसा' मा श्र-स्ततः' श्रपि राज्यदेवता, 'नः' श्रसान्, 'मा श्रसा' मा श्र-स्ततः मा निराकरोतु । 'द्यावाप्टिय्याविष देवते 'मा द्योदिन्यातां' श्रस्तदिषये क्रोधसाकुदतां ॥

ष्य हतीयामाइ। (=) "उप ना मिनावरणाविद्यावतं। • पा-ष्ठाऽद्य विद्या परिणा हण्यु, '(=) दित । हे 'मिनावर्णा,' 'नः' ष्युमान्, घमापराधरहितान, 'दर्'कर्मण्, 'उपावतं' उपेत्य रचतं। हे 'स्यासा' स्विवदत्यक्तव्यिन्धे बुवां, 'दर्' कर्मण्, 'नः' प्रसान्, (८) इ.मं में वर्ण तस्वायामि। त्वचीऽग्रे स त्वचीऽग्रे। त्व-मंग्रे श्रयासि<sup>(८)</sup>। (१०) उद्दयन्तमं सस्परि । उद्द्रयञ्चिषं। वर्यः सुपर्गाः (१०) ॥ ३॥

पुरेावसुंः, श्रींडिषाताः, सुपूर्णाः ॥ श्रानु ०२०॥

'म्रन्यादीध्याधां' मनुक्रमेण सर्वता दीप्तान् कुर्ता। 'म्रादित्यानां,' सम्बन्धिनी 'हेतिः' पापिषु हिंसाकारणमायुधं, 'नः' म्रस्तान्, 'परिष्ठणक्तु' सर्वती वर्जयतु । कीहृमी हेतिः, 'प्रसितिः' प्रकृष्टसन्धा, 'उद्या' 'तीक्षाघाता, 'पाष्टा' बद्धस्पर्भा, बद्धभिरव-धर्वैः प्रहर्क्नुं समर्थेत्यर्धः । 'विषा' खापिनी, । 'म्रश्च'मब्दो बयो-क्रविमेपणसमुख्यार्थः ॥

चतुर्थादीनामष्टमान्तानाम्य द्वानाम्यतीकानि दर्भयति। ''(र) इमं मे वक्ष तत्त्वा यामि। • लमग्ने त्रयासि(र)"। तत्राद्यं मन्त्रदर्य इन्हं वे। विश्वतस्परीत्रर इत्य च व्यास्थातं। श्रननारम् मन्त्रद-चमायुष्ट श्रायुदी श्रग्न इत्यत्र व्यास्थातं। श्रन्तिमा जुष्टी दमूना इत्यत्र व्यास्थातः॥

कल्यः । बदि घर्मेष चरंखादित्योऽसमियात् । श्रपरसा-न्दारि दर्भेण दिरक्षं प्रवध्य उदयन्तमसस्यरीतृपस्थाय उद्त्यं चित्रमिति दाभ्याङ्गार्षपत्ये इत्वा प्रवृत्य सेश्विते वयःसुपर्णा दत्या-

 $<sup>^{</sup>ullet}$  प्रक्रान्यना इति  $D,\,F,\,$  चिक्रितपुक्तकदयपाठः । प्रक्रन्यसम्बन्धना इति E चिक्रितपुक्तकपाठः ।

<sup>†</sup> प्रश्रवसमर्थेवर्थ इति E चिक्रितमुक्तवपाठः।

## श्रय एकविंघीऽनुवाकः।

(१) सूर्भवः सुवैः। मयि त्यदिन्द्रियं मुहत्। मयि दक्षो मयि क्रतुः। मयि धायि सुवीयें। विश्वप्यमा विभातु मे।

दित्यसुपितहत इति । चतसृषामेतासामच प्रतीकान्यासातानि । (१ प्रतीकः) उदयमिति मन्त्रः समास्त्राग्न इत्यनुवाके व्यास्त्रातः । उद्यां चित्रमिति दयं उद्यां जातवेदसे इत्यनुवाके व्यास्त्रातं । वयः सुपर्णा इति मन्त्रः स ईंपादि इत्यनुवाके व्यास्त्रातः ।

इति सायमाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकाग्रे यजुरा-रखके चतुचप्रपाठके विभाऽनुवाकः॥ १०॥

## श्रथ एकविंशेऽनुवाकः।

यदि घमें भचयन्ति भृज्ञंदः खिरत्यन्ताकेनेति। पाठस्तः।
(१) "भूर्भवः सुवः"। ॰ उपहृतखोपहृतो भचयामि" (१) इति। भूरादिलोकदेवता अनुग्रक्षन्तिति भेषः। 'त्यत्' प्रसिद्धं, 'मइ्'
इन्द्रियसामये, 'मिय', 'धायि' धीयतां, खायतां। तथा 'द्यः'
उत्साहः, 'कृतः' अनुष्ठानं, 'सुवीये' सर्वेषु कार्येषु ग्रोभनं सामये,
तत्सवें 'मिय,' खाखायतां। 'चिग्रुक्' अग्निविद्युदात्मनः चेधाभिन्नदोप्तिः, 'धर्मः,' मद्धं आकृत्यादिभिः 'सह', 'विभातः'
विविधन्दोयतां। 'आकृतिः' सङ्ग्रन्थः, 'मनः' सङ्गल्यसाधनं,
'विराद्' असं, 'खोतिः' तेजः, 'यश्चः' कृतः, 'पयः' चोरं,

श्राक्रंत्या मनंसा सह। विराजा ज्योतिषा सह। यज्ञेन पर्यसा सह। ब्रह्मणा तेजसा सह। श्र्वेण यश्रंसा सह॥ सत्येन तपसा सह। तस्य दे हमश्रीमिष्ठ। तस्य सुम-मंशीमिष्ठ। तस्य भूक्षमंशीमिष्ठ। तस्य त इन्द्रेण पीतस्य मधुमतः। उपह्रतस्योपह्रता भक्षयामि(१)॥१॥ यश्रंसा सह, षट् चं॥ श्रनु० २१॥

'त्रह्म' त्राह्मखजातिः, 'तेजः' घरीरकान्तः, 'चर्च' चियजातिः, 'यद्यः' कीर्त्तिः, 'सत्यं' श्रनृतवर्जितं, 'तपः' क्रक्कृत्तान्द्रायणादिकं, 'तस्य' तैराकृत्यादिभिर्युक्तस्य घर्मस्य, 'देश्चं' दृष्यादिसस्टिद्धं, वयं 'श्रमीमिट्दि'। 'तस्य सुस्तं' तिक्रिमित्तं सुखञ्च, 'श्रमीमिट्दि'। 'तस्य' प्रवर्धस्य, प्रसादीत् 'भचं' च 'श्रामीमिट्दि' व्याप्नुयाम। दे घर्म 'तस्य' तादृष्रस्य, 'ते' तव, रसं 'उपद्धतः' श्रनुद्धातः, श्रद्धं भच-यामि। कीदृष्रस्य तव, 'दन्द्रेष', प्रथमं 'पीतस्य,' 'मधुमतः' माधुर्ययुक्तस्य, 'उपद्धतस्य' श्रनुद्धातस्य॥

द्ति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रारच्यके चतुर्थप्रपाठके एकविंभोऽनुवाकः॥ १९॥

<sup>\*</sup> बटतवर्जनिति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

#### श्रथ दाविश्री अनुवाकः ।

(१)याली अग्ने घोरास्त्वत्रं। शुच्च तृष्णी च। यसुक् चाना इतिथा। अग्रनया चं पिपासा चं। सेदिया-

#### श्रथ दाविंगे। रनुवाकः।

कत्यः। याख्याता घोराखन्येर छोऽनुवाको गण उत्तरी चानुवाकाविति। घोरतनूनां प्रतिपादकी दावनुवाकी तयेकाखन्य
प्राधानप्रतिपादके छत्रे व्याख्याताः। प्रर्ष्णेऽनुवाक्या भवन्तीति
हि तत्र छचेऽभिहितं। तथा द्योरनुवाकयोर्मद्रण उक्तः; य
प विकल्पितः; तद्य विनियोगे राजस्यप्रकरणे स्वकारेणाभिहितः; माक्तमेकविंप्रतिकपालं निवपितः वैश्वदेवीमामिणान्तस्थारच्छेऽनुवाक्यैगेणेः " कपालानुपद्धातीति। ब्राह्मणद्याव्यातं, योऽर्ष्णेनुवाको गणसं मध्यत उपद्धातीति। तत्र घोरतनुप्रतिपादकं प्रथममनुवाकमाइ। (१) "यास्ते त्रग्ने घोरास्तनुवः। व्यच्च वयं न्दिन्नः"
(१) इति। हे 'त्रग्ने, 'ते' तव समन्धिन्यः, 'घोराः,' त्रत्युपाः, 'तनुवः,'
'चाः,' सन्ति, कास्ता इति चेत् जुदादिभिरमत्यन्तेरष्टाभिः प्रवदेः
प्रतिपादिताः। हे 'त्रग्ने', 'ते' तव समन्धिन्यः, 'एताः' उक्ताः,

<sup>\*</sup> चनुवाकाकृतायैर्गवार्यात E चिक्रतपुकाववाठः।

मितिश्व। एतास्ते श्रमे घेरास्तुतुर्वः। ताभिर्मुक्रेष्णः। योस्मान्देष्टिं। यन्तं व्यन्दिषाः(१)॥ अनु० २२॥

## श्रय चयाविंश्रीऽनुवाकः।

(१) सिक् च सीहितिश्व सिहितिश्व । उष्णा चेशीता च।
उग्रा च भीमा च। सदासी सेदिरनिरा। एतास्त श्रमे घोरास्त्रवः। ताभिर्मुक्रच्छ। योऽस्मान्देष्टि। यर्च वयन्द्रिषः(१)॥ श्रनु० २३॥

'तनुवः,' 'ताभिः' तनुभिः सद्द, 'यः' श्रस्नाकम्बेष्टा, यस्र देखः 'श्रमुं' दिविधगुरुषं, 'गच्छ' ॥

इति सायनाचार्य्यविर्घिते साधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रार्द्यके चतुर्थप्रपाठके दाविंगोऽनुवाकः॥ ११॥

## श्रथ चयाविंशाऽनुवाकः।

श्रय घोरतनूप्रतिपादकं दितीयमनुवाकमा ह। (१) "स्तिक् च स्रोहितिश्व व्यश्च वयं दिश्वः" (१) दिति। स्त्रिगादीन्यनिरान्तानि तनुनामानि। श्रन्यत्पूर्ववत्॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे युजु-रारप्यके चतुर्थप्रपाठके चयाविंमोऽनुवाकः॥ १३॥

<sup>\*</sup> चोष्टीतिचेति J चिक्रितपुर्णकपाठः। खिष्टितिचेति G, चिक्रि-तपुर्णकपाठः।

## त्रय चतुर्विज्ञेऽनुवाकः।

(१)धुनिय ध्वानार्य ध्वनश्च ध्वनश्च । निश्चिम्पर्य विश्विम्पर्य विश्विपः(१) ॥ अनु ० २४ ॥

श्रय पश्चिमिश्राः।
(१) जुग्रस् धुनिस ध्वानार्स ध्वनस्य ध्वनस्य ध्वनस्य ध्वनस्य ध्वनस्य ध्वनस्य ध्वनस्य ।

## श्रय चतुर्विश्रीऽनुवाकः ।

सद्भवप्रतिपादकं प्रथममनुवाकमाइ। (१) "धुनिश्च ध्वान्त-स ॰ विखिन्यस विचिपः" (१) इति। धुन्यादीनि सप्त पदानि गवगतानां मददिशेषाणां नामधेयानि। एतद्रूपेण कपासा-म्वतिष्ठामीत्यर्थः ॥

रति सायनाचार्याविर्णिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रारणके चतुर्थप्रपाठके चतुर्विभाऽनुवाकः॥ २४॥

### श्रय पश्चविंशेऽनुवाकः।

मसद्भाषप्रतिपादकमनुवाकाकारमाद । (१) "खग्रव धुनिस • एख प्रेत्य विचिपः" (१) इति । खग्रादीनि सदमानानानि सप्त

<sup>॰</sup> क्याचान्यवतिस्रनामित्रचं इति E चिकितपुक्तक्याठः।

# सङ्सङ्गारखः सर्चमानखः सर्चस्वारखः सङ्गिवारख। रत्य प्रत्यं विश्चिपः(१) ॥ अनु • २५ ॥

श्रय पश्चित्रीः भुवाकः ।

(१) ऋडे।राचे त्वादीरयता। ऋधेमासास्त्वोदीन्त्रयन्तु।

पदानि गणानानां मदिश्रेषाणां नामधेयानि । सदसादीनि विचिप इत्यन्तानि वणामानि विकल्पितानि । अनुवाकदयोक्तं गणदयं कपाले।पधाने विकल्पितं। उत्तरगणे च नामपट्कं पुनर्विकल्पितं॥

रति बायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रराष्ट्रके चतुर्थप्रपाठके पद्मविंग्रोऽनुवाकः ॥ १५ ॥

## श्रष पश्चिमाः गुनाकः ।

कत्यः। यदि घर्मदुघं वा महावीरं वासेनापहरेत्, गार्डपत्ये खुवाऊतिं जुऊयात्, ऋहाराचे लोदीरयतामिति। पा-ठस्त । (१)"ऋहाराचे लोदीरयतां ॰ संवत्यरस्वाहन्त्रयाः"(१) इति । चारस्य नामनिर्देशार्थः 'ऋषा,' इति शब्दः । हे देवदन्त-नामक चार लामहाराबदेवते 'खदीरयतां' खद्गमयतां। ऋर्धमा-सदेवतास्तां 'खदीश्वयम्,' खत्वर्षेणैव वयम्, । मासदेवतास्तां

# मासीस्वा त्रपयन्तु । ऋतवस्वा पचन्तु । संवृत्स्र-स्वा इन्वसी(१) ॥ अनु ॰ २६ ॥

#### श्रय सप्तविंश्रीऽनुवाकः।

ं (१) खर् फर् जिहा छिन्धी भिन्धी हुन्धी कर्। इति वार्चः क्रुराणि<sup>(१)</sup>॥ अनु॰ २९॥

'श्रपयन्तु' वक्की पक्तुं प्रवर्त्तन्तां। ऋतुदेवतास्तां सम्यक् पक्तं कुर्वेन्तु । संवक्षरदेवस्तां 'इन्तु' मारयत्॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-नार्यको चतुर्थप्रपाठके विश्विमेऽनुवाकः॥ २६॥

## त्रय सप्तविंगोऽनुवाकः।

श्वाभिचारप्रकरणे ब्राह्मणे यदुक्तं, यदाचः क्रूरक्तेन वषट् करोति इति। तदेतत्क्रूरमाइ। (१)"खद् फट् जड़ि ॰ इति वाचः क्रूराणि" (१) इति। भर्त्यनद्योतकाः खडादयस्त्रयोऽनु-करणग्रब्दाः। इननक्तेदनभेदनवाचकानि तु कियापदानि। 'इति' एतानि षड्विधानि, 'वाचः,' 'क्रूराणि'॥

इति सायवाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रार्ण्यके चतुर्थप्रपाठके सप्तविंग्री अनुवाकः ॥ २०॥

<sup>\*</sup> च्हेदनक्षेदनश्चननवाचनानि इति E चिश्वितपुक्तनपाठः।

### श्रथ श्रष्टाविंशोऽनुवाकः।

(')विगा इंन्द्र विचरंन्त्याश्यस्व। ख्रपन्तंमिन्द्र पशुमन्तंमिन्छ। वर्जेणामुन्तेधय दुर्विद्षं। ख्रप्तेऽस्य प्रहेर भेर्जिनेभ्यः(')। (')श्चर्येश्वश्चिम् संवेदस्व। सत्ये।

### श्रथ श्रष्टाविंशोऽनुवाकः।

कचाः। यदि घर्षेण चरत्खेकदक उत्तिष्ठेत्। विगा इन्द्र विचरन्त्याप्रयखेति एनमिभमक्तयत इति। पाठस्त । (१)"विगा इन्द्र विचरन्त्याप्रयख ॰ खपते। स्व प्रदर्श भोजनेभ्यः" (१) इति। एकाकिलेनार्ष्ये सञ्चरन् वत्यान्मार्यित यः त्ररण्यश्वा सीयं एकदकः, तद्वाधनमत्र प्रार्थते । हे 'इन्द्र,' 'विगाः' वत्यानेक-टकादियोज्य, तद्र चार्थं 'विग्रेषेण 'चरन्,' 'स्वाप्रयख' तमे-कटकं बाधितंद्रुह् । हे 'इन्द्र,' 'पग्रुमन्तं' बत्यान् भचिय-तुमायातेः पग्रुभिर्युक्तं तमेकटकं, 'स्वपन्तं' निद्राणं, गच्छ। गला च 'दुर्बिदन् दुर्बुद्धिश्वीसं, 'त्रमुं एकटकं, 'वज्रेण' श्रायुधेन, बेधय। यथा स्वपन्तं सुप्तं प्रहारेणं बेधयन्ति, तथा वज्र-प्रहारेण बेधय। बेधयेत्यस्थेवार्थं स्वष्टमुच्यते। 'स्वपन्तं एनमे-कटकं, 'भोजनेभ्यः' वत्यभज्योभ्यः, निवार्यतुं 'प्रहर' मारय, इत्यर्थः॥

कल्यः। उभयत त्रादीयोत्सुकमसी प्रत्यस्थेत्। त्रग्ने त्रश्चि-

<sup>\*</sup> प्रार्थयते इति D चिक्रितपुक्तकपाठः। † इक्तप्रकृत्येय इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

मृत्युना संवद्स्व। नर्मस्ते अस्तु भगवः(१)। (१) स्वत्ते अग्रे नर्मः। दिस्ते नर्मः। विस्ते नर्मः॥ वृतुस्ते नर्मः। पृष्वक्वत्वेस्ते नर्मः। दृश्कत्वेस्ते नर्मः। शृतक्वत्वे-स्ते नर्मः। आसङ्ख्वात्वेस्ते नर्मः। अपरिमितक-त्वेस्ते नर्मः। नर्मस्ते अस्तु मा मा दिश्सीः(१)॥ १॥ विस्ते नर्मः, सप्त चं॥ अनु० २८॥

ना संवद्खिति। पाठस्तु। (९) 'भाग्ने श्रामा संवद्ख ॰ नमसे श्रस्तु भगवः''(९) द्रति। दे 'श्राग्ने,' उत्सुकस्य मूल-भागविर्त्तना 'श्राग्नना,' उत्सुकाग्रभागविर्त्तना सह, 'संवद्ख' एक- हकं इन्तुमैकमत्यं प्राप्नुहि। हे 'मृत्यो,' मूलभागस्तिताग्रिपेरित, 'मृत्युना' श्रग्रभागस्तिताग्रिपेरितेन सह, 'संवद्ख' एक हकं इन्तुं संवादमनुमतिं कुह। हे 'भगवः' ऐश्वर्थादिगुणयुक्त श्राग्ने, 'ते' तुभ्यं, 'नमेस्तु'॥

कस्यः। ऋषैनमनुतिष्ठको सक्तते ऋग्ने नम इत्यमुवाक-भेषेणेति। पाठस्त । (१) "सक्तत्ते ऋग्ने नमः ॰ नमस्ते ऋस्त मा मा हि स्थीः १(१) इति । दकदर्भनादत्त्यमुसारेण नमस्काराद्य-त्तिवाक्यानि योजनीयानि । यदा सक्तद्दर्भनेपि कत्नो मन्तः प्रयोक्तयः । नमस्काराद्यम्युकिरादरार्था ॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते साधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्खके चतुर्थप्रपाठके च्रष्टाविमाऽनुवाकः ॥ २ प्र ॥

## श्रथ एकीनचित्रीऽनुवाकः।

(१) श्रसंसुधा विधिरेखार्चकः। यमस्य दूतः श्रपादि-धावति । यथेः सुपुर्वः कुखपुनिषेवते । यमस्य दतः

## त्रय एकामचिंशोऽनुवाकः॥

कस्यः। श्रथ यदि रक्षः प्रासादका भयेडका दीर्घमुख्युमूको भूतोपसृष्टः त्रज्ञनिर्वा वदेत्, "त्रस्काखः" "यदेतत्" "दीवितः" ''दीर्घमुखि'' ''इत्यादुलूकः'' ''यदेतद्भूतान्यन्वाविष्य'' ''प्रमार्य सक्षी" रत्येतैर्यथासिङ्गमभिमन्त्रोस्तुकप्रत्यसमादि समानमि-ति। तत्र राष्ट्रविषयमनुवाकमादः। "त्रस्टक्सूखा रुधिरेणाय-कः • प्रहिता भवस्य चाभथाः"<sup>(१)</sup> इति । 'ग्रञ्जः' पचिवि-त्रेषः । हे यः अ लं 'विधाविध' विविधन्धावन द्वरोषि, त्रवम-निकान् सर्वेष सञ्चरित। कीतृत्रः, 'त्रस्यकृतः' त्रस्क्रिकः मुखे बखासी तादृष्टः, पातुं स्त्रीक्तनेन 'इधिरेष,' मुखस वर्षका खेपिलात् 'त्रवाकः,' रेष्टु ग्जातिरिति निसेतुमक्रकाः, 'घमसः,' 'दूतः,' यमेा हि मार्चितं ग्रं प्रेवयति । यवत् पद्यते श्रीत्रङ्गच्हति इति 'स्पात्'। लं रक्षमा-बचार्गन्थेन द्रवया युक्तलात् 'स्टप्रः,' श्रोभनी पर्धी श्रीवपत-मचमा यखाया 'सुपर्धः,' । ताबु प्रस्तं 'सुवापं' प्रवं, 'मिषेवसे' **जितरां चेवचे । चार्च स्टाः 'चमचा' प्रेताधिप्**तिदेवस्त, 'भवस्ता' परमेश्वरकामार्थामिकः, 'क्षभवाः' एतथाः, 'दूतः,। भवा वि वमं

## प्रहिता भवस्य चाभयाः(१) ॥ अनु १ २६॥

# श्रथ विशेष्टिनुवाकः।

(१) यदेतहं कसो भूता। वाग्दें व्यभिरायसि। दिवन्तं मेऽभिराय। तं संत्या मृत्यवं नय। स आर्त्याऽऽर्तिमा-च्हेतु(१)॥ अनु• ३०॥

प्रेषयति, यमश्र ग्रमं। श्रतः साचात्परम्परया चेाभयार्दूतः सन् इष्ट 'प्रचितः' प्रेषितः ॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रारण्यके चतुर्थप्रपाठके एकानचित्रोऽनुवाकः॥ १८॥

#### श्रथ तिंशोऽनुवाकः॥

श्रथ शालादकविषयमनुवाकमाह । (१) ''यदे तद्वक से स्वा ॰ स श्रात्यं त्तिमार्च्यत् ''(१) इति । दकः क्रोष्टा, हे 'वाग्देवि' ध्वनि-देवते, 'दक से। स्वा' दकादृत्पद्य, 'श्वभिरायिष' श्राभिशुस्थेन शब्दं करोषि, इति 'यत्,' तत् 'एतत्,' 'मे,' दिषनां, 'श्रभि-खद्य' 'राय' शब्दं कुरू । हे 'म्हिटो' । दक रूपं 'तं' 'दिषनां, 'श्वर्यवे' मारकाय देवाय, 'नय' प्रापय । 'सः' दिषन्, 'श्रात्थं रोषेष, 'श्राक्तिं दुःखं, 'श्रार्च्यं तु' प्राप्ते ॥

इति सायनाचार्थ्यविर्तिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रार्थ्यके चतुर्थप्रपाठके विंत्रोऽनुवाकः ॥ ३०॥

#### श्रथ एकचिंश्रीऽनुवाकः ।

(१)यदीषिता यदि वा खकामी। भ्येडको वदित् वाचमेता। तामिन्द्रामी ब्रह्मणा संविद्यना। शिवाम-स्मभ्यं क्षणुतं युहेषुं(१)॥ अनु॰ ३१॥

श्रय दाचिंश्री अनुवाकः ।

(१) दी घैमु खि दु इ गु । मास्म दक्षिण तो वदः । यदि

## श्रथ एकचिंश्रोऽनुवाकः॥

भयेडकविषयमनुवाकमाइ। (१) "यहीषिता यहि वा ॰ कणुतं यहेषु" (१) इति। एडको मिषः, स च युद्धव्यसनयुक्तः 'भयेडकः,' तन्दृष्ट्वैव भीत्या मनुष्याः पलायन्ते। स च 'यहि,' केनचित् 'ईषितः' प्रवित्तिः, 'यहि वा,' 'खकामी' खेच्छावर्त्ती सन्, 'एतां' सूयमाणां, 'वाचं वदित' ध्विनं करोति। हे 'इन्ह्राग्नी,' 'ब्रह्मणां' परमेश्वरेण सह, 'संविदानां' ऐकमत्यङ्गता, 'श्रद्मभ्यं' श्रद्माद्यं, 'ग्रहे- षु,' श्रद्भारीचेषु, 'तां' वाचं, 'श्रिवां' सुखकरीं, 'क्रणुतं कुहतं॥

द्रति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रार्द्यके चतुर्थप्रपाठके एकचित्रीऽनुवाकः॥ ३१॥

### श्रय दाचिंशेऽनुवाकः।

दीर्घमुखीविषयमनुवाकमार । (१)"दीर्घमुखि दुर्रणु • दिष-मां मेऽवबाधख"(१) रति । 'दीर्घमुखी' काकस्त्री, गर्दभी वा, 'दुष्टा

<sup>\*</sup> रजक इति DF चिक्रितपुक्तकदयपाठः।
† रवित इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

# दक्षिणता वदाहिषम् मेऽवंबाधख(१)॥ श्रनु॰ ३२॥

श्रथ चयक्तिंश्री रन्वाकः ।

(१) द्रत्यादुलूं कु श्रापंतत्। हिर्ख्याक्षे श्रयोमुखः। रक्षंसान्दूत श्रागंतः। तमिता नाशयाऽमे(१)॥ श्रनु॰ ३३॥

हनू: यसा: सा दुईणू: । हे 'दुईणु,' 'दीर्घमुखि,' 'दचणतः' दिचणभागे, 'मास्म वदः' ध्वनिसा कार्षीः, । 'यदि,' दिचणभागे, 'वदात्' प्रब्दकुर्याः, तदा 'मे,' 'दिषक्तं,' 'प्रवबाधस्त' विनात्रय ॥

द्दति सायनाचार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्घप्रकात्रे यजु-रारक्षके चतुर्घप्रपाठके दाचिंग्रीऽनुवाकः ॥ ३२॥

## श्रय नयक्तिंग्रीऽनुवाकः।

डलूकविषयमनुवाकमाइ। (१)"द्त्यादुलूकः • तिमतो ना-प्रयाद्रग्ने" (१)दिति। उलूकः, काकविरोधी घूकः, सेयं 'उलूकः,' 'दत्यात्' अनेन प्रकारेण, 'आपप्रत्' प्राप्नोत्। कीदृष्ठः, दिरप्यव-द्रके अविणी यस्त्रासी 'हिरप्शासः,' अयोवत् कृष्णवर्णमुखं य-स्वासी 'अयोमुखः,' स च यज्ञविघातिनां 'रचसां,' 'दूतः,' सन्, दृष्ठ समागतः'। हे 'अग्ने,' 'तं' उलूकं, 'दतः' स्वानात्, 'नाज्ञय'॥

दति सायमाचार्यविर्चिते माधनीये वेदार्धप्रकाग्रे यजुरा-रखके चतुर्थपपाठके चयक्तिंग्रोऽनुवाकः॥ ३३॥

#### ष्यथ चतुन्तिंत्रीऽन्वाकः।

(१)यद्वेतद्भूतान्यंन्वाविश्यं। देवीं वाचं वदसि। हि-षता नः परावद। तान्धृत्यो मृत्यवे न्य। त आर्त्याऽऽ-र्त्तिमार्च्छन्तु। श्रुप्तिनाऽग्निः संवदतां(१)॥ अनु॰ ३४॥

#### श्रय चतुक्तिंश्रीऽनुवाकः।

श्रय भृतीपसृष्ट् विषयमनुवाकमा । (१) "यदेत द्भृतान्यन्याविश्व श्रित्रानार्रायः संवदतां" (१) इति। यचराच सग्र चिट्टी
मनुष्यो यददित ति इषयमिदमुच्यते । यचा दिभृतानि प्राणिनः
मनुष्यान् श्रनुप्रविश्व 'देवीं वाचं' मनुष्याणामयोग्यां काश्चिदाचं,
'वदिस,' इति 'यत्,' 'एतत्' एतेन वचनेन, 'नः' श्रक्षाकं,
'दिषतः' श्रनून्, 'परावद' पराभृता यथा भवन्ति तथा वद। दे 'स्त्रयो,' यचा दिक्ष्प 'स्त्रयवे' परमस्त्युक्ष्पाय देवाय, 'तान्' दिषतः, 'नय' प्रापय। 'ते' दिषन्तः, 'श्राच्यां' रोगेण, 'श्रान्ति' दुःखं, 'श्राच्छंन्नु' प्राप्नुवन्तु । श्रक्षित्रचें 'श्रियना' उच्युक्समूलभा-गवर्त्तिना, 'श्रियः' उच्युका ग्रवन्ती, 'संवदतां' संवादमनुमतिं करोति॥

रति सायनाचार्यविचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रक्षके चतुर्थप्रपाठके चतुक्तिंत्रोऽनुवाकः ॥ ३४ ॥

<sup>\*</sup> परस्त्वुरूपाय इति D चिक्रितपुक्तवपाठः।

#### श्रय पञ्चित्रेशेऽनुवाकः।

(१) प्रसार्थे सक्थी पर्तसि। स्वामि निपेपि च। सेइ कंस्य च नाऽमेमत्(१) ॥ अनु॰ ३५ ॥

## त्रय षट्चिंशोऽनृवाकः।

(१) श्रिचिणा त्वा क्रिमे इति। कर्खेन जुमद्ग्रिना। विश्वावसे क्रिसेणा इतः। क्रिमीणाः राजा। अर्घेषाः

#### श्रय पश्च त्रिंगीऽनुवाकः।

त्रथ प्रकृतिविषयमनुवाकमाद्यः (१) "प्रमार्थ सक्ष्यः ॰ मेद्र कस्य च नाऽममत्" (१) दति । ग्रामगमनादी ग्रुभाग्रुभस् चकः पत्ती प्रकृतिः, दे प्रकृते 'सक्ष्या प्रमार्थ' जरू प्रसृती कता, दृष्ट् 'पतिष' । 'सव्यमिषि' वामस्रजुः, 'निपेपि च' पुनः पुनर्निमी-सर्याय च । तेन दोषेण 'दृष्ट्' त्रस्मिन् देशे, 'कस्य च न' कस्यापि पुरुषस्य, 'माऽममत्' रोगो मा भवतु ॥

र्ति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रार्च्यके चतुर्थप्रपाठके पश्चितिंग्रोऽनुवाकः॥ ३५॥

#### श्रय वर्ड्सिशेऽनुवाकः।

कत्यः । यदि घर्मधुक् क्रिमिणा स्थात्, श्रविणा ला क्रिमे इ-स्नीत्यनुवाकेनास्याः क्रिमोन् इन्यात् । श्रपि वा सार्विककेतत् प्रा-यसिनं क्रियेत इति । पाठस्त । (१)"श्रविणा ला क्रिमे इत्या ० स्थपितर्रुतः। श्रयो माताऽयो पिता। श्रयो स्थूरा श्रयो सुद्राः। श्रयो कृष्ण श्रयो श्रेताः। श्रयो श्रा-श्रातिका इताः। श्रेतािभः सुद्र सर्वे इताः(१)॥ श्रतु० ३६॥

श्रय सप्तिमोऽनुवाकः।
(९)श्राष्ट्ररावदा। स्टूतस्य इविद्यायया। तत्सृत्यं यद्मुं

स्रोताभिः यह सर्वे हताः"(१) इति । हे 'क्रिमे,' घर्मधुगादिवर्त्तान्, 'त्रिचिणा,' 'कष्वेन,' 'जमदिश्चना,' च महर्षिणा अनुग्रहीतः ऋषं लां 'हिन्सि'। 'विश्वावसीर्त्रह्मणा' विश्वावसुमंत्रकस्य गर्स्वदेख मन्त्रे-ण,'क्रिमोणां,' 'राजा' खामी, 'हतः'। 'त्रिप,' च 'एषां' क्रिमोणां, 'खपितः' श्रन्थोपि राजव्यतिरिक्तः प्रभुः, 'हतः। श्रपि च तव 'माता,' हता, तथा तव 'पिता'। श्रन्थेपि क्रिमथः 'स्त्रूलाः,' 'चुद्राः,' 'क्रणाः,' 'श्रेताः,' च नानाविधा 'हताः'। श्रपि च 'श्राशातिकाः' श्रागत्य श्रात्यमानाः श्रसाभिरेव बाध्यमानाः गवाशादिश्वरीरेषु वर्त्तमाना दंश्रयूकादयः सर्वेपि, 'श्रेताभिः' क्रिमिजातिभिः, 'सह,' मारिताः॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रारच्यके चतुर्यप्रपाठके षड्चिंशोऽनुवाकः ॥ १६॥

श्रय सप्तसिंग्रीऽनुवाकः।

कचा:। यमभिचरेत्त्रस्य लेशिक्तमवदानं क्रता श्राहरावद्य

यमस्य जमायाः। श्राद्धाम् तथाहि तत्। खण् पत् स्रतिं(१)॥ श्रनु॰ ३७॥

### यत्र त्रष्टतिंशीऽनुवाकः।

## (१) ब्रह्मणा त्वा श्रपामि। ब्रह्मणस्वा श्रपत्रेन श्रपा-

ग्रुतस्थेत्वनुवानेन जुड्डवात् इति। पाठस्तः। (१) "त्राहरावस्यः । खण् फण् विधि" (१) इति। 'यथा' यागनाले, 'ग्रुतस्य' 'हविषः' पक्तं हितः, 'त्रवद्य' त्रवदाय, जुड्ड इति। तथा हे अने लेहितं दितीयं 'त्राहर' त्रानय। 'त्रसुं' अनुं, 'यमस्य,' 'जन्मयोः' दन्तयोर्मध्ये, 'त्रादधामि' स्थापयामि' इति 'यत्,' 'तत् सत्यं'। 'तत् कार्यम्, 'तथाहि' तथेव त्रस्तः। दंग्रनध्यनेरनुकरण्ड्या 'खण्फण्' अन्दी, हते। यथा भवतस्तथा अने मारितासि॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते साधवीये वेदार्थप्रकामे युजु-रारकाके चतुर्थपपाठके सप्तिचित्रोऽनुवाकः ॥ ३७ ॥

### श्रष्ट श्रष्टितंश्रोऽनुवकः ।

कत्यः । यमभियाद्दियम् स्थात् चिरात्रावरं ब्रह्मचये चित्ता त्रागत्य एनमभियाद्दरेत्, ब्रह्मणा त्वा श्रपामोत्य-नुवाकेनेति । पाठस्त । (१)''ब्रह्मणा त्वा श्रपामि ॰ त्रधरे। मत्पद्य-स्वासा''(१) दति । दे श्रत्रो त्वां देवदत्तनामानं 'ब्रह्मणा' मन्त्रेष, 'श्रपामि' श्रापयुक्तं करोमि। 'ब्रह्मणः' परमात्मवस्तुनः, 'श्रपयेन' श्रा-

<sup>\*</sup> खट्षाट्मच्दी इति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

मि। घोरेणं त्वा भगूणां चर्युषा प्रेश्चे। रेाद्रेण त्वाऽङ्गि-रसां मनेसा ध्यायामि। ऋघस्यं त्वा धारं या विध्यामि। ऋषरो मत्पंचस्वासी (१) ॥ ऋन् १८॥

श्रथ एकानचलारिशेष्ट्रिवाकः।
(१) उत्तुद शिमिजावरि। तस्येजे तस्य उत्तुद । गि-

पसामर्थेन, लां 'प्रपामि'। 'स्गूणां' महर्षीणां, समन्धिना 'घोरेख' उग्रेख, 'चचुपा,' लां 'प्रेचे'। 'त्रिङ्गरमां' महर्षीणां, समन्धिना 'राद्रेख' उग्रेख, 'मनसा,' 'लां,' 'ध्यायामि'। 'त्रवस्थ' पापरूपस्थ क्रूरस्थायुधस्थ सङ्गरूपस्थ, 'धारया,' लां 'विध्यामि'। 'त्रसी' हे दे-वदस्तरूप, लं 'मत्' त्रभिचरित्तः " पुरुषात्, 'त्रधरः,' 'पद्यस्थ' वर्षाचीनः पतिता भव॥

र्रात सायनाचार्थविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रारखके चतुर्थप्रपाठके ऋष्टविंभोऽनुवाकः॥ ३८॥

#### श्रय एकीनचलारिंग्रीऽनुवाकः।

कत्यः। यं दियात्तस्य गेष्ठियचनमेषधीत्रिसनेत्, उत्तुद् विभिजावरीत्यनुवाकेन। ऋषि वा गेष्ठस्वैवादचिषं दार्वाज्ञमे-तेनैव विचास्रयेदिति। पाठस्ता (१)"उत्तुद विभिजावरि ०

<sup>\*</sup> चिभिवदत इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

री श्रान् प्रवेशय। मरी चीरूप सर्नुद। यावेद्तः प्र-स्तादुदयाति स्रयः। तावेद्ति। प्रमुक्तीशय। याऽस्मान्दे-ष्टि। यचे व्यं दिषाः ॥ श्रानु १ ३६॥

श्रय चलारिंशोऽनुवाकः।

(१)भूर्भृवः सुवा सुर्भृवः सुवा सूर्भृवः सुवः। सुवा-

यश्च वयं दिशः"(१) इति । क्षिमन्तरेण खयमेवोत्पन्ना 'श्निमजावरी,' हे तथाविधीषधे, 'उनुद' श्रनुमृत्कत्य यथितं कुद । हे'तन्त्रोजे' तख श्रयमखाने समुत्पन्ने श्रोषधे, तदीये 'तन्त्ये,' प्रविश्व तं
'उनुद'। ततो ग्रहात् श्रष्टं कला 'गिरीमनुप्रवेश्य'। ततः 'मरीचीः'
दावाग्निरस्नीन्, 'उप' प्रापय्य, 'सन्नुद' सम्यक् निराकुद । 'स्र्यः,'
यावता काखेन 'इतः' देशात्, 'पुरस्तात्' पूर्वस्वान्दिश्च, उदेति,
'तावता, काखेन, 'इतः' देशात्, 'श्रमुं' हेशारं, हेय्यञ्च 'नाश्चय'॥

रति सायनाचार्यावरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाते युज्-रार्य्यके चतुर्थप्रपाठके एकानचलारिकाऽनुवाकः॥ ३८॥

## श्रय चलारिंग्रीऽनुवाकः।

कस्यः। यद्युद्गाता पुरुषः साम गायेत्, ऋध्वर्युरेवैतेंन साम्रा-द्गायेत्। अर्भुवः स्वरित्यनुवाकेनेति। पाठस्र। (९)"अर्भुवः स्वे ऽधायि भुवे। ऽधायि भुवे। ऽधायि। नुम्खायि नुम्खं नु-म्खायि नुम्खं नुम्खायि नुम्खं। निधार्थो। वापि नि-धार्थो। वापि निधार्थे। उपाये। सु-वर्षाक्योतिः । अनु० ४०॥

#### श्रथ एकचलारिंग्रीऽनुवाकः।

(१)पृष्टिवी सुमित्। तामुग्निः समिन्धे। साऽग्निः स-

अर्थुवः स्वः • स्वर्षेच्योतिः"(१) रित । एते सर्वे स्रोभिविष्रेषाः । स्वममारेष स्रोभेरेव स्वरविष्ठिः साम श्रागायेत् । गानार्था तत्र तत्राष्ट्रिः । अरादयस्त्रयो खोका रष्टार्थप्रदाः सन्तु, विष्रेषतः 'श्रुवः,' सकाष्ट्रात् 'श्रुधायि' सर्वेमिष्टं सम्पादितं । नृभिर्मनृष्येर्मन्यते, श्रुभीष्टलेन स्रार्थते रित 'नृम्यं' सुसं, नृम्णे सुस्ने सत्यपि पुनः 'नृम्यं' सुसं, श्रुसः । 'निधायः' नितरां सम्पादनीया भागः, 'श्रुवापि' प्राप्तं । मत्यर्था वातिधातः । 'ए'कारो देवतासम्माधनार्थः । दे देवते 'श्रुसो' श्रुसास, 'सुवर्षञ्चोतिः' सुवर्णसमानं च्यातिः सम्पद्यतां ॥

दति सायगाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रारप्यके चतुर्थप्रपाठके चलारिक्राऽनुवाकः॥ ४०॥

श्रय एकचलारिंश्रीऽनुवाकः।

सचे चवानारदीचां व्याख्यासाम इत्युपक्रम्याभिदितं, चतस

<sup>\*</sup> भुवेद्धायि इति वाकां G, I, J चिक्रितमुक्तकानां मूकपाठे वर्त्तते, भाष्ये तु 'भुवेदधावि' इति पाठ एव दक्षते।

मिन्धे। तामुद्दः समिन्धे। सा मा समिद्धा। त्रायुषा
तेर्जसा। वर्षसा श्रिया। यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेने। श्रकार्येन समिन्ताः खाद्याः । (१) श्रुन्तरिश्चः समिन्। १॥
तां वायुः समिन्धे। सा वायुः समिन्धे। तामुद्दः
समिन्धे। सा मा समिद्धा। श्रायुषा तेर्जसा। वर्षसा श्रिया। यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेने। श्रुवार्थेन समिनाः खाद्याः। (१) द्याः समित्। तामीदित्यः समिन्धे॥ १॥

न्नीदुम्नरी: यिमधे। खृतान्वका न्रभ्याद्धाति, पृथिवी यिमिद् त्येतैर्मन्नेरिति । तत्र प्रथमं मन्त्रमाइ । (१)"पृथिवी यिमित् ० न्रज्ञाचेन यिमना एखाइ।"(१) इति । 'पृथिवी,' देवता, य-स्वग्दीष्यमानलात् 'यिमित्,' इत्युच्यते । 'तां' पृथियाख्यां यिमधं, 'न्नियः,' देवः, 'यिमिन्धे' यस्यग्दीपितवान् । 'या' च पृथियाख्या यिमत्, 'न्नियः,' देवं, 'यिमिन्धे' यस्यन्दीपयिति । 'तां' पृथिवी-क्पां यिमधं, 'न्नाइं,' 'यिमिन्धे' यस्यक् प्रकाशयामि । 'या' च देवता, स्वा 'यिमिद्धा,' यती, मां न्नायुरादिभिः 'यिमिन्तां' सम्यक् प्रकाशयतु । 'तेनः' शरीरकान्तिः, 'वर्षः' वान्नदीप्तिः ॥

त्रय दितीयहतीयमन्त्रावाह । (१)"त्रनारिच १ सित् ॰ सञ्जा-

<sup>\*</sup> समिन्धतामिति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

साऽऽदित्यः सिमेन्धे। तामुद्रः सिमेन्धे। सामा स-मिद्या। आयुषा तेजसा। वर्षसा श्रिया। यशसा ब्रह्मवर्षसेने। स्वाधेन सिमेन्ताः स्वाद्यं (१)। (१) प्राजा-पत्या में सिमदंसि सपत्रक्षयं थी। सातृ ख्यदा में ऽसि स्वाद्यं । (१) अग्ने वतपते वतन्त्रं रिष्यामि॥ ३॥

तक्क्षेत्रेयं तन्त्रे राध्यतां। वार्या व्रतपत् श्रादित्य व्रतपते। वृतानां वृतपते वृतक्षिरिष्यामि। तक्क्षेत्रेयं

चेन यमिन्ताः खाडां"<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>''चैाः यमित् ॰ त्रन्नाचेन यमिन्ताः खाडां"<sup>(१)</sup> दति पूर्वतद्वाखेया ॥

चतुर्थं मन्त्रमाइ। (४) "प्राजापत्या मे ॰ भ्राद्वयद्या मेऽसि खाद्या" १ इति। दे समित्, लं 'प्राजापत्या' प्रजापितसम्बिनी, 'सपत्रचयणी' वैरिविनाप्रनी, 'मे' 'समिदसि' सम्यग्दीपिकाऽसि। तस्मात् 'मे' मम, 'भ्राद्वयद्या प्रसि' प्रवृचातिनी भवसि। खाड-तमिदमस्त ॥

कस्यः। श्रय देवता उपतिष्ठते, श्रम्भे जतपते जतं चरिख्यामीति। पाठस्त । (१) "श्रम्भे जतपते ॰ तस्मे राध्यतां" (१)
दित्त । हे 'जतपते' श्रवान्तरदी हारूपस्य जतस्य पासक श्रमे,
'जतं,' ददमहं 'चरिख्यामि'। सत्प्रसादात् 'तत्' जतं, कन्तुं 'ज्ञकेयं'
क्रमो भूषासं। 'मे' मदीयं, 'तत्' जतं, 'राध्यतां' सम्हिद्धं
मच्चतु । वायो जतपत दत्येतस्मिन् उत्तरस्मिन् च जतं चरिखाः

तन्त्रे राध्यतां(१) । (१) बीः समित् । तामीद्त्यः स-मिन्धे । साऽऽद्त्र्यः समिन्धे । तामुदः समिन्धे । सा मा समिदा । त्रायुषा तेत्रसा ॥ ४ ॥

वर्षेसा श्रिया। यथसा ब्रह्मवर्षसेनं। श्रुक्षार्थेन् सिमंनाः खाद्या। श्रुन्तरिष्ठः सुमित्। तां वायुः समिन्धे। सा वायुः सिन्धे। तामुदः सिन्धे। सामा सिमंद्या। श्रायंषा तेत्रंसा। वर्षेसा श्रिया। प्रा

यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेन । श्रुकार्येन सिमन्ताः स्वार्षः । पृथिवी समित्। तामुग्नः सिमन्धे। साऽग्निः स-मिन्धे। तामुद्दः सिमन्धे। सा मा सिमंद्वा। श्रा-युषा तेश्रेसा। वर्षसा श्रिया। यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेन ॥

मीत्यादिकमनुषच्यते । एतदर्थमेव चतुर्थमन्त्रे पुनराचातं । व्रतपत इत्युक्तस्य पुनरपि वतानामित्युक्तिः कृत्स्तवतस्वीकारार्था ॥

कस्यः । श्रावृत्तिर्मक्तैः यमिध श्राधाय श्रावृत्तिर्देवता उपस्ना-येति । पाठस्त । (()"द्याः समित् । तद्यकं तस्ये राधि"(() इति । त्रतावसाने कर्त्त्रयलात् 'श्रचारिषं', इत्यादिश्वतार्थवास्त्रम्वयाः । तद्भि चतुर्षु वेदत्रतेषु साम्यत्रतमित्यभिधीयते । एतस्य प्रवर्श्यञ्च-लाभावेपि श्रुक्तियकाष्टेशक्षमस्त्रसापेचलात् श्रचासातं । एतस्र श्रुकार्धेन समिन्ताः स्वादं । ग्राञ्चापत्या में समिद्सि सपत्रश्चयेखी । खात्र्य्यद्या मेंऽसि स्वादं ।
श्वादित्य व्रतपते व्रतमंचारिषं । तदंशकं तन्त्रे
राधि । वाया व्रतपतेऽग्ने व्रतपते । वृतानां वृतपते
वृतमंचारिषं । तदंशकं तन्त्रे राधि (१) ॥ ६ ॥

समित्, समिन्धे, वृतं चेरिष्यामि, तेर्जसा, श्रिया, यर्शसा ब्रह्मवर्षसेन, ऋष्टी चे॥ अनु० ४१॥

षय दिचलारिं शेऽनुवाकः ।
(१) श्रक्तो वार्तः पवतां मात्रिश्चा श्रक्तंस्तपतु स्र्यः।

स्रकारेण दर्शितं, श्रथेनं सर्वेषामनुवाकानां प्रस्तीरभिष्याद्यार-यति, प्रथमोत्तमयोर्वेश्तममेनानुवाकेन शान्तिं छलेति॥

इति सायनाचार्यविर्त्ति माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रारस्रके चतुर्थप्रपाठके एकचलारिंग्रीऽनुवाकः॥ ४१॥

## प्रथ दिचलारिकोऽनुवाकः।

कचाः । गामवस्रच्य मदनीर्पसृष्टीत्तमेनानुवाकेन ज्ञानितं कुर्वन्ति, एवं सायं प्रातः प्रवर्धोपसङ्गां चरन्तीति । तसिस्ननु-वाके प्रथमं भन्तमार । (१)"ज्ञकी वातः ० प्रतिधीयतां"(१) इति । श्रहानि शक्तवन्तु नः श्रः राचिः प्रतिधीयतां (१) । (१) श्र-मुषा ने। व्युष्कतु शर्मादित्य उदेतु नः । श्रिवा नः श्र-न्तमा भव सुन्दडीका सर्यस्वति। मा ते व्याम संदर्शि (१)। (१) इडाये वास्त्वेसि वास्तुमदास्तुमन्ता स्र्यास्म मा वा-स्तान्कित्सा श्रवास्तुः स भूयाची उस्रान्देष्टि यन्त्रे वयं

'माति सा' श्रन्ति रिचिनिवासी, 'वातः,' 'नः' श्रस्ताकं, 'श्रं' सुखं, यथा भवति, तथा, 'पवतां'। 'सूर्यः,' श्रपि तथेव 'तपतु'। 'श्रहानि,' श्रपि 'नः' श्रस्ताकं, सुखकराषि 'भवन्तु'। 'राचिः,' स सुखकरी सम्पद्यतां॥

दितीयं मन्त्रमाइ।(१)"श्रमुषा ने। युक्कतु • मा ते योम संदु-श्रि"(१) दति। 'खषा', देवी, 'नः' श्रस्थाकं, सुखकरी प्रभातं करेति। 'श्रादित्यः,' चास्राकं सुखकरः 'खदेतु'। हे 'सरखति,' लं 'नः' श्रस्थान् प्रति, 'श्रिवा' श्रनुकूखा, 'श्रन्तमा' श्रतिश्रयेन सर्वे।पद्रवश्रमनी, 'सुम्हडोका' सुष्ठु सुखकरी, च 'भव'। 'ते संदुश्वि' तव कटाचे स्ति, 'योम' सुखशूरूयनं, 'मा,'श्रत्॥

हतीयं मन्त्रमाइ। (१) ''इडाये वास्तु ० यं च वयन्दित्रः" (१) इति। हे भ्रमे लं 'इडाये' धेनुक्पाया इडादेखाः, 'वासु ग्र-सि'निवासस्तानमसि। सर्वे जगत् लत्प्रसादात् 'वास्तुमत्' निवास-स्त्रानयुक्तं भवतु। वयमपि लत्प्रसादात् 'वास्तुमनः' निवासस्त्रानयु-क्ताः, 'भ्रयास्त्र'। 'वास्तेः,' निवासस्त्रानात्'माहित्स्त्र' विक्रिसा मा- दिषाः (१) । (१) प्रतिष्ठाऽसि प्रतिष्ठावंको स्वयासा मा प्रं-तिष्ठा यात्र्वित्सा स्वप्रतिष्ठः स भूयाचीऽस्भानदेष्टि यं चं वयं दिषाः (१) । (१) स्त्रा वात वाष्टि भेषत्रं वि वात वाष्ट्रि यद्रपं:। त्वः ष्टि विश्वभेषत्रा देवानां दूत रैयं-से (१) । (१) दाविमी वाता वात स्वासिन्धे रापंरावतः ॥१॥

भ्रयासा। 'हि' यसात्, 'वयमेवंविधाः तसादसाकं विपरीतः 'यः' देष्टा, यस देखः, सायं 'श्रवासुः' निवासस्यानरहिता भ्रयात्॥

श्रय चतुर्थे मन्त्रमार । <sup>(४)</sup>"प्रतिष्ठासि प्रतिष्ठावन्तः ॰ देष्टि' यं च वयं दिश्रः"<sup>(४)</sup> रति । 'प्रतिष्ठा' श्राधारः । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रथ पश्चमं मन्त्रमाइ। (१) 'श्रा वात वाहि भेवजं ॰ दे-वानां दूत ई यथे" (१) इति। हे 'वात' वाया, मे 'भेवजं', यथा भवति तथा, 'श्रावाहि' श्रक्षान् प्रति धर्वता वातसुद्ध। हे 'वात,' 'यद्रपः' पापमस्ति, तत् 'विवाहि' विश्वेष्य गच्छ। यस्तात् 'तं,' 'विश्वभेषजः' इति विश्वस्य चिकित्सकः, 'देवानां दूतः,' च सन् 'ई. यथे' गच्छि ॥

श्रय पष्टं मन्त्रमाष्ट्र । (९) "दाविमी वाती ॰ परान्ये वातु यद्रपः" (९) इति । 'दमी' खेाके दुःश्वमानी, 'दी वाती,' 'श्राविन्थाः' यमुद्रयद्दिते प्रदेशे, 'श्रापरावतः' दूरवर्त्ताक्षीक- दशं मे जन्य जा वातु पराऽन्हो वातु यद्रपंः (१) ।
(१) यद्दे वात ते गृष्ठे उद्यतस्य निधि हितः। तता ने।
देहि जीवसे तता ने। धेषि भेषजं। तता ने। मण्
जावेष् (१) (१) वातु जा वातु भेषजः शंसू में वे। सूनें।
हृदे। प्रष जायू १ वि तारिषत् (१)। (१) इन्द्रस्य गृष्ठी-

युक्ते देन्ने, 'वातः' सञ्चरतः। ज्ञान्तो वायुरेकः, तीन्रोऽपरः, तयोर्मध्ये 'ग्रन्थः' एकः ज्ञान्तः, 'मे' मम, 'दचं ज्ञावातु' सुखं सम्पादयतु। 'ग्रन्थः' तीन्रो वायुः, 'यद्रपः' मम यत्पापमस्ति, तत् 'परा वातु' विनाजयतु॥

श्रथ सप्तमं मन्त्रमाइ। (०)''यददो वात ० ततो ने। मइ श्रा-वह''(०) इति। हे 'वात,' 'ते ग्रहे,' 'यददः' यः श्रमे, 'श्रम्धतस्य निधिः,' 'हितः' स्थापितः, 'ततः' निधेः सकाश्रात्, 'नः' श्रस्ताकं, 'जीवसे' जीवनाय, 'देहि' कियदप्यम्यतं प्रयस्य। 'ततः' श्रम्धतात्, 'नः' श्रस्ताकं, 'भेषजं देहि' श्रीषधं सन्पाद्य। 'ततः' तस्तात्, 'नः' श्रस्ताकं, 'मइ श्रावह' तेजः सन्पाद्य।

ष्याष्टमं मक्तमाइ। (म)"वात षावात भेषजः • प्रष ष्यायूः वि तारिवत्" (म) इति। ष्रयं 'वातः' 'भेषजं,' यया भवति तथा, 'षावातु'। 'मः' ष्रसाकं, 'इदे' मनसे, 'प्रशूः' ष्यिष्टवानिं भावयम्, 'मयोश्वः' सुखं च भावयम्, वर्त्ततां। 'मः' ष्रसाकं, 'ष्रायूंवि' चिरकासजीवनानि, 'प्रतारिवत्' प्रकर्वेण वर्धयतु ॥ ऽसि तं त्वा प्रपेशे सगुः सार्थः। सह यको श्रस्ति तेनं रे। (१०)भुः प्रपेशे भुवः प्रपेशे भुवः प्रपेशे भू-भृवः सुवः प्रपेशे वायुं प्रपृश्चेऽनीतीं देवतां प्रपृश्चेऽ-स्मानमाख्यं प्रपेशे प्रशापतिक्रीक्षाके।शं ब्रह्म प्रपेश प्रपेशे(१०)।(१९)श्चन्तिर्श्वं म उर्वन्तरं बृहद्ययः पर्वताश्च

त्रय नवमं मन्त्रमाष । (८)"र्ष्य यहाऽसि ० सद यसे त्रसि तेन"(८) इति । त्रनेष्ठमन्देन परमैत्रर्थयोगादादित्य उत्यते। तथा च ब्राह्मणं। त्रसी वा त्रादित्य इत्र एष प्रजा-पतिरिति। हे त्रादित्यमण्डस सं 'इत्र्स यहोऽसि' चादित्यस्य निवासस्तानमि । 'तं' तादृष्ठमादित्यग्रहं, सां 'प्रपर्थे' प्राप्तोमि । कोदृत्रोऽहं, 'सगुः' गेसिहितः, 'सासः' प्रस्वसहितः, त्रन्यद्पि 'ने', 'यत्' वस्तु, विद्यते 'तेन सह', सां प्रविद्यामि ॥

त्रच दशमं मक्तमाइ। (१०)"भूः प्रपद्ये भुवः प्रपद्ये ॰ त्रज्ञा प्रपद्ये ॐ प्रपद्ये"(१०) इति। 'भः प्रपद्ये' भूक्षेंकदेवतां प्रपत्ने स्थि। एतमुक्तरचापि चणाव्यक्षानां प्रपत्तिक्षणा समसानामपि प्रपत्तिः। 'चनाक्तां' इत्यनेन चारोग्यकरी देवते।च्यते। 'चावणं' खनितुमग्रकां, 'च्रम्यानं' दृढं पाषाणं, 'प्रपद्ये'। पाषाण-वहार्क्यमयास्तित्यर्थः। 'प्रजापतेः', सम्बन्धि 'ब्रह्मकोग्नं' सर्वमन्त्रा-धारभूतं, 'ब्रह्म' वेदस्रक्ष्पं, प्रपद्ये। 'ॐ'कारेण परमात्मा उच्यते, तमपि 'प्रपद्ये'॥

यया वातः ख्रस्या खंस्ति मां तया ख्रस्या खंस्ति मा-नंसानि(११)।(१९)प्राचीपानी खृत्योमी पातं प्राचीपानी मा मीडासिष्टं(१९) (१९)मियं मेथां मियं प्रजां मय्यप्ति-स्तेजी द्धातु मियं मेथां मियं प्रजां मयीन्द्रं इन्द्रियं

श्रयेकादश्रमक्षमाइ। (११) "श्रक्ति सं उर्वक्तरं ० खिस्त मानधानि" (११) इति । यदिदं 'श्रक्तिर्स्तं', श्रस्ति तत् 'मे' मद्धं, 'खर्वक्तरं' विस्तीर्णायकाशः, श्रयात्। तिस्त्रक्तिरिस्ते 'श्रययः' गाईपत्यादयः, 'पर्वताः' मेर्वादयस्त, 'श्रद्धत्' श्रधिकं सुखं यथा भवति तथा, वर्त्ततामिति श्रेषः। श्रद्धाक्तिरिस्तं सुखं यथा भवति तथा, वर्त्ततामिति श्रेषः। श्रद्धाक्तिरिस्तं सुखं यथा 'यया खस्या' चेमहेतुश्रतया कियया, 'मां', प्रति 'खस्ति' चेमं, प्रापयतिति श्रेषः। 'तया खस्त्रा' चेमहेतुश्रतया कियया, 'मा-नसानि' श्रस्तदोथान्यकाःकरणानि, 'खस्ति' चेमं, प्रापयतिति श्रेषः॥

श्रय दादशं मक्तमाइ। (१२) "प्राणापानी • मा माइ। सिष्टं "(१२) द्ति। दे प्राणापानदेवी 'म्हिटी:', स्काशात् मां 'पातं' एकतं। दे 'प्राणापानी', युवां मां कदाचिद्पि 'माइ। सिष्टं' मा-परित्यक्रतं॥

श्रय चयोदशं मन्त्रमाह। (११) "मयि मेधां मयि प्रजां • स्र्यो भाजो दधातु" (११) द्रति। यन्यतदर्थधारणश्रक्तिः 'मेधा', 'प्रजा' पुचादिः, 'तेजः' श्ररीरकान्तिः, तत्तवे 'श्रप्तिश्रं स्र्या-

दंधातु मिर्य नेधां मिर्य प्रजां मिय् हर्ये। साजां दथातु<sup>(११)</sup> ॥ २ ॥

(१४) चुिभर्क्षुभिः परिपातम्स्मानरिष्टेभिरिश्वना सै।भेगेभिः। तन्ने। मिचे। वर्षेषा मामद्दनामदितिः सिन्धुः पृथ्विषी जत्र चौः(१४)। (१४) कया नश्चिच श्राभुव-दूती सदार्षधः सस्ता। कया श्रचिषया वृता(१४)।

दयतु । 'इन्द्रियं' चचुरादिपाटवं, 'भ्राजः' दोप्तिजासं,\* श्रन्यत् पूर्ववत् ॥

श्रय चतुर्दशं मक्तमाइ। (१४) "चुभिरक्तुभिः परिपातं ॰ पृथिवी उत चौः "(१४) इति। हे 'श्रयिना', 'सुभगेभिः' सामाग्रैः स्क्रिः, 'श्रसान् पातं', की वृश्चैः, 'श्रुभिः' चातमानैः, 'श्रक्तुभिः' रज्जन्दिद्रव्ययुक्तैः, च 'श्रविष्टेभिः' विनाशरिहतैः। 'नः' श्रसाकं, 'तत्' श्रयिनोः पासनं, मित्रादयो 'मामहन्तां' श्रतिश्चेन पूजयन्तु। 'सिन्धः' ससुद्रः॥

श्रय पश्चदशं मन्त्रमाइ। (१६)"कया नश्चित्र ० श्रचिष्ठया-वृता''(१६) इति। कस्य प्रजापतेः सम्बन्धिनीत्यसिस्त्रेर्ये 'का' इति श्रव्दः स्त्रीलिङ्गो वर्त्तते। 'जति'श्रव्दो रचावाचो, 'कया' जत्या' प्रजापतिसम्बन्धिना रच्छेन, 'चित्र श्राभुवत्' चिचेऽयं यज्ञः 'नः'

<sup>\*</sup> दीप्तिजातं इति D चिक्रितपुक्तक्रपाठः।

(१९)कस्वा सत्यो मदानां मः इष्टिशे मत्सदन्धंसः । इ-ढाचिद्ाकने वसुं(१९) । (१०) श्रभीषु खः ससीनामविता अरितृखां । श्रतभावास्यूतिभिः(१०) । (१०) वर्यः सुपक्षा

श्रसान् प्रति, श्रागतः । की दृशे । यज्ञः, 'सदा हधः' सर्वदा वर्धमानः, 'सखा' सखिवत् प्रियतमः, स च यज्ञः 'कया' प्रजापतिसन्निन्या, 'त्रचिष्ठया' श्रतित्रयितया श्रात्था, 'हता' वर्त्तते ॥

श्रथ घोडशं मन्त्रमाइ। (१९) 'कस्वा सत्यः ॰ श्राह्जे वसु''(१९) इति। हे प्रवर्शे लां 'कः' प्रजापितः, 'मसत्' मह्यतां हर्षयत्। कीदृशः प्रजापितः, 'सत्यः' परमार्थस्तः, 'महानां' हर्षकारणानामायुराहोनां, 'श्रन्थसः' श्रवस्य च, 'मंहिष्ठः' श्रतिश्येन वर्धयिता, 'श्राष्ट्रजे' सर्वताऽनिष्टभङ्गार्थे, 'वसु' श्रूपेचितं धनं, 'इढाचित्' दृढमेव, करोलिति श्रेषः॥

श्रथ सप्तर्मं मन्त्रमार । (१०)"सभीषुणः • जितिभः"(१०) इति । हे प्रजापते 'जित्तिषां' जरणमीलानां, 'सखीनां' सिखिनियाणां, 'नः' श्रसाकं, 'मतमूतिभिः' मतमङ्काकेः रचणः, 'श्रभीषु' सर्वतः, सष्टु 'श्रविता भवासि' रचिता भव॥

श्रथाष्टादश्रं मन्त्रमाइ। (१०)"वयः सुपर्णा ॰ निधयेव बद्भान्"(१०) इति। केचित् 'ऋषयः', 'इन्द्रसुपसेदुः', कार्यार्थप्रा-

<sup>\*</sup> आऋजे इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> मेर्बरु इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

जपंसेद्रिक्षं प्रियमेथा ऋषया नाधमानाः। अपं ध्वान्तमूर्णुहि पूर्धि चर्स्नमुग्ध्यसान्निध्येव बहान् (१०)॥ ॥ ॥ ॥

(१८) शक्ती देवीर भिष्टं य श्वापी भवन्त पीतर्थे। श्रंथी-र्भिस्वन्त नः(१८)। (१०) ई.श्राना वार्थीखां स्रयंन्ती-

तिष्पवित्तः। की दृष्ठा ऋषयः, 'वयः' पित्रमूर्त्तिधारिणः, त्रतएव 'सुपर्णः' त्रोभनपचीपेताः, 'प्रियमेधाः' त्रधीतस्य त्रुतस्य धा-रचत्रक्तिमेधाः तस्यां प्रीतियुक्ताः। 'नाधमानाः' किञ्चित्कार्यं याचमानाः। स एव याञ्चाप्रकारः स्पष्टीकियते। हे इन्द्र 'ध्वानं' त्रज्ञानस्वस्यमन्धकारं, 'त्रपोर्णुहि' त्रपसार्य। 'चचुः' ज्ञानस्वस्यं हु हिं, 'पूर्धि' पूर्य। 'निध्येव' स्ट्रङ्कास्येव, त्रज्ञानेन, 'बद्धान्', 'त्रसान्', 'सुसुन्धि' तस्माद्ज्ञानात् बन्धनाकोत्त्रय॥

श्रधिकानविंशं मन्त्रमाह। (१८) "श्रद्धो देवीरभिष्ट्य ० श्रंथो-रभिस्तवन्तु नः" (१८) इति। 'श्रापः', देखः, 'नः' श्रस्ताकं, 'श्रभिष्ट्ये पीतये' श्रभीष्टाय पानाय, 'श्रं' सुखहेतवः, 'भवन्तु'। किश्च 'नः' श्रस्ताकं, 'श्रं' सुखं, यथा भवति तथा, 'श्रंथोः' दुःखवियोगः, यथा भवति तथा, 'श्रभिस्तवन्तु' सर्वतः प्रवहन्तु ।

ष्यथ विंग्नं मन्त्रमार । <sup>(१०)</sup>'ईज्ञाना वार्याणां ॰ याचामि भेषजं''<sup>(१०)</sup> दति । स्रदं 'स्रपः', देवीः प्रति, 'भेषजं' पापविनात्र- श्वर्षणीनां। श्रुपे। याचामि भेष्ठं (१०) । (१९) सुमिषा न श्राप श्रोषंधयः सन्तु दुर्मिषास्तसौ स्यासुर्ये। उस्मान् देष्टि यश्चे वयं दिषाः (१९)। (१९) श्रापे। दिष्ठा मंद्रीसुव-स्ता ने जुर्जे देधातन। महे रणीय श्रष्टीसे (१९)। (१९) ये।

कारणमेषधं, 'याचामि', इति। की दृशीरपः, 'वार्याणां' वर-णोयानां कामानां, 'र्रशानाः' दातुं समर्थाः, 'चर्षणीनां' मनु-व्याणां, 'चयन्तोः' निवासचेतुश्वताः॥

श्रयेकविंशं मन्त्रमाइ। (१९) 'सुमिना न श्रापः ० यश्च वयं दिश्वः''(१९) दति। 'श्रापः', 'श्रोषधयः', च द्रत्येता दिविधा देव-ताः, 'नः' श्रस्मान् प्रति, 'सुमिनाः' सृष्टु स्विग्धाः, 'सन्तु'। 'यः' श्रस्मदीयः श्रनुः, 'तस्मै', 'दुर्मिनाः' दुईदया विरोधिनः, 'सन्तु'॥

श्रथ दाविंग्रं मन्त्रमाइ। (११) "श्रापो हि हा मयो भुवः ॰ मदे रखाय चन्नसे" (११) द्दित । 'हि'शब्द एवकारार्थः प्रसिद्धीची वा। हे 'श्रापः', यूयमेव 'मयोभुवः ख' सुखद्य भाविययो भवत । खान-पानादि हेतुलेन सुखीत्पादकलं प्रसिद्धं। 'ताः' तादृष्यो यूयं, 'नः' श्रद्धान्, 'जर्जे' रसाय, भवदीयरसानुभवार्थे, 'दधातन' खापयत। किञ्च, 'महे' महते, 'रखाय' रमणीयाय, 'चर्चवे' दर्शनीयाय, 'दधातन' श्रद्धान् परतत्त्वसाचात्कारये। ग्राग्न कुद्तेत्वर्थः॥

श्रय चरोविंगं मन्त्रमाइ। <sup>(२१)</sup>"यो वः श्रिवतमा रसः ॰ उन्नतीरिव मातरः"<sup>(२१)</sup> इति। 'वः' युगानं, 'त्रिवतमः' श्रान्स- वेः शिवर्तमी रसस्तस्य भाजयतेष्ठ नेः। उश्रतीरिव मातरेः(११)। (१४)तस्मा अरंजमाम वेष्यस्य स्रयाय जिन्स्य ॥ ४॥

श्रापी जनर्यथा च नः(१४)। (१६)पृथिवी शाना साऽग्निना शान्ता सा में शान्ता शुर्च श्रमयतु(१६)।

तमः सुधैकहेतुः, यो 'रसः', त्रस्ति। 'रूह्र', श्रक्षिन् कर्मणि,
'मः' श्रक्षान्, 'तस्त्र', 'भाजयत' रसं प्रापयत। तत्र दृष्टान्तः,
'अन्नतीरित मातरः' इति, कामयमानाः प्रीतियुक्ता मातरे। यथा
स्त्रकीयस्त्रस्यरसं प्रापयन्ति तदत्॥

श्रथ चतुर्विश्रं मक्तमाइ। (१४) 'तस्ता श्ररक्तमाम ॰ जनयथा च नः'' (१४) इति। 'यस्त रसस्य, 'चयाय' चयेष निवासेन, 'जिन् चय' यूयं प्रोता भवथ, 'तस्ते' रसाय, 'वः' युगान्, 'श्ररक्तमाम' श्रसं स्थां प्राप्तुमः। किञ्च, हे 'श्रापः', यूयं नः' श्रसान्, 'जनयथ' प्रकात्पादकान् कुहत्॥

श्रथ पश्चितिं मन्त्रमाद । (१४) "प्रथिती श्रान्ता ॰ ग्रू त्रथ्र समग्रत" (१६, दित । चेरं 'प्रथिती', देवता, 'सा', द्रयं 'श्रान्ता' सर्वे। पद्रवश्रमन्युता, न केवसं खयमेव किन्तु 'श्रश्चिना', देवेन सद, 'श्रान्ता' । तादृश्ची 'श्रान्ता', देवता, 'मे' मम, 'ग्रू चं श्लोकं, 'श्रमयतु' श्रान्तं करोतु ॥ (११) अन्तरिक्षः शान्तं तद्वायुनी शान्तं तस्ये शान्तः श्रुचेः श्रमयतु (११)। (१०) द्याः श्रान्ता सादित्येन श्रान्ता सा में शान्ता श्रुचः श्रमयतु (१०)। (१०) पृष्ठिवी श्रान्ति र्नति श्रः श्रान्ति द्याः श्रान्ति र्वान्तरिशः श्रान्ति र रवान्तरिष्धः श्रान्ति रिग्नः श्रान्ति र्वायः श्रान्ति रा-दित्यः श्रान्ति श्रन्त माः श्रान्ति र्वेष्ठेषाणि श्रान्ति रा-दित्यः श्रान्ति श्रन्त साः श्रान्ति र्वेष्ठेषाणि श्रान्ति रा-श्रान्ति रेष्ठः श्रान्ति श्रान्ति श्रान्ति श्रान्ति । श्रान्ति रेष्ठः श्रान्ति । श्रान्ति श्रान्ति श्रान्ति । श्रान्तिः श्रान्तः श्रान्ति । श्रान्ति श्रान्ति । श्रान्ति । श्रान्तिः (१०)। (१८) तयाऽद्वः श्रान्या सर्वश्रान्या मद्यां दिपदे

श्रयाष्टाविंशं मक्तमाइ। (१६) "पृथिवी श्रानितर निर्धः श्रानितः" श्रानितः श्रानितः" इति। पृथिव्याद्यः धर्व-देवता श्रस्सदिनष्टश्रमन हेतुलात् श्रानितदेवता क्रपाः। 'त्रश्चा वेदः, पृथिव्यादेनासुपचितितं श्रानितदेवता क्रपलं। या तु श्रान्यभिमा-निनो देवता सा 'श्रान्तिदेव' सुख्यमेव तस्याः श्रान्तिलं, श्रतः सा श्रान्तिदेवता 'मे', 'श्रान्तिरस्तु' सर्वानिष्टश्रमन हेत्रस्तु ॥

षतुष्यदे च शान्तिकरोमि शान्तिमें अस्तु शान्तिः (१८)।
(१०) एड् श्रीख द्रोध धतिख तथे। मेधा प्रतिष्ठा श्रुहा
सत्यं धम्बैतानि मे।तिष्ठन्तमनूत्तिष्ठन्तु मा मार श्रीख
द्रीख धतिख तथे। मेधा प्रतिष्ठा श्रुहा सत्यं धम्बैतानि मा मा हासिषः (१०)। (१०) उदार्युषा खार्युषो दे। वेधीनाः रसेनात्पर्जन्यंस्य श्रुषोक्षोदंस्थामस्ताः श्रनुं (१०)।

त्रश्वेकान निष्ठं मन्त्रमाइ। (१८) 'तयाइ श्राम्या ॰ त्रस्तुं श्राम्या ॰ त्रस्तुं श्राम्या ॰ त्रस्तुं श्राम्याः, 'सर्वश्राम्याः' सर्वार्ग्ष्यामन हेतुतया, पूर्वेष्णगुणविश्वष्टया, 'श्राम्याः' श्राम्तदेवतया, 'मद्यां' मन्द्रश्रीराष्ट्रं, 'दिपदे' मदीयाय मनुष्यार्थं, 'चतुष्पदे' मदीयाय पश्चर्थं 'च', 'श्राम्तिं' सर्वानिष्टश्रमनं, 'करोमि'। त्रतः श्राम्तिदेवता 'मे' मद्धं, 'श्राम्तिः' सर्वानिष्टश्रमनहेतुः, 'श्रस्तुः ॥

श्रय निशं मन्त्रमाइ। (१०) "एइ श्रीय द्वीय ० मा मा हासिषुः" (१०) इति। श्रीप्रस्तयो धर्मान्ता या देवताः सन्ति, 'एतानि' देवशरीराणि, इइ कर्मसमाप्ता 'उत्तिष्ठन्तं', 'माम्', 'श्रनु' श्रासमन्तात्, 'उत्तिष्ठन्तु'। यानि श्रीप्रस्तीनां सक्पाणि 'एतानि', 'मा', 'मा हासिषुः' मा परित्यजन्तु। पुनरपि 'मा मा हासिषुः', दिइतिरादराधा॥

त्रयैक्तितंत्रं मन्त्रमाइ । <sup>(२९)</sup>"उदायदा खायदा • त्रस्ताष्ट्र

<sup>\*</sup> मामित्यस्य स्थाने म। हासिषुः इति पाठः भाशस्य मतः। परन्तुः स्वादर्श्वपुक्तकेषु तथा नास्ति।

(१९)तश्चर्युदेविहितं पुरस्तीच्छुक्रमुचर्त्। पश्चेम श्रर्दः श्रुतं जीवेम श्ररदेः श्रुतं नन्दीम श्ररदेः श्रुतं मोदीम श्रुद्देः श्रुतं भवीम श्ररदेः श्रुतः श्रुणवीम श्ररदेः श्रुतं प्रव्रवाम श्ररदेः श्रुतमजीताः स्थाम श्ररदेः श्रुतं ज्ञोक् ख स्र्यं हशे(१९) ॥ (१९)य उदेगामहताऽर्शवीहिधाजमानः

ष्मनु" (११) इति । त्रष्टं 'त्रस्तान्' देवान्, 'त्रनु'खच्छ, त्रायुरादि-विश्रेषणविश्विष्टेन सेमिन् सद्द 'उदस्तां' उत्तिष्टामि । चिरजीवनं 'षायुः', तचापि रागागुपद्रवर्षितं 'खायुः', तदुभयपदलाद्रस्यः तद्रूपलं। 'त्रोषधीनां', 'पर्जम्यस्य', च 'रसः' सारं। चतुर्भिर्विश्वे-वर्षेः प्रथक् कियापदमन्वेतं चलारः 'उत्'श्रम्दाः॥

त्रथ दानित्रं मक्तमाद । (१९) "तस्तुर्देवहितं • स्वे दृत्रे" (१९) दित । 'पुरसात्' पूर्वस्वान्दित्र, 'असरत्' सदयं मक्त । 'प्रकां च्योतिः सक्तं, 'देवहितं' सर्वेश्वो देवेश्वो हित-कारि, 'चकुः' दृष्टेरनुपाद्यकं, 'तत्' त्रादित्यमण्डलं, 'त्ररदः व्रतं' व्रतस्क्राकान् संवत्यरान्, सर्वदा 'पय्येम' । तत्प्रसादाच्यीवनादि-व्यापारांस्व प्राप्नवाम । 'नन्दाम' द्रव्येः सम्दृत्ता स्र्यासा । 'मी-दाम' तद्गोगेन दृष्टाः सा । 'भवाम' ख्लाने निवसाम । 'प्रववाम' वेदवास्तर्वस्यं गृदमुखादवगच्छेम । 'प्रववाम' त्रियेश्वः प्रकर्षेष कथ्याम । 'त्रजीताः' श्रनुणा केनाप्यजिताः, किञ्च 'क्रोक्' दीघें कालं, 'स्र्ये', 'दृष्टे' द्रस्तुं स्मर्था स्र्यासा ॥

सिर्स्य मध्यात्म मी हष्मी लेडिताशः स्र्यें। विष्-श्विमनेसा पुनातु (११)। (१४) ब्रह्मण्ये श्रीतं न्यसि ब्रह्मण्याणे स्था ब्रह्मण्याप्ये मार्थे श्विमी ब्रम्सण्याणे स्था ब्रह्मण्याप्ये स्थापित स्थाप स्थापित स्थापित स्थापित स्थापित स्थापित स्थापित स

त्रथ चयक्तिं मक्तमाइ। (११) "य खदगात् ॰ मनसा पुनातु" (११) इति। 'यः' सर्यः, 'मइतः' प्राढात्, 'त्रर्षवात्' पूर्वसमुद्रात्, तत्रापि विश्वेषतः 'सरिरस्य' जलस्य, 'मधात्', 'विश्वासमानः' विश्वेष दीष्यमानः, 'खदगात्' खदयङ्गस्वति। 'सः सर्थः', 'ममसा', मा 'पुनातु' श्वेधयतः। कीष्ट्रशः सर्थः, 'दिषभः' कामाना वर्षविताः, 'लेक्तिगः' रक्षवर्षाविस्ताः, 'विपश्चित्' सर्वशः।

त्रथ चतुक्तिंगं मन्त्रभाद । (१४) "त्रश्च षत्रीतन्यवि • त्रिध-विसंसत्" (६४) दति । अत्र वेदः सम्मोधते । दे त्रुते तः 'त्र-ह्याणः' परमातावस्त्रनः, 'त्रीतनी' अवषदेतुस्ता, 'श्रि', त्रञ्च-तसं बेध्यसीत्पर्यः । दे मदीये त्रीचे, युवां 'त्रञ्चषः' वेदस्त, 'आसी सः' नेहसी भवणः, वेदं प्रमुख दल्वर्थः । दे मनः, 'त्रश्चषः' वेदस्त, 'त्रावपनं' धारणस्त्रानं, 'त्रिशि' । 'द्यं', 'मदी' मदती, 'प्रथिवी', 'त्रश्चाणा' वेदप्रतिपाद्येन परमाताना, 'धारिता' । 'मदत्र' त्रीढं, 'त्रनारिचं', 'एनेन' परमाताना, धारितं। 'प्रथिवीं'

<sup>\*</sup> स्विनस्वेति E चिक्रितपुस्तकपाठः ।

 $<sup>\</sup>dagger$  रतेनेति  ${f D}$  चिक्रितपुत्तवण ${f z}$ ः।

पृश्विवीः सदेवां यद्षं वेद् तद्षं धारयाणि मा म-देदाऽधि विस्तंसत् (१४)। (१६) मेधामनीषे माऽऽविश्वताः समीची भूतस्य भव्यस्यावेषद्भी सर्वमायुरयाणि सर्वमा-युरयाणि (१६)। (१९) श्राभिगी भिर्यदता न जनमाप्याय-य हरिवा वर्षमानः। यदा स्तात्वभ्या महि गाचा

विस्तीर्णां, 'सदेवां' देवसहितां, 'दिवं', 'दाधार' परमात्मा धत-तान्। 'यत्' परमात्मतत्त्वं, तत्प्रतिपादकं वेदवाकां वा, 'म्रहं' स्रजमानः, 'वेद' जानामि। 'तत्' उभयं, 'म्रहं', सर्वदा मनसि 'धार्याणि'। स वेदः, 'मत्' मत्तः सकाम्रात्, 'म्रधि' म्राधि-कोन, 'मा विस्तमत्' विस्तिशो मास्तत्॥

त्रय पश्चितंत्रं मक्तमाइ। (१५) ''मेधामनीषे • सर्वमायु-रयाणि''(१६) इति। 'मेधा' धारणज्ञितः, 'मनीषा' ग्रइणज्ञितः, ते छभे 'समीची' श्रनुकूखे सत्या, 'मां' यजमानं, 'श्रावित्रतां' प्रवेतः प्रवित्रतां। किमर्थे, 'भ्रतस्थ' पूर्वमधीतस्थ, 'भयस्थ' श्रम्थे-य्यमाणस्थ, च 'श्रवस्द्धी' स्वीकारार्थे, एतिसद्धार्थमेव 'सर्वमायुः', 'श्रयाणि' प्राप्तवानि। दिस्किरादरार्था॥

त्रय षद्चित्रं मन्त्रमाइ। (१९) "त्राभिगीर्भिर्यदतः ० श्रध ते खाम" (१९) इति। हे 'हरिवः' श्रययुक्तेन्द्र, 'त्राभिगीर्भिः' श्रयदीयस्त्रितिभः, 'वर्द्धमानः', लं 'श्रतः' श्रस्नात्रभणः, 'जनं',

ब्जासि भूयिष्टभाने। अर्थ ते स्थाम (१९) । (१०) ब्रह्म प्रा-वीदिष्म तन्ते। मा इसित्। ॐ शान्तिः शान्तिः शा-न्तिः(१०) ॥ ५ ॥

परावर्तः, द्धातु, बुडान्, जिन्वय, हुग्रे, सुप्त चं॥ ऋतु॰॥ ४२॥

(१)नर्मः, (१)युष्त्रते, (१)वृष्णो श्रश्चस्य, (१)ब्रह्मन् प्र-वृग्येषु, (॥)ब्रह्मन् प्रचरिष्यामः, (१)द्यु प्राचीः, (१)श्च-

श्रृष्णं, 'नः' श्रसाद्धें, 'श्राषायय' श्रभिवर्द्धय । 'यदा' यसिन् काले, 'सोहभ्यः' सोचनुग्रहार्धे, 'मिह गोत्रा' महता मेघान्, 'रूजासि' भग्नान् करोषि । 'श्रध' तदा, वयं 'ते' तव, श्रनुग्रहात्, 'भूयिष्ठभाजः' 'स्थाम' प्रश्वतधनानां सन्धारो श्रूयासा ॥

त्रय सप्तिषं मन्त्रमाइ। (१०) "ब्रह्म प्रावादिश्व ० श्वानिः श्वानिः "(१०) इति। एवमुक्तेन प्रकारेष 'ब्रह्म' परमात्मप्रतिपादक मन्त्रजातं, 'प्रावादिश्व' प्रकर्षेष वयं कथितवन्तः। 'तत्' ब्रह्मतत्तं, तस्य प्रतिपादकं वाकाञ्च, 'नः' श्वस्मान्, 'मा हासीत्' कदाचि-दिप मा परित्यजतु। हे प्रववप्रतिपाद्य परमात्मन्, श्वास्थात्मिकानां करित्रराव्यथादिकतानां विद्वानां 'श्वान्तिः', श्वस्तु। श्वा-भेतिकानां चेरव्याच्यादिकतानां विद्वानां 'श्वान्तिः', श्वस्तु। श्वा-धिदैविकानां यचराचसादिकतानां विद्वानां 'श्वान्तिः', श्वस्तु।

पंत्र्यं गे।पां, (")देवस्यं, (९)समुद्रायं, (९०)इषे पीपिष्टि, <sup>(१९)</sup>घर्मु या ते, <sup>(१२)</sup>मद्दीनां चुत्वारि, <sup>(१२)</sup>त्रस्कान्, (१४)या पुरस्तात् सुप्त संप्त, (१५)प्राणाय चीर्षि, (१९)पृष्णे चुलारि, (१०) उद्स्य एकाद्म, (१०) यास्ते सप्त, (१८) श्राप्त-र्भुवः सीद एके।नविश्यतिः, (१०)सूः खर्डः चिश्यत्, <sup>(१९)</sup>युः मयि षोडेश, <sup>(१९)</sup>यास्ते घोराः नव, <sup>(१९)</sup>सिक् च अष्टी, (१४)धुनिय हे, (१४) जुग्रय चीबि, (१९) अहे। राचे पन्न, (१०) खद चीर्णि, (१०) विगाः सुप्तद्श, (१८) ऋस्ट-**क्षु**खः चत्वार्ि, (१०)यदेतद्वृक्षसः पञ्च, (१९)यदीवितः चुत्वारि, (१९)दीर्घंमुखि चीिष्, (१९)दत्या चुत्वारि, (२४)यद्तेतद्भृतानि षट्, (२५)प्रसार्य चीणि, (१९)श्रविणा दश, (१०) श्राहरावेच (१८) ब्रह्मणा षर् षर्, (१८) उत्तुद् अष्टी, (१९)भूः षर्, (१९)पृथिवी अष्टपश्चिः, (१९)श्चनः सुप्तपंच्याग्रत्॥ दिचंत्वारिः शत्॥

श्रथ मसी वाच इत्यारम्ब श्रमी वातः पवतामित्य मीरनु-वाकैः सम्पासं प्रवासे स्रोतं तस्य प्रवासंस्य नामानि दर्भवति । "प्रजापितः बिन्ध्रियमाणः । समाट् सम्भृतः । घर्मः प्रकृतः । महा-वीर् खदाबितः । श्रमी खलु वाविष श्रादित्यः । यत्रावस्यः । स युष्तते, \* ब्रह्मन् प्रचरिष्यामः, श्रापंश्यं गापां, संमुद्रायं, व्यमनुक्रामाम, पूष्णे, धुनिश्च, यदेतहूतानि,
तष्कंकेयं श्रष्टाशीतिः ॥ ८८॥ नमः, श्रनुंमदन्तु॥
॥०॥ चाम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥०॥ इरिः चाम्॥०॥

एतानि नामान्यकुर्त" रति। (५ प्र०१९ घ०।१ म०)। प्रस् प्रवर्मस्य तत्तदवस्थाभेदेन प्रजापत्यादीनि नामानि सम्पद्यन्ते। यदा सदराहिनहत्त्रक्षीकवपादिसमारैः 'सन्धिसमास'ल-दशापन्नो भव-

<sup>\*</sup> रतत्परिसङ्घाने प्रथमे। उनुवाको न गिकाः। युद्धत इत्यारभ्य द्श्रद्शातिपरिग्रमन्या दितीयानुवाकस्य पद्यदश्राता श्वतिरिक्त-नवक्षित्काः दश्रतित्वेन परिग्रमिताः। त्रद्धान् प्रचरित्यामः द्र्यारभ्य दश्रदश्रते। वस्रानुवाकस्य श्वतिरिक्तनवक्षित्का दश्रतित्वेन परिसङ्घाताः। श्वपश्चं ग्रीपा इत्यारभ्य दश्रदश्रताः। B, G वि-द्रितपुक्षकद्ये दश्रताः समस्दिश्चेश्वतिरेव निर्माताः। प्रकृति प्रकृति परिम्हाः वर्षान्ते। B, G विक्रितपुक्षकद्ये दश्रताः समस्दिश्चेश्वतिरेव निर्माताः। प्रकृति प्रकृति परिम्हाः वर्षान्ते। B, G विक्रितपुक्षकद्वयस्य दश्रदश्वतिश्वति विभिन्नाः वर्षान्ते। B, G विक्रितपुक्षकद्वयस्य दश्रदश्वतिश्वति वयमनुकामाम, पृत्यो, श्वश्वत्व प्रविद्यामः, श्वपश्चं ग्रीपाः, समुद्रायं, वयमनुकामाम, पृत्यो, श्वद्याचे, श्वत्वात्वातां, श्वापे। अन्ययाचन, द्याप्रीतिः॥ ८२॥

J चिक्रितपुक्तकस्य दशक्तिप्रतीकाः यथा, नमः, युझते, व्रक्षका घट् घट्, उत्तुदारी, मूः घट्, समुद्राय, वयमनुकामाम, पूष्णे, ष्रष्टी-रात्रे, षत्रिया ला, षापा जनवयाचन, द्वाग्रीतिः॥ ८२॥

सम उभयम पाठे दश्रदश्रायनया दश्रतीनां क्रमेय परिसङ्घानं न कतं। कुमचित् दश्रदश्रतिसङ्घाया न्यूनाधिकां दश्यते। स्तर्य तदुभयविधपाठे (उद्यद्ध हित सनुमीयते।

ति. तदा 'प्रजापितः', इत्येवाख नाम। सर्वात्मना सम्भूतलद्श्रापस्य 'ससाद', इति नाम। प्रवृद्धनद्श्रापस्य 'सर्यः', इति नाम। जदासनद्श्रापस्य 'महावीरः', इति नाम। एतामिर्द्शामिः श्वव- 'खावत् 'यत्' खक्पं, तेन क्षेण 'श्वादित्यः', इति नाम। सः 'प्रवर्थः', एवं 'एतानि' 'नामानि', 'श्रकुरुत', सम्पादितवान्॥

नामवेदनं प्रश्नंसित । "य एवं वेद । विदुरेनं नाखा" इति । (५ प्र-१९ प्र-१२ म०)। देवदत्ते।पाध्याय इत्येवं तदीयं नाम सर्वे: ज्ञातं भवति ॥

त्रय नामिवशेषध्यवहारप्रदर्शनेन प्रशंसित । "ब्रह्मवादिनी वदिना॥१॥ यो वै वसीया एसं ययानाममुपचरित । पृष्यात्ति वे स तसी कामयते। पृष्यात्तिमसी कामयते। यः एवं वेद । तसादेवं विदान् । घर्म दित दिवाऽऽचलीत । समाजिति नक्तं । एते वा एतस्य प्रिये तनुवी । एते त्रस्य प्रिये नामनी । प्रियचेवनं तनुवा ॥१॥ प्रियेण नामा समर्ज्जवित । कीर्त्तिरस्य पूर्वा गच्छित जनतामायतः" दिति । (५प्र॰।११८०।३म०) । 'यो वे' यः कीऽि पुमान् स्रयः, 'वसीया एसं' श्रतिश्रयेन वस्तमन्तं धनिकं राजानममात्यादिकं वा, 'यथानामं' तदीयं नामानितकम्य नाम-करणकाले सम्यादितेनेव नामा, 'उपचरित' श्रधिपते स्वामिनित्यादिश्रवेतिना भी देवदत्तेत्वादिक्तेनेव मुख्येन नामा तमाइयित, 'सः' स्रयः, 'तसी' धनिकाय, 'पुष्यात्तिं वे' भाग्यहानिमेव, 'कामयते', उत्तमोपचारयोग्ये नीचयवहारात् । श्रयवा 'सः' धनिका राजादिः, 'तसी' स्वाभाविकनाचा स्ववहरते स्वायाय, धनिका राजादिः, 'तसी' स्वाभाविकनाचा स्ववहरते स्वायाय,

'पुष्णास्तिं' धनादिशानिं, 'कामयते' दण्डयितुमिक्कति। न केवसं राजादिरेव किन्तु 'यः' मूढः, 'एवं वेद' खाभाविकनाचैव खव-द्वारं निश्चिनाति, 'श्रमी' मूढाय, राजादिप्रभुपरिसरवर्त्तिनः सर्वेऽपि पुरुषाः 'पुष्यात्ति' ताडनधनद्वान्यादिकं, 'कामयन्ते', एवं 'ब्रह्मवादिमः', त्राज्ञः । यस्रादेवं 'तस्रात्', 'एवं विदान्' मामाकारे-षेव प्रभुर्व्यवहरणीय इत्येवं जानन् पुरुषः, प्रवाये प्रत्यहिन 'चर्म इति', नाका व्यवहरेत्, राची तु 'सम्राट्', 'इति', नाका। तक घर्भप्रब्देनोत्यमाना दीयमाना या तनूः, सम्राट्मब्देनोत्यमाना सम्ययाजमाना या तनूः, 'एते' उभे श्वपि, 'एतस्व' प्रवर्शस्त्र, 'प्रिचे', प्ररीरे, 'एते' घर्मसमाद्ष्रव्हरो, 'श्रख' प्रवर्ग्गख, 'प्रिचे', 'ना-मनी'। तसादेताभां ज्ञब्दाभां खवचरन् पुरुषः 'प्रिययेव', 'तनुवा' देवादिक्रपेण, 'प्रियेण', च 'नाचा', तच्छरीरोचितेनैव, प्रवर्धे यस्द्रं कराति। तथा यति 'जनतामायतः' जनसमूरं सभा प्रति त्रागच्छतः, 'त्रख' घर्मादिनामभिर्व्यवहारिषः पुरवस्त, 'कीर्त्तः', 'पूर्वा' ऋसादपि पुरुषात् पूर्वभाविनी, 'गव्कति'। ऋस पुरुष-स्थागमनात्रागेव सर्वेऽपि सभानिष्ठा जना द्विताभिन्नोऽसं महात्मेत्येवं 'एनं', \* प्रश्नंयन्ति॥

घर्मा दिनाम विश्वेषदारा प्रवर्ग्येष्य प्रश्नंसां कला गायची-कन्दोगतसङ्घासाम्येनापि प्रश्नंसति । "गायची देवेभ्ये।ऽपाकामत् । तां देवाः प्रवर्ग्येणैवानुष्यभवन् । प्रवर्ग्येणाप्तुवन् । षचतुर्वि श्रव्यतिः कलः प्रवर्ग्ये प्रदृष्णिकः । गायचीमेव तदनु विभवति । गायचीमा-

<sup>\*</sup> महानित्वेवमेनमिति D चिक्रितपुत्तकपाठः।

प्रीति। पूर्वाउद्य जनं बतः कीर्त्तां क्वति'' इति। (५ प्र०१९ १ प्र०१९ ४ म०)। पुरा कदाचिदपरका सती 'गायची', देवी, 'देवेभ्यः', सकाप्रात्, 'भ्रपाकामत्'। तदा 'देवाः', प्रवर्ग्यमनुष्ठाय तेन 'इवः, 'प्रवर्ग्येख', 'तां' गायचीं, 'प्रमुखभवन्' श्रन्तेष्ठुं विभवः बमर्याः स्रभवन्। प्रन्तिय्य च तेन 'प्रवर्ग्येख', 'तां' गायचीं, 'प्राप्तुवन्'। चतो यदि दादशसु दिनेव्येकैकस्मिन् दिने दिदिश्येवं 'चतुर्विवतिक्ठलः', 'प्रवर्ग्य', श्रनुतिष्ठेत्, 'तत्' तदा, 'गायचीमेव', 'श्रनु'गन्तुं समर्थाः भवति। चतुर्विवतिसङ्घाया गायश्यचरिष्ठलात्। श्रतः बद्धाः सामान्यात् 'गायचीं', 'प्राप्नोति'। 'जनं यतः' सभां गच्छतः, 'श्रस्थ' चतुर्विवतिवारं प्रवर्ग्यानुष्ठायिनः पुद्दवस्य, 'कीर्त्तः', तस्मा-दिप पूर्वभाविनी सती सभां प्राप्नोति।।

पुनर्पि प्रकाराकारेणावस्वाविशेषगतैर्गामिशः प्रशंसति।
"वैश्वदेवः सप्रसन्धः॥६॥ वसवः प्रष्टकः। सोमोऽभिकीर्थमाणः।
श्वाश्विनः पयस्वानीयमाने। मादतः कथन्। पाष्ण उदनः।
सारस्रतो विष्यन्दमानः। मेतः प्ररो ग्रहीतः। तेव उद्यते।
वायुः। ष्ट्रियमाणः प्रजापितः। क्र्यमाने वाग्युतः॥४॥ असे।
खलु वावेष श्वादित्यः। यत्पवर्गः। स एतावि नामान्यसुद्ततः
इति।(५प्र०१९श्व०।५म०)। 'संस्थः' सम्यगसादनदशं प्राप्ते।
यः प्रवर्गः, तस्य 'वैश्वदेवः', इति नाम, तेव हि विश्वदेवास्यक्वन्तः। प्रवश्वनदशापनस्य 'वसवः', इति नाम, वस्त्रां प्रीतिहेतुलान्। प्रवश्वने सति पात्रस्थान्तरे इतस्वतस्यस्वनमिकीर्थमास्वः
तद्शापनस्य 'से।मः', इति नाम, तत्रीतिहेतुलात्। श्वानीयमान-

चौरदशापस्रस 'सासिनः', इति नाम, तेन हि ससिने। हप्यतः। प्रयम यह कथनदशापस्रस्य 'माइतः', इति नाम। पास्यास्त-पर्यसमुद्रमनं 'उद्देशः', तदवस्वापस्रस्य 'पाष्पः', इति नाम। पाषादपुस्रतलं 'विष्यन्दनं', तदशापस्रस्य 'सारस्रतः', इति नाम। प्रयम्याञ्जस्येन घनीभावत् प्रतीयमानः 'सरः', सराकारयहपः दशापस्रस्य 'मेतः', इति नाम। प्रयाभां खरादुष्यमनद्शापस्रस्य 'तेतः', इति नाम। श्राहवनीयं प्रति द्वियमापस्रस्य 'प्रजा-पतिः', इति नाम। श्राहवनीयं प्रति द्वियमापस्रस्य 'प्रजा-पतिः', इति नाम। श्राहवनीयं प्रवक्तं, इति नाम। एता-भिदंश्वाभिरवस्त्रावान् यः 'प्रवर्धः', तस्य 'सादित्यः', इति नाम। पता-भिदंश्वाभिरवस्त्रावान् यः 'प्रवर्धः', तस्य 'सादित्यः', इति नाम। 'सः', प्रवर्धः, एवं तत्त्रदेवताप्रीतिहेतुसात् स्रस्य 'एतानि', 'ना-मानि', 'श्रकुद्त' समादितवान् ॥

नामवेदनं प्रश्नंषि । "य एवं वेद । विदुरेनं नाचा" दति। (भूप ०।११ च ०।६ म ०)॥

त्रय प्रश्नोत्तराश्यां ख्यस्यस्य महावीरस्य होमसाधमलमुपपा-दयति । "ब्रह्मवादिना वदिना । यमृष्सयमाञ्जतिं माश्रुतेऽय । कस्मादेषोऽश्रुत इति । वामेष इति ब्रूयात् । वास्येव वासं दधाति ॥५॥ तस्मादश्रुते" इति । (५ प्र०।११ प्र०।७ म०)। दादमयस्य होमसाधमलं सर्वेष दृष्टं मतु क्षिदिपि ख्यस्यस्य । प्रतएव साकन्यस्थायीयप्रकर्षे समासायते । दादपात्रेस जुहाति

<sup>\*</sup> निष्यन्दनसिति  ${f D}$  चिक्रितपुँक्तंकपाठः । परिष्यन्दनसिति  ${f E}$  चि-क्रितपुक्तकपाठः ।

निष्ठ स्यायमाङितिमानम इति । एवं सत्यत्र कस्मात्कारणादेव महावीर माङितिसाधनलं प्राप्नोतीति निष्ठावादिनां प्रमः। तत्राभिष्ठः पुरुषो 'वागेषः', 'इति', उत्तरं 'नूयात्'। 'एषः' महावीरः, मन्नैर्निष्पादितलात् वागात्मकः। म्रतोऽनेन होमे सति
वाचा मन्निनिष्पन्ने महावीरे 'एव', 'वाचं' मन्निनष्पादितामाङितं, सम्पाद्यति। 'तस्मात्' कारणात्, स्र्यम्थोऽप्ययं महावीर
माङितिमईति॥

प्रकाराक्तरेख दादश्रधाविभागमुपजोख प्रशंसति । "प्रजापर्तिर्वा एव दादश्रधा विहितः । यत्प्रवर्गः । यद्गागवकाश्रेभ्यः ।
तेन प्रजा श्रद्धज । श्रवकाश्रेदेवासुरानद्धजत । यदूर्धमवकाश्रेभ्यः ।
तेनाश्रमद्धजत । श्रक्तं प्रजापितः । प्रजापितवाविषः ॥ ६ ॥" दित ।
(५प्र०१९ १ श्र०१० म०) । यः श्रयं 'प्रवर्गः', सः 'एवः', 'दादश्रधा',
विभक्तः, 'प्रजापितः' एव । तत्क्रथमिति तदुष्यते । श्रवकाश्रमक्त्रेभ्यः
प्राचीना यो भागः 'तेन' भागेन, प्रजापितः 'प्रजाः', द्रष्टवान् ।
श्रपश्चं गोपामित्यनुवाके समास्ताता दश्च मक्ता श्रवकाश्रमकाः ।
एतच" तद्वाश्राणे समास्तातं । नवेतेऽवकाश्रा भवितः, पित्तये दश्चम
दित । नमे युष्त्रत दत्यादिभिः षड्भिरनुवाकेक्तो मक्त्रसमूदः
श्रवकाश्रेभ्यः प्राचीनो भागः तेन प्रजाद्धिः । 'श्रवकाश्राख्येद्य
दश्चभिर्मकीः 'देवासुरान्', 'श्रद्धजत' । देवस्य ला स्वतिः प्रस्व
दश्चादिकः 'श्रवकाश्रेभ्यः', 'ऊर्धः', मक्त्रभागः, 'तेन', प्रजापितः 'श्रकं', 'श्रद्धजत' । एवं पूर्वेक्तरभागा दे।, मध्यदेशः श्रवकाशः,

<sup>\*</sup> ततस्य इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

इतिदादत्रप्रकारो मन्त्रसङ्गृद्धः प्रजापतिखरूपः । 'त्रस्नं', च प्रजा-पतिस्रष्टलात् प्रजापितरूपम् । तादृत्रः 'प्रजापितः', एव 'एषः' प्रवर्ग्यरूपः । एवमस्य प्रत्रसलं द्रष्टवं ॥

वदन्ति, तनुवा, सः सम्भः, इत्यसाना वाग्घृतः, दधाति, एषः,॥ म्ननु॰॥१९॥

#### द्ति पञ्चमप्रपाठके एकाद्भाऽनुवाकः॥

श्रय दिनविश्वेषेषु फलविश्वेषकथनेन प्रवार्धे प्रश्नंसित ।
"धिवता श्रव्ला प्रथमेऽइन् प्रवच्यते । तेन कामाण् एति । यद्
दितीयेऽइन् प्रवच्यते । श्रिष्मर्भूला देवानेति । यन्तृतीयेऽइन् प्रवच्यते । श्रादित्थे।
श्रव्ला रामीनेति । यत्पद्ममेऽइन् प्रवच्यते । श्रादित्थे।
श्रव्ला रामीनेति । यत्पद्ममेऽइन् प्रवच्यते । स्त्रमा श्रव्ला नचचास्त्रेति ॥१॥ यत् षष्ठेऽइन् प्रवच्यते । स्तुर्भूला संवत्परमेति ।
यत्पप्तमेऽइन् प्रवच्यते । धाता श्रव्ला श्रक्तरोमेति । यद्वमेऽइन्
प्रवच्यते । स्त्रक्ता गायचीमेति । यद्वममेऽइन् प्रवच्यते ।
सिनो श्रव्ला विराजमेति ॥१॥ यदेकाद्येऽइन् प्रवच्यते । दन्त्रो
श्रव्ला विष्ठुभमेति । यद् दाद्येऽइन् प्रवच्यते । सेति" दति । (५ प्र०१२ श्रवः । १ म०) । प्रथमे दिवसे 'प्रवच्यते',
इति यत् 'तेन', श्रनुष्ठानेन, श्रवं 'स्विवदेवः 'भूला', 'कामान्',
प्राप्नोति । एवसुत्तरेव्विष वाक्येषु योजनीयं ॥

हाने प्रश्नंसित। "यत् पुरस्ताद्यसदां प्रद्रव्यते। तस्तादितः पराङमूँकोका प्रस्ति । यद्परिष्टाद्यसदां प्रद्रव्यते। तस्तादमुताऽमूँकोका प्रस्ति । यद्परिष्टाद्यसदां प्रद्रव्यते। तस्तादमुताऽविक्तिंकोका प्रस्ति । यद्परिष्टाद्यसदां प्रद्रव्यते। तस्तादमुताऽविक्तिंकोका प्रस्ति । यद्परिष्टाद्यसदां प्रद्रव्यते। प्रवार्यः
प्रादित्यसद्यः, उपसदः स्रोकसद्याः, तथा सति प्रतिदिनं प्रवग्रीनुष्ठानाय प्रसाद्यसदानुष्ठानादादित्योऽभ्रोभागवर्त्ती 'पराङ्'
जर्भ्वाभिसुस्यः सन्, 'दतः', श्विप उपरितनान् 'श्वमून्' स्वग्रीदिलोकान्, 'तपन्नेति' प्रकाशयन् सञ्चरति । तथा पूर्वपूर्वदिनगतेश्वः उपसद्श्यः उत्तरोत्तर्तिनगतः प्रवर्ग्यः 'उपरिष्टात्',
वर्त्तते। 'तस्तात्', श्वसावादित्व जर्भ्वकोकवर्त्ती सन् 'श्वमुतोऽविक्'
स्वर्गलोकादभ्रोमुखो भूता, 'दमान्' भूरादीन् स्रोकान्, प्रकाशयन्
सञ्चरति ॥

वेदनं प्रश्नंति। "य एवं वेद। एव तपित ॥ १॥" इति। (५ प्र ०। १२ प्र ०। १२ प्र ०। व्यः' पुमान्, 'एवं' उत्तेन प्रकारेख, प्रवर्ध्या- धसादुपरिष्टाचावस्तानं आनाति से। वं स्वतः प्रकात्रितः 'एव'। तदेवं ब्राह्मस्थातास्थां एकादश्रदादश्चानुवाकगतास्थां लिक्स्वारिंश- दनुवाकोक्तमकैरनृष्टेयः प्रवर्धः प्रश्नसः॥

नचनाक्येति, विराजमेति, तपति ॥ त्रनु ०॥११॥

द्रति पञ्चमप्रपाठके दादभाऽनुवाकः ॥

<sup>\*</sup> प्राचीनकाकानुष्ठानमिति E विक्रितपुक्तकपाठः।

चतुर्थपश्चमाभ्यां प्रपाठकाभ्यां प्रपश्चितः । मन्त्रज्ञाञ्चणक्ष्पाभ्यां प्रवर्ग्धायमञ्चेषतः ॥ वेदार्थस्य प्रकाशेन तमे। हार्दे निवारयन् । पुमार्थायतुरो देयादिद्यातीर्थमदेश्वरः ॥

द्दित सायनाचार्य्यविर्तिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरार-खने चतुर्थप्रपाठके दिचलारिंग्रेऽनुवाकः॥ ४२॥

समाप्तश्चतुर्थप्रपाठकः ॥

तह्याख्यानकपेष पञ्चमप्रपाठकोऽपि धमाप्तः॥

### तैत्तिरीये श्रारखकें

#### पञ्चमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

शवस्तिना मार्घासीत्। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः। त्राम्।

(१) देवा वै स्वमासत। ऋ विपरिमितं यश्रेका-माः। तेऽब्रुवन्। यन्नः प्रथमं यश्रे ऋष्वात्। सर्वेषा-व्यक्तत्स्वासदिति। तेषां कुरुश्चेचं वेदिरासीत्। तस्यै खाण्ड्वा देशिणार्व श्रीसीत्। त्र्ष्ममुत्तरार्वः। प्रीण-क्रीयनार्वः। सर्वं उत्करः॥ १॥

तेषां मखं वैष्णुवं यशं श्रार्छत् (१) । (१) तन् न्यंकाम-यत । तेनापंकामत् । तं देवा श्रम्वायन् । यश्रीऽव-रुर्तत्समानाः । तस्यान्वागंतस्य । सूव्याञ्चनुरजीयत । दक्षिणादिषेवः । तस्नीदिष्धन्वं पुर्ण्यजन्म । यृज्ञ-जन्मा हि ॥ २ ॥

तमेक् सन्तं। बहवो नाभ्यं धृष्णुवन्। तस्मादेके-मिषुधृम्बनं। बहवे। तिषुधम्बा नाभिधृष्णुवन्ति (१)। (१) से। इस्मयत। एकं मा सन्तं बहवो नाभ्यं धर्षिषुरिति।

१ एतकास्त्रस्य भाष्यं ३०१ एके द्रष्टवं।

र ,, **३०२ ,**,

<sup>₹</sup> **,, ₹<sup>©</sup>₹** ,,

तस्य सिष्मियाणस्य तेजाऽपाकामत्। तहेवा श्रीषंधीषु न्यं सजुः। ते श्यामाका श्रभवन्। स्मयाका वै नामे-ते॥ ३॥

तत् स्मयाकानाः स्मयाकृतः । तस्माहि स्निनापि एद्यं स्मेत्व्यं । तेजसो धृत्यें (२) । (४) स धनुः प्रतिष्कर्याऽ-तिष्ठत् । ता जपदीका अबुवन् वरं एणामहै । अयं व द्मारं रेन्थयाम । यच के च खनाम । तद्पाऽभित्यं ख-दामेति । तस्मादुपदीका यच के च खनन्ति । तद्पा-ऽभित्यं न्दन्ति ॥ ४ ॥

वारे हत्र ह्यासां। तस्य ज्यामप्यादन्। तस्य धर्नु-विप्रवेमाण्य शिर् उदंवर्त्तयत्। तद् द्यावाप्रियवी चनु-प्रावर्त्तत। यत् प्रावर्त्तत। तत् प्रवृग्धेस्य प्रवर्ग्यत्वं। यङ्गाप्ष्ठ दत्यपंतत्। तङ्गमस्य धर्मत्वं। महता वोर्थमपत्तदि-ति। तन्नाहावीरस्य महावीरत्वं॥ ५॥

यद्स्याः समभेरन्। तत् सम्बार्षः सम्राट्रत्वं (१)। (१) तथ स्तृतं देवतास्त्रेधा व्ययक्षतः। श्विमः प्रातःसव्-नं। इन्द्रो मार्थ्यन्दिन्थं सर्वनं। विश्वे देवास्तृतीय-

३ रतकानारा भाषां ३०३ एके त्रवयं।

<sup>8 ,, &</sup>lt;del>5</del>98 ,,

<sup>¥ &</sup>quot; ₹% ,;

सवनं। तेनापंशीर्षा युत्रेन यर्जमानाः। नाशिषा-ऽवार्षन्थतः। न स्वर्गं ख्रोकम्भ्यंत्रयन्(१)। (१)ते देवा श्रुश्चिनावब्रुवन्॥ ६॥

भिषजी वे स्थंः। इदं यज्ञस्य शिरः प्रतिथक्तमिति।
तार्वश्रुतां वरं एणावहै। प्रहे एव नावचापि एक्सतामिति । तार्थामेतमाश्रिनमप्रह्मन् । तावेतच्ज्ञस्य
शिरः प्रत्येधक्तां (१) । (१) यत् प्रवायिः। तेन सशीप्रदी यज्ञेन यजमानाः। ज्ञवाशिषोऽकस्यतः। ज्ञभि सीवर्गे लेविसमंजयन् ॥ यत् प्रवायि प्रवृषक्ति। यज्ञस्यैव तिक्दः प्रतिद्धाति। तेन सशीष्णा यज्ञेन
यज्ञमानः। ज्ञवाशिषो कृत्ये। ज्ञभि सेवर्गे लेविसं जन्यति। तस्यादेष ज्ञाश्रिकाम् वया इव। यत् प्रवायिः (१)
॥ १०॥

जुत्करः(१), हि(२), एते(३), त्रंन्दिना(४), महा-वीर्त्वम्(५), श्रंबुवन्(६), श्रज्यन्, सुप्त र्च(७) ॥ श्रनु॰ १॥

६ एतन्मन्स्य भाषां ३०० एके द्रवर्षा

<sup>,,</sup> **३**७८ ,,

<sup>\*</sup> अभ्यज्ञयद्गिति A चिक्रितमुक्तकपाठः।

### श्रष दितीये। उनुवाकः।

(र)सावितं जुहाति प्रस्ति । चतुर्यहोतेन जुहाति। चतुष्यादः प्रम्यः। प्रमुनेवावंबन्धे। चतंक्षे दिर्मः। दिस्वेव प्रतितिष्ठति(र)। (१) खन्दांशसि देवेभ्योऽपाकामन्। न वे। भागानि इर्व्यवंख्याम् इति। तेभ्यं एतचतुर्यहीत-मेधारयन्। पुराेऽनुवाक्यांये याञ्याये॥१॥

देवतीय वषदकारायं। यचतुर्यद्यातं जुद्दातं। द्विभ्यां द्विभ्यां प्रदेश्या तत् प्रीणाति। तान्धस्य प्रीतानि देवेभ्यां द्वाः वहन्ति। शृत्रक्षं दी-विभ्याः प्रदाह दन द्वात्रव्याहिनी वदन्ति। द्विवे दीश्चितः। यज्ञंद्वात्। द्विकृतं यजमानम्प्री प्रदेश्यात्। यज्ञंद्वात् । द्विकृतं यजमानम्प्री प्रदेश्यात्। यज्ञंद्वात् । २॥

(\*)युज्ञपुरुन्तरियात्। यर्जुरेव वंदेत्। न इतिष्कृतं यर्जमानमग्री प्रदर्धाति। न यंज्ञपुरुन्तरेति(\*)। (\*)गा-

१ रतकाकास भाषां १७८ एके दर्ख। १ ,, १९६ ,,

<sup>₹ ,, ₹⊂• ,,</sup> 

<sup>• ,,</sup> ĕc. ,,

<sup>ુ</sup> **ય**ુ, ફલ્ફ,,

युषी च्छन्दाः स्यत्येमन्यतः । तस्यै वषद्कारे । तस्यै द्रष्टा शि-रे । ज्ञिनत् । तस्यै द्रेषा रसः परापतत् । पृष्टिवीम् धः प्राविश्रत् । पुश्रनुर्दाः । यः पृष्टिवीं प्राविश्रत् ॥ ३ ॥

स खंदिरीऽभवत्। यः पुत्रन्। सीऽजां। यत् खादिर्व्याध्यभविति। छन्दंसामेव रसेन युत्रस्य शिर्ः सम्भरित । (१)यदौदुंम्बरी। जेकी उदुम्बरः। जुर्जेव युत्रस्य शिरः सम्भरित। यद्दैखवी। तेजा वैवेखुः॥४॥

तेजसैव यशस्य शिरः सम्मरित। यदैकं सती। भा एवावेकसे<sup>(१)</sup>। <sup>(०)</sup>देवस्य त्वा सिवतुः प्रस्व दत्यसि-मादेले प्रस्तत्ये। श्रिश्वनार्बाहुभ्यामित्याह। श्रिश्वनी हि देवानामध्वर्य श्रास्तां। पृष्णो हस्ताभ्यामित्याह् यत्ये<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>वर्ज्ञ इव वा एषा। यदिसंः। श्रिसंदिस् नारित्सीत्याह शान्त्ये<sup>(०)</sup>॥५॥

(८) मध्वर्कहेवेभ्य इत्याह । युद्रो वा श्रेध्वरः। युद्ध-कहेवेभ्य इति वावैतदीह(८) । (१०) उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पत्

६ रतन्त्रस्य भाष्यं ३८२ एके द्रष्टकं।

७ ,, इटर ,,

**८** " ₹**८**₹ "

٤ ,, عدد ,

**<sup>?•</sup>** ,, **₹**58 ,,

इत्याह। ब्रह्मणैव यज्ञस्य भिरोऽच्छैति(११)।(११) मैतु ब्रह्मणुस्पितिरित्याह। प्रेत्येव यज्ञस्य भिरोऽच्छैति(११)।(११)प्रदेखेतु सृक्ततत्याह। यज्ञो व सृक्तां(११)। (११)प्रच्छा
वीरक्यें पङ्किराधसमित्याह॥ ६॥

पाङ्गो हि यद्यः (१२)। (१४) देवा यद्यं नेयन्तु न इत्याह।
देवानेव यद्यनियः कुरुते (१४)। (१६) देवी द्यावाप्टियवी चनुं
नेमः साथामित्याह। श्राभ्यामेवानुं मता यद्यस्य शिर्ः
सम्भरित (१६)। (१६) ऋद्यासम् द्यास्य शिर् इत्याह।
यद्यो वे मुखः। ऋद्यासम् यद्यस्य शिर् इति वावेतदाइ (१६)। (१०) मुखायं त्वा मुखस्यं त्वा श्रीष्णं इत्याह।
निर्दि श्रीवेन दरित (१०)॥ ॥

(१०) चिहरति। चयं दुमे खेाकाः। एभ्य एव खेाकेभ्यां यद्मस्य शिर्ः सम्भरति। तुष्णीं चतुर्थः इरित । अप-रिमितादेव यद्मस्य शिर्ः सम्भरति<sup>(१०)</sup>। (१८) सृत्खुनाद-

११ रतकाकास भाषां ३०५ एके द्रव्यां। ११ ,, ३०५ ,, १३ ,, ३०५ ,, १४ ,, ३०५ ,, १५ ,, ३०५ ,, १६ ,, ३०६ ,, १० ,, ३०६ ,,

ग्रें इरति। तस्मान् सत्युनः क्रिक्यतमः (१२)। (१२) इय्यार्थं भामीरित्यादः। श्रस्थामेवाच्छंवदकारं यद्यस्य श्रिरः सम्मरित (१२)। (११) जर्भं वा एतः रसं प्रश्रिया उपदी-का उद्दिहितः। ८॥

यद्ष्मीकं। यदंष्मीकव्पासंसारा भवति। जर्जने मेव रसं पृष्टिका अवहत्ये। अथे। अथे। कोचेव। ओच्छ होतत् पृष्टिकाः। यद्ष्मीकः (११)। (११) अविधिरा भवति। य एवं वेदं (११)। (११) इन्द्री वृचाय वञ्चमुद्येष्कत्। स यर्च यच परार्क्षमत्॥ ८॥

तद्याश्रियत। स पूरीबस्तम्बे पर्वाक्रमत। सेंाऽशि-यत। सेंाऽव्रवीत्। जुितं वे मेंथा इति। तदृतीक्वां नामूती-कृत्वं। यदृतीका भवन्ति। यद्यायवेतितं देधित (११)। (११) श्रामुजा श्रीस प्रजापते रेत इत्याह। य एव रस्तः पश्चम् प्राविश्वत्॥ १०॥

```
१८ एतक्सकस्य भाषां ३८० एके बढ्वा ।

१९ ,, १८८ ,,

१९ ,, १८८ ,,

१९ ,, १८८ ,,

१९ ,, १८८ ,,
```

अञ्चंवषट्कारमिति । चिक्रिवयुक्तकपाठः ।

तमेवावं रुथे (१४) । (१४) पर्चेते संस्थारा भवन्ति। पाङ्गी
यज्ञः। यावं नेव यज्ञः। तस्य शिरः सस्परित (१४)।
(१९) यद् याम्यार्था पश्रुमां चर्मेखा सम्भरेत्।
याम्यान् पश्रुक्युचाऽपैयेत्। कृष्णाकिनेन सस्परित।
श्रार्खानेव पश्रुक्युचाऽपैयित। तस्पीत् स्मावंत् पश्रुमां
प्रजायमानानां॥ ११॥

श्रारण्याः प्रश्वः कनीयाः सः। श्रुषा द्यां ताः (१९)। (१०) जामतः सम्पर्गत। श्राता द्यास्य मेध्यं (१०)। (१०) प्रियुर्ण्यायिनः। रक्षसामपंद्रत्ये। बृद्धवा द्यानः। श्रपंचितिने मेवास्मिन्द्धति। उत्तेते सिकतापामे परिश्रिते निद्धति शान्ये (१०)। (१०) मद्नीभिषपंस्वर्जात॥ १२॥ तेत्रं एवास्मिन्द्धाति (१०)। (१०) मधुं त्वा मधुं का करानित्रियां । ब्रह्मणेवास्मिन् तेत्री द्धाति (१०)। (१०) य- ह्यास्माणां पाषाणां कपालैः सः स्वत्रेत्। श्रास्माणां पाषाणां कपालैः सः स्वत्रेत्। श्रास्माणां

रपू एतक्मकस्य भाष्यं १८१ एके द्रष्टवं। २६ ,, १८१ ,, १७ ,, १८१ ,, १८ ,, १८१ ,, १८ ,, १८१ ,, १९ ,, १८८ ,,

र्षे हरति। तस्मान् सत्खनः क्रिक्यतमः (१२)। (१०) इय्यविष्यं भामीरित्याह । श्रस्थामेवाच्छंवदकारं यश्चस्य श्रिरः सम्भरति (१०)। (१९) जर्भे वा एतः रसं प्रश्चित्या उपदी-का उद्दिहित ॥ ८॥

यद्द्धीकं। यद्दंशीकव्पासंभारी भवति। जर्ज-मेव रसं पृष्टिया अवस्थे। अयो श्रीचमेव। श्रीच्र होतत् पृष्टियाः। यद्द्धीकः (११)। (११) अविधिरा भवति। य प्वं वेदं(११)। (१२) इन्द्री ह्वाय वज्रमुद्यक्त्। स यचं यच परार्ज्ञमत॥ ८॥

तसाधियत। स पूरीबास्तम्बे पराक्रमत। सीऽभि-यत। सीऽव्रवीत्। जतिं वे मेधा इति। तदृतीकामामूती-कृत्वं। यदृतीका भवन्ति। यञ्चायैवातिं देधित (१९)। (१९) श्रामुजा श्रीस प्रजापते रेत इत्यादः। य एव रसः पश्चम् प्राविश्रत्॥ १०॥

१६ एतकाकास भाषां १८० एके त्रस्यां। १० ,, १८८ ,, १९ ,, १८८ ,, १२ ,, १८८ ,, १६ ,, १८६ ,,

<sup>\*</sup> अञ्चंवषट्कारमिति J चिक्रितपुक्तवपाठः ।

तमेवावं बन्धे (१४) । (१४) पच्चेते संमारा भवन्त । पाङ्गी यद्भा । यावं नेव यद्भा । तस्य शिरः सम्भरित (१४) । (१९) यद् याम्याकं पश्रुमां चर्मका सम्भरित । याम्यान् पश्रुक्षु चाऽपेयत् । कृष्णाकिनेन सम्भरित । ख्रारुक्षानेव पश्रुक्षु चाऽपेयति । तस्रीत् स्मावंत् पश्रुमां प्रवायमानानां ॥ ११ ॥

श्रारखाः प्रश्वः क्रमीयाः सः। श्रुचा द्यूताः (१९)। (१०) चार्याः सम्पर्गत। श्राता द्यस्य मेथ्यं (१०)। (१०) प्रियुर्ध्यायन्ति। रक्षसामपंद्रत्ये। बृद्धवा द्यात्रामे प्रितिने मेवास्मिन्द्धति। उत्तेते सिक्तेतापामे परिश्रिते निद्धिति शान्ये (१०)। (१८) मद्नीभिष्ठपंस्टर्जात॥ १२॥ तेत्रं य्वास्मिन्द्धाति (१८)। (१९) मधुं त्वा मधुं वा करी- तिल्यां द्यासिन्द्धाति क्रिते द्याति (१०)। (१९) य- द्राम्याणां पात्राणां कृपालैः सः स्टुजेत्। श्राम्याखां पात्राणां कृपालैः सः स्टुजेत्। श्राम्याखां पात्राणां कृपालैः सः स्टुजेत्। श्राम्याखां

२५ एतकास्त्रस्य भाष्यं १८१ एके द्रष्ट्यं।

<sup>₹€ &</sup>quot;, ₹€₹ ", ₹© ", ₹€₹ ", ₹€ ", ₹€₹ ", ₹€ ", ₹€8 ", ₹₹ ", ₹€8 ",

पार्चाणि शुचाऽपयित्। श्रम्कपासः सःस्टंजित । र्तानि वा श्रमुपजीवनीयानि । तान्येव शुचापयिति (११)।
(१९) श्रकीराभिः सःस्टंजित धत्ये । श्रयो श्रम्वायं (१९) ॥
(१९) श्र्मुज्योमेः सःस्टंजित । एषा वा श्रग्नेः प्रिया
तन् । यद्जा । प्रिययैवैनेन्त्नुवा सःस्टंजित । श्रयो
तेर्जसा (११) । (१४) कृष्णाजिनस्य से संस्टंजित ।
यश्रो व संष्णाजिनं । यश्रेनैव यश्रः सःस्टंजित ।
॥ १३॥

याज्यायै(१), न जुंह्यात्(२), श्वाविशत्(३), वेगुः(४), श्वान्यै(५), पृङ्किर्।धस्मित्याह(६), हर-ति(७), दिहन्ति(८), प्राक्रमत(१), श्वाविशत्(१०), प्रजायमानानाः (११), सजित(१२), श्वन्वाय, श्रष्टी। सं(१३)॥ श्रनु०२॥

३२ एतन्मक्षस भाष्यं ३८८ एछे द्रष्टयं।

**<sup>₹</sup>** ,, ₹<8 ,

<sup>₹8 ,,</sup> **ફ**⋷પ્ ,,

## श्रय हतीये। अनुवाकः ।

(१)परिश्रिते करोति । ब्रह्मवर्षसस्य परिष्ठिति । ११)न कुर्वक्षिम्राख्यात् । यत् कुर्वकिम्रिम्राख्यात् । प्राणाच्यु चापयेत् । श्रप्षाय प्राणिति । प्राणानां गा-प्रीयायं(१) । (१)न प्रवृत्ये चादित्यं चान्तरेयात् । यदं-न्तरेयात् । द्खमी स्यात्॥१॥

तस्मान् नान्त्रार्थं। श्रात्मना गापीयार्थं । १० वे-सुना करोति । तेजा वे वेर्णुः । तेजः प्रवर्धः । तेजे-सैव तेजः समर्वयति (१) । (१) मखस्य शिरोऽसीत्याद । यत्तो वे मखः । तस्यैति चिर्रः। यत् प्रवर्धः ॥ २॥

तस्रीदेवमाइ(॥)। (१) यजस्य पुदे ख इत्याइ। यज्ञ-स्य द्वीत पुदे। चया प्रतिष्ठित्ये(१)। (१) गायने खेला द्वन्देसा करामीत्याइ। द्वन्दीभिरेवेनं कराति(१)।

१ रतकास्त्रस्य भाष्यं १८५ एके द्रस्यं।

<sup>₹ &</sup>quot; **₹**€¥ "

**<sup>₹</sup>** ,, **₹**€**¥** ,

B ,, ₹€€ ,,

પ્ર ,, ફ્ટ્

<sup>€ &</sup>quot; ₹€9 "

<sup>• .,</sup> ફ્રાટ્ક ,

(<sup>5)</sup>ह्युं हिं करोति। चर्य दुमे खेाकाः। एषां खेाकाः नामार्थि<sup>(5)</sup>। <sup>(८)</sup>छन्दें।भिः करोति॥ ३॥

वीर्थं वै छन्दार्रसि । वीर्थे खैवैनं कराति (१) । (१) य-जुषा विश्वं कराति व्यार्थन्त्ये (१) । (११) इयेन्तं कराति । प्रजापितिना यज्ञमुखेन सिमेतम् (११) । (११) इयेन्तं क-रे।ति । यज्ञपुरुषा सिमेतम् (११) । (११) इयेन्तं करो-ति । यत्रावद्वे पुरुषे वीर्यं । वीर्थेसिमातम् (११) ॥ ४॥

(१४) अपरिमितं करोति । अपरिमितस्यावं कथ्ये (१४) ।
(१४) परिग्रीवं करोति धर्ये (१४) । (१९) स्वर्थस्य हरसा श्रायेत्याह । यथा यजुरे वैतत् (१९) । (१०) अश्रुश्रक्षे ने भूपयति ।
प्राजापत्ये वा अश्रेः सयोनित्वार्य (१०) । (१०) वृष्णे ।
अश्रेस्य निष्यद्सीत्याह । असी वा अहित्यो वृषार्थः ।
तस्य छन्दा हिस निष्यत् ॥ ५ ॥

| ~          | <b>रतममस्</b> य | भाष्यं ३८८ ए | छे द्रष्ट्यं। |
|------------|-----------------|--------------|---------------|
| £          | ,,,             | ₹८८          | ,,            |
| <b>१</b> • | ,,              | ર્ટ્ટ        | ,,            |
| 88         | . 99            | ೨೨೯          | ,,            |
| १२         | ,,              | <b>३</b> ९६  | ,,            |
| ११         | , ,,            | <b>१</b> ८६  | ,,            |
| १.         | ,,              | 8 • •        | ,,            |
| ९५         | ,,,             | 800          | "             |
| १.€        | ,,              | . 8          | "             |
| १७         | 99              | १०२          | ,,            |
| 6,0        | "               | 8 • स        | 9)            |

छन्दे। भिरेवैनं धूपयित (१०)। (१०) मृचिवं त्वा ग्रा-चिवे त्वत्याह। तेज एवासिन् द्धाति। वार्षोभी-दंः। मैचियापैति शान्ये (१०)। (१०) सिध्ये त्वेत्याह। यया यजुरेवैतत् (१०)। (१९) देवस्वा सिवताद्येपत्वत्या-ह। सिवत्यप्रद्यत एवैनं ब्रह्मणा देवता भिरुद्य-ति (१९) । (१९) श्रपंचमानः प्रशिक्यामाशा दिश्र श्रापृ-येत्याह॥ ६॥

तस्रीद्धिः सर्वा दिश्राऽनुविभीति (११)। (११) उत्तिष्ठ वृहन् भवार्द्धित्तिष्ठ भ्रवस्विमित्योह् प्रतिष्ठित्ये (११)। (१४) र्द्धेश्वरा वा एषे (१४) भविताः। यः प्रवृत्यमन्वीर्धः ते। स्र्यस्य त्वा चस्रुषान्वीस्र इत्याह। चस्रुषा गाः-पीष्ठार्य (१४) च्यां वा साधवे त्वा सुद्धित्ये त्वा सृत्ये त्वत्याह। इयं वा च्यां। श्रान्तरिक्षः साधु। श्रामी सुद्धितिः॥ ७॥

१६ स्तन्मन्तस्य भाष्यं ६०६ एके इस्ट्यं। २० ,, 8०8 ,, २६ ,, 8०8 ,, २२ ,, 8०५ ,, २६ ,, 8०५ ,, २६ ,, 8०६ ,,

दिशे। भूतिः। इमानेवासै खेकान् कंच्यवति।
श्रद्धा प्रतिष्ठित्ये (१६)। (१६) इदम्हम्मुमामुष्यायखं विश्रा
प्रमुभिक्षेद्धावर्षसेन पर्यू हामीत्याह। विश्वेवेनं प्रमुभिक्षेद्धावर्षसेन पर्यू हिति (१६)। (१०) विश्वेति राजन्यस्य
ब्रूयात्। विश्वेनं पर्यू हिति । प्रमुभिरिति वैश्वेस्य।
प्रमुभिरेवेनं पर्यू हिति (१०)। (१०) श्रद्धाये प्रमुमानास्कृषं॥ ८॥

जाकृणति। देवनाकंः (१०) । (१८) मज्ञित्रीरेखाकृषति। परमं वा एतत्पयंः। यदंजिश्वीरं। परमेखेवेनं
पयसाकृषिति (१८)। (१९) यजुषा व्याष्टं स्थे (१९)। (१९) छन्दोभिराकृणिति। छन्दोभिर्वा एष क्रियते। छन्दोभिरेव छन्दा स्याकृणिति (१९)॥ (१९) छुन्धि वाचिमित्याष्ठ।
वाचमेवावं कस्थे। छुन्धूर्जिमित्याष्ठ। जर्जिमेवावं कस्थे।
छुन्धि इविरित्याष्ठ। इविरेवाकंः (१९)। (१९) देवंपुर खरम्घासं त्वेत्याष्ठ। यथा यजुरेवेतत् (१९)॥ ८॥

रहं रतकालस्य भाष्यं ४०० एके द्रख्या । २७ ,, ४०० ,, २८ ,, ४०० ,, २८ ,, ४०० ,, ३०० ,, ३०० ,, ३०० ,, ३०० ,, ३०० ,, ३०० ,, ३०० ,, स्यात्(१), यत् प्रविग्यैः(२), छन्देशिः करोति (३), वीर्यसिमातं(४), छन्दार्श्ति निष्यत्(५), पृषेत्याह(६), सुष्टितिः(७), श्रनाच्छृणं(८), छन्दार स्याच्छृणिति(६), श्रष्टी च ॥ श्रनु० ३॥

# श्रय चतुर्थाऽनुवाकः।

() ब्रह्मन् प्रचिरिष्यामे। होतर्घर्मम्भिष्टुहोत्थेह । एष वा एतर्हि इष्ट्रस्पितः । यद् ब्रह्मा । तस्ना एव प्रतिप्रोच्च प्रचरित । खात्मने। नार्त्वे(ः) । (१) यमार्थे त्वा मखाय त्वेत्याह । एता वा एतस्यं देवताः । ता-भिरेवेन् समर्वयित(१) । (१) मदेन्तीभिः प्राष्ट्रित । तेज एवास्मिन् द्धाति(१) ॥ १ ॥

(\*)श्रुभिपूर्वे प्रेष्ट्यंति। श्रुभिपूर्वमेवासिन् तेजी द्धाति(\*)। (\*)चिः प्रेष्ट्यंति। त्यावृद्धि युज्ञः। श्रया

१ रतन्मन्तस्य भाष्यं ४१२ एके द्रष्ट्यं।

**र "** १२**३** ,

**र ,**, १२**र .**,

<sup>8 ,, 8</sup>१६ ,,

પ્ર ,, કરફ ,,

मिध्यत्वार्य । (१) होताऽम्बाह । रक्षंसामपंहत्वे (१) । (१) अनेवानं । प्राणानाः सन्तंत्वे (१) । (१) चिष्ठभः सृती-गीयचीर्वान्वाह ॥ २ ॥

गायवा हि प्राणः। प्राणमेव यर्जमाने द्धाति । श्रयो

(८)सन्तत्मन्वाइ। प्राणानाम् वाद्यस्य सन्तत्ये। श्रयो

रश्चेसामपं हत्ये (८)। (१०)यत् तरिमिता श्रनुश्रूयात्।

परिमित्मवेदस्थीत। श्रपेरिमिता श्रन्थाइ। श्रपेरि
मित्स्यावेदस्थी (१०)। (१९)शिरो वा यृतद्यवस्य ॥ ३॥

यत् प्रवायः। जर्ज्यकाः। यन्तीका वेदो भवति। जर्जेव यत्तस्य शिरः समर्वयति (११)। (११) प्राणाचृती-जुद्दोति। प्राणानेव यर्जमाने द्धाति (११)। (११) सप्त प्र-द्वाति। सप्त वै शीर्ष्याः प्राणाः। प्राणानेवास्निन् द्धाति (११)। (१४/देवस्ता सविता मध्यानक्तित्यादः॥४॥

द् यतकाकास्य भाषां ४२४ एके द्रष्ट्यां।
७ ,, ४२४ ,,
६ ,, ४१५ ,,
१० ,, ४१५ ,,
११ ,, ४१५ ,,
११ ,, ४१६ ,,
११ ,, ४१६ ,,
११ ,, ४१६ ,,

तेत्रं सैवैनेमनिक्त (१४)। (१४) पृथिवीं तर्पसस्तायस्वेति हिर्पस्यमुपीस्यति। श्रस्या श्रनेतिदाष्ट्राय (१४)। (१९) श्रि-रेश वा एतच्यस्य । यस्रेव्ययः। श्रियः सवी देवताः। प्रस्वानादीस्थापीस्यति। देवतास्वेव यञ्चस्य शिर्धं प्रतिद्धाति (१९)। (१०) श्रप्रतिशिक्षीं संवित। एतद् विष्टिक्षीं सः (१०)॥ ५॥

(१०) ऋचिर सि श्रोचिरसीत्याह। तेजं एवासिन्
ब्रह्मवर्षसं दंधाति(१०)। (१०) सः सीद्स्व मृहाः श्रसीत्याह। मृहान् द्योवः(१०)। (१०) ब्रह्मवादिना वदन्त।
स्ते वाव त ऋत्विजंः। ये दंश्रपूर्णमासयाः। श्रवं
क्रिया होता यजमानायाशिषो नाश्रीस्त इति। पुरस्तीदाशीः खखु वा श्रन्थो यृद्यः। उपरिष्टादाशीरन्थः(१०)॥ ६॥

(११) ऋनाधृष्या पुरस्तादिति यदेतानि यजू १ष्यार् ।

| 24        | रतकक्ख | भाष्यं ८ | १० एर     | हे द्रष्ट्यं। |
|-----------|--------|----------|-----------|---------------|
| १६        | ,,     | 8        | eş        | 99            |
| 30        | ,,     | 8        | १८        | ,,            |
| १८        | ,,     | 8        | १८        | ,,            |
| १८        | **     | 8        | १९६       | ,,            |
| र•        | ,,,    | 8        | <b>२१</b> | ,,            |
| <b>२१</b> | ,,     | 8        | २१        | ,,            |

शीर्षत एव यज्ञस्य यर्जमान श्वाशिषोऽवंदन्धे (१९)। (१२)-श्वायुः पुरस्तादाइ। प्रजां देशिल्तः। प्राणं प्रथात्। श्रीषं मुत्तर्तः। विश्वितमुपरिष्टात्। प्राणानेवासी समीची दधाति (११)। (१९) ई.श्वरो वा एव दिशोऽनू स्न-दिताः। यं दिशोऽनुं व्यास्थापर्यन्ति॥ ७॥

मने। रश्चीस् भूरिपुचेतीमाम्भिर्धं प्रति। द्र्यं वै
मने। रश्चा भूरिपुचा। श्रास्थामेव प्रतितिष्ठ्यानुकादाय (११)। (१४) सूप्सदा में भूया मा मा हि स्सीरित्याहा हि स्साय (१४)। (१४) चितः स्य परिचित् द्रत्या ह।
व्याचितिमेवासिन् द्धाति (१४)। (१४) प्रिरो वा एतयु प्रस्थे। यत् प्रवृग्येः। श्रुसी खचु वा श्रादित्यः
प्रवृग्येः। तस्य महता रुप्सर्यः॥ ८॥

स्वाची मुरुद्धिः परिश्रयस्वेत्याचा मुमुनेवादित्यः रुक्षिभिः पर्य्युचित्। तस्रीद्सावीदित्याऽमुर्षिः स्रोवे रुक्षिभिः पर्य्युवः। तस्राद्राजा विशा पर्य्युवः। तस्रीद्

२९ रतकात्वस्य भाषां ४२२ एके द्रस्यां। २६ ,, ४२६ ,,

**२८ ,, ४२३ ,,** 

र्भ ,, १२१ ,,

<sup>₹€ ,, \$₹8 ,,</sup> 

प्रामुखीः संजातैः पर्य्युढः(२९) । (२०) चाग्नेः सृष्टस्यं यतः। विक्रेस्तं भा चीच्छत्। यदैक्षस्ताः पर्धियो भवेति। भा स्वार्वसन्धे<sup>(२०)</sup> । (२०) द्वार्द्य भवन्ति ॥ ८॥

हार्ष्य मासाः संवत्सरः। संवत्सरमेवावहन्धे (१८)। (१८) चित्तं चयाद्या मास् इत्याद्यः। यत् चयाद्यः परिधिभविति। तेनैव चयाद्यं मासमवहन्धे (१८)। (१८) चन्तरिष्ठस्थान्ति हिर्सात्याद्यं मासमवहन्धे (१८)। (१८) दिवं तपे-सस्यायस्थे त्युपरिष्टा हिर्पण्यमधिनिद्धाति। चमुष्या चनितदाद्य। अर्था चाभ्यामेवन सुभ्यतः परिष्ट-ह्याति (१९)। (१९) चर्षन् विभिष्टं सार्यकानि धन्ये-त्याद्या १०॥

स्तौत्येवैनमेतत् (११) । (११)गायचमसि चैष्टुंभमसि जार्गतमसीति धविचाक्यार्दत्ते । छन्दीभिरेवैनान्यान

₹₹

द्ति (११) । (११) मधु मध्विति धूनाति । प्राचा व मधु । प्राचनेव यर्जमाने द्धाति (१४) । (१५) चिः परियनि। चिष्ठवि प्राचः (१५) । (१६) चिः परियन्ति । स्थावृद्धि य-जः॥ ११॥

अशे रश्चसामपं हते (१९)। (१०) चिः पुनः परियनि।

यट् सम्पं चन्ते। यड् वा च्यतवेः। च्यतुषेव प्रतितिष्ठ
नित्र (१०)। (१०) ये। वै घमस्यं प्रियान्त तुर्वमाकामंति।

दुश्चमी वै स भवति। एष ह् वा श्रस्य प्रियान्त तुर्व
मार्जामति। यस्तिः प्रतित्यं चतुर्वः पर्यति। र्
ताः ह वा श्रस्योग्रदेवा राश्चित्रा चकाम ॥ १२॥

तता वै स दुश्वभाऽभवत्। तस्मात् चिः प्रीत्व न चंतुर्थे परीयात्। श्रात्मनी गोपीश्राये। प्रासा वै ध्विचीसि(१०)। (१८)श्रव्यतिषक्तं धूल्वन्ति। प्रासानाः मर्व्यतिषकाय क्रृप्त्यै(१८)। (४०)विनिषस्य धूल्वनि।

इ. रतकाकास भावां ४३१ एक विख्यं। इ. ,, ४३१ ,, इ. ,, ४३१ ,, ३० ,, ४३१ ,, इ. ,, ४३१ ,, इ. ,, ४३२ ,,

द्वितं प्रतितिष्ठन्ति (१०)। (११) कुई धून्वन्ति। सुवर्गस्य खेन्द्राक्ष्य समे खे (११) ॥ (११) सर्वती धून्यन्ति। तस्रीद्यः सर्वतः पवते (१९)॥ १३॥

द्धाति(१), इवान्वाह (२), यज्ञस्य (३), आह (४), एषः(५), जपरिष्टादाशीर न्यः (६), व्याख्यापर्यन्त (७), र्ष्यायः (८), भवन्ति (८), धन्वेत्याह (१०), युज्ञः (११), चक्राम् (१२), समध्ये, दे च (१३), ॥ अनु० ४ ॥

#### त्रच पश्चमीऽनुवाकः।

(१) अग्निष्टा वसुंभिः पुरस्ताद्री चयतु गाय्चे स् स्-न्द्सेत्यां । अग्निर्वेनं वसुंभिः पुरस्ताद्री चयति गा-यने स् छन्दं सा(१)। (१) स मा विचता री च्येत्यां । आग्निषे मेवैतामाश्रीक्ते(१)। (१) इन्द्रस्ता वृद्धे दिश्च यता री च्यत् चेष्टुंभेन छन्द्सेत्या । इन्द्रं ख्वेनं १ वृद्धे-देशियाता री चयति चेष्टुंभेन छन्दं सा। स मा विचता री चयेत्या । आश्रिषं मेवैतामाश्रीक्तो। वर्षणस्तादित्यैः

 <sup>8</sup>१
 रतकाकास भाष्यं ४३३ एके तक्कां।

 8२
 ,,
 8३३
 ,,

 ६
 ,,
 8३१
 ,,

 २
 ,,
 8३१
 ,,

 ३
 ,,
 8३५
 ,,

पयाद्रीचयतु जार्गतेन छन्द्रसेत्या इ। वर्ष य्वेनमा-दित्यैः प्रयाद्रीचयति जार्गतेन छन्दंसा ॥ १॥

स मा विचता रे चियत्याह। आश्रिषमेवैतामाश्रीक्ते। चुतानक्त्वी मावता मुबद्धिकतर्ता रे चयत्वाउनुष्टुभेन छन्द्रसेत्याह। चुतान एवैनं मावता मइद्धिकतर्ता रे चयत्यानष्टुभेन छन्द्रसा। स मा
विचता रे चयत्यानष्टुभेन छन्द्रसा। स मा
विचता रे चयत्याह। आश्रिषमेवैतामाश्रीक्ते। छइस्पतिक्वा विश्वद्वैवेषपरिष्टाद्रोचयतु पाङ्केन छन्द्रसेत्याह। ष्ट्रस्पतिरेवैनं विश्वद्वैवेषपरिष्टाद्रोचयति पाङ्केन छन्द्रसा। स मा विचता रे च्यत्याह।
आश्रिषमेवैतामाश्रीक्ते । २॥

(४)रे जितस्वं देव धर्म देवेषसी त्याह । रे जिता हो प देवेषु । रे जिष्णीयाहं मेनुष्येषित्याह । रे जित यूनेष मेनुष्येषु (४) । (४) ससीद धर्म दिष्तस्वं देवेषा-युषा १ स्ते अस्वी ब्रेह्मवर्षसी त्याह । दिष्ते । होष देवेषा युषा १ स्ते अस्वी ब्रेह्मवर्षसी । दृष्ति । दृष्ति । दृष्टि । द

<sup>8</sup> रतकानमस्य भाष्यं 8३६ एके त्रख्यं।

<sup>¥ ,, 8₹4 ,,</sup> 

ण्वेष मेनुष्येषायुंषाश्रस्ते ज्ञास्ते ब्रह्मवर्षसी भेवति । ।
(() कर्गसि व्यं मिर्य धेष्टि मिय किंगत्याह । माश्रिषंभेवेतामाश्रीस्ते (१) ॥ (९) तं यदेती यंजु भिर्रो प्रयत्वा । कृषिता धर्म इति प्रव्रुयात् । अरो पुकोऽध्वर्युः
स्थात् । अरो पुको यजमानः । अय् यदेनभेति यंजुंभी
राष्यात् । कृषिता धर्म इति प्राष्ट्रं । राष्ट्रं कोऽध्वर्युभेषति । राष्ट्रं को यजमानः (९) ॥ ३॥

पृथाद्रीचयित् जातेर्गन छन्दंसा(१), समी रुचिता रीच्येत्याचाशिषंमेवैतामाश्रीक्ते(२), शास्ते, अष्टी चं(३)॥ अनु०५॥

### श्रय षष्टीऽनुवाकः।

(१)शिरो वा शृतद्यमस्य । यत् प्रवायः । ग्रीवा जपसदः । पुरस्तादुपसदा प्रवायः प्रष्टेखितः । ग्रीवा-खेव यमस्य शिरः प्रतिद्धाति(१) । (१)चिः प्रष्टेख-

<sup>🔾</sup> एतनामस्य भाष्यं ४३० एके त्रस्यं।

<sup>,, 8</sup>**5**C ,,

**<sup>\</sup>** ,, 88 ° ,,

२ ,, । ।।

ग्रैक्षांवेवास्ता कृत कंक्ययित (१०)। (१०) सम्प्रिर्पिन ना गृतेत्याह। अप्रिक्षेविषाऽप्रिना सङ्ग्रक्ते (१०)। (१०) स्वाहा सम्प्रिस्तपंसा गृतेत्याह। पूर्वमेवादितं। उत्तरेखाभिर्यकाति (१०)। (१०) भृतो दिवा विभासि रजसः पृष्टिक्या द्रत्याह। वार्षिकावेवास्ता कृत कंक्ययित (१०)। (१०) हृदे त्या मनसे त्वेत्याह। शार्दावेवास्ता कृत कंक्ययित (१०)। ६॥

(११)दिवि देवेषु होत्री युक्तेत्वीह । होत्रीभिरेवे-मान् खाकान्त्सन्दंधाति(११) । (१९)विश्वीसां भुवां पत् इत्याह । हैमेन्तिकावेवास्ता कृत् कंख्ययति(१९) । (१४)देवश्रुक्तं देव घमे देवान् पाहीत्याह । श्रेशिरावे-वास्ता कृत् कंख्ययति(१४) । (१६)तपात्रां वार्षमस्ते नि-यंक्ष देवायुव्मित्याह । या वे मध्या वाक् । सा तंपात्रा। तामेवावंबन्धे(१६) ॥ ७॥

(२०) पिता मंतीनामित्याह। गर्भी ह्यंष देवानां (२०)।
(२०) पिता मंतीनामित्याह। प्रजा वै सतयः। तासीमेष एव पिता। यत् प्रवर्यः। तसीदेवमाह (२०)।
(२०) पतिः प्रजानामित्याह। पति ह्येष प्रजानां (२०)।
(२८) मितिः कवीनामित्याह॥ ८॥

मित्रचींष कवीनां (१८)। (१९) सं देवा देवन सिव-भाऽयंतिष्ट सः स्रयें णाक्तेत्यां हा। श्रमुश्वेवादित्यं प्रवायेश्व सःश्रास्ति (१९)। (१९) श्रायुदी स्वमस्मभ्यं घर्म वर्षीदा श्रमीत्याह। श्राशिषमे वैतामाश्रीस्ते (१९)। (१९ पिता ने ।ऽसि पिता ने। बे।धेत्याह। बे।ध्यंत्ये वैन् नम् (१९)। (१९) नवेतेऽवकाशा भवन्ति। प्रक्रिये दश्मः। नव वै पुर्वषे प्राणाः॥ ८॥

नाभिदेशमी। प्राणानेव यर्जमाने द्धाति। अयो द्रशाक्षरा विराट्। अर्जं विराट्। विराजेवानाय-

| ₹{         | रतमनस् | भाष्यं ४५० एके | इद्य थं। |
|------------|--------|----------------|----------|
| <b>२</b> ७ | ,,     | 84.९           | ,,       |
| <b>२</b> ८ | ,,     | 846            | ,,       |
| <b>३</b> ८ | ,,     | 84.5           | ,,       |
| <b>ę</b> o | ,,     | 84.२           | . 99     |
| <b>.</b>   | . ,,   | <b>8</b> ५२    | ,,       |
| <b>१</b> २ | ,,     | 84.र           | ••       |
| <b>₹</b> ₹ | "      | 8 4 17         | ,,       |

मर्वरुधे<sup>(११)</sup> । <sup>(१४)</sup>युत्रस्य भिरीऽच्छित्रत । तहेवा हो-चाभिः प्रत्यद्धुः । चृत्विभाऽवेद्यन्ते । गृता वे होचीः। होचीभिरेव यज्ञस्य भिरः प्रतिद्धाति<sup>(१४)</sup>॥ १०॥

(१६) क्षितमवेश्वन्ते। क्षिताहै प्रजापंतिः प्रजा श्रीस्त्रत। प्रजानाः स्टब्धें(१६)। (१९) क्षितमवेश्वने। क्षिताहै प्रजन्धे। वर्षति। वर्षुकः प्रजन्धे। भवति। संप्रजा रोधन्ते(१९)। (१०) क्षितमवेश्वन्ते। क्षितं वै श्रीश्रावर्षसं। श्रह्मवर्षसिनी भवन्ति(१०)॥११॥

(१८) अधीयकोऽवेद्यन्ते । सर्वमायुर्ध्यक्ति (१८) । (१८) न प्रत्यवेद्येत । यत् प्रत्यवेद्येत । प्रजायेत । प्रजा त्वेद्ये निर्दे हेत् । यन्नावेद्येत । न प्रजायेत । नास्यै प्रजा निर्दे हेत् । तिरस्कृत्य यर्जुवी चयित ॥ प्रजायते । ना-स्यै प्रजा निर्दे हित (१८) । (४०) त्वष्ट्रीमती ते सप्येत्वी-इ । सपादि प्रजाः प्रजायंक्ते (४०) ॥ १२ ॥

```
इ. एतमानास्य आयां १५५ एके दिए छा ।

इ.५ ,, १५६ ,,

इ.६ ,, १५६ ,,

इ.६ ,, १५६ ,,

इ.६ ,, १५७ ,,

इ.६ ,, १५७ ,,
```

कृतवः(१), हि शिरः(२), सर्वपृष्ठे प्रष्टेष्कि(३), श्रानिपद्यमान्मित्याह(४), गृतेत्याह(५), शार्दावे-वास्मा ऋतू कंस्पयित(६), बन्धे(७), कवीनामि-त्याह(८), प्रात्याः(८), प्रतिद्धाति(१०), भवन्ति(११), वास्यित, कत्वारि स(१२), । श्रनु० ६ ॥

# श्रय सप्तमोऽनुवाकः ।

(१) देवस्य त्वा सिवतुः प्रस्व इति रश्रनामादेने प्रस्ति । श्रविनी बीड्रभ्यामित्यी ह । श्रियनी हि दे-वानामध्ये श्रास्ता । पृष्णा इस्तीभ्यामित्यी इ यत्ये (१) । (१) श्राद्देऽदित्ये राखासोत्यी इ यत्रं ष्कृत्ये (१) । (१) इड एद्यदित एहि सर्खत्ये हीत्यी ह । एतानि वा श्री-स्ये देवनामानि । देवनामे रेवेनामा श्रंयति (१) । (१) श्र-सावेद्यमावेद्यसावेद्या ह । एतानि वा श्रंस्ये मनु-ष्यनामानि ॥ १ ॥

१ रतकाकासा भाषां ३६० एके द्रष्टकां।

<sup>₹ &</sup>quot; 8€° "

<sup>₹ ,, 8€₹ ,,</sup> 

<sup>8 ,, 8</sup>**€**₹ ,,

मनुष्यनासैरेवैनामार्चयित(\*)। (\*)षट् सम्पंचने। षद् वा ऋतवं:। ऋतुभिरेवैनामार्चयित(\*)। (()भ-दित्या उष्णीषमसीत्याप्त। युवा युजुरेवैतत्(()। (°) वायुरेस्यैं इत्याप्त। वायुदेवत्या वे वृत्सः(°)। (°)पू-षा त्वापावस्त्रज्ञत्वित्याप्त। पाष्णा वे देवत्याप-श्रवं:॥२॥

स्वयैवैनं देवत्यापावंस्जिति । (८) श्राश्विभ्यां प्रदाप्येत्याह । श्राश्विना वे देवाना भिष्ठी । ताभीभेवासी भेष्ठं कराति(८) । (१९) यस्ते स्तर्नः श्रश्य इत्याह । स्तात्येवैनां(१९) । (१९) उस्ते घुमार श्रिष्ट्रवेसि
घुमा पाहि घुमाय श्रिष्ट्रवेत्याह । यथा ब्रुयाद्मुमी
देहीति । ताहगेव तत्(१९) । (१९) हृङ्स्यित्स्वा गसोद्

ब्रह्म वै देवानां रुष्ट्रस्पितः। ब्रह्मं गैवैनामुपंसी-

```
पू एतक्सकारा भाष्यं ८६२ एके द्रद्या।

६ ,, ८६२ ,,

७ ,, ८६२ ,,

८ ,, ८६३ ,,

६ ,, ८६३ ,,

१० ,, ८६३ ,,

१९ ,, ८६४ ,,
```

हिति(१२)। (१२) हानेव स्थ पेरंव इत्योह। मध्याने-वैनान् करोति(१२)। (१४) विष्युगृष्टते। ब्रोहितेनेत्याह ध्यावंन्ये(१४)। (१४) श्रविष्युगृष्टते। ब्रोहितेनेत्याह ध्यावंन्ये(१४)। (१४) श्रविष्युग्ये पिन्वस्व त्याह। एता-भ्या ह्येषा देवताभ्यः पिन्वंते(१४)। (१४) इन्द्रीय पिन्वस्वेन्द्रीय स्वावंन्द्रीय पिन्वस्वेन्द्रीय स्वावंन्द्रीय पिन्वस्वेन्द्रीय स्वावंन्द्रीय पिन्वस्वेन्द्रीय स्वावंन्द्रीय स्वावंन्द्रीय स्वावंन्द्रीय पिन्वस्वेन्द्रीय स्वावंन्द्रीय स्वाव

तसादिन्द्री देवतीनां भूयिष्ट भाक्तीमः (१०)।
(१०)गायचें।ऽसि चेष्टुंभोऽसि जागतमसीति श्रफोपयमानादत्ते। इन्द्रीभिरेवेनानादत्ते (१०)। (१०)सहोजी
भागेनापमेहीत्याह। जुर्ज्ज एवेनं भागमंकः (१०)।
(१०)श्रिश्चिना वा एतस्यस्य शिर्रः प्रतिदर्धतावब्रुतां।
श्रावाभ्यामेव पूर्वाभ्यां वर्षद क्रियाता इति। इन्द्रीश्रिना मधुनः सार्षस्येत्याह। श्रिश्चिम्योमेव पूर्वी-

| १३ | रतकात्रम्य भाष्यं | 8ई.đ               | एके द्रस्यं। |
|----|-------------------|--------------------|--------------|
| ₹8 | "                 | 8 ई.स              | ,,           |
| ९५ | ,                 | 8ईई                | ,,           |
| १६ | ,,                | 8 ई€               | ,,           |
| ęş | <b>99</b>         | <b>8 ₹ ₹</b>       | "            |
| १८ | ,,                | 8 <i>€ 0</i>       | "            |
| १६ | ,,                | 8 <i>é</i> <u></u> | "            |
| २० | ,,                | 846                | "            |

भ्यां वर्षट् करोति। अवां अश्विनावेव भाग्धेयेन् सर्मर्धयति(१०) ॥ ५ ॥

(१९) घर्मी पात वसवी यर्जता विद्योषः । वस्निव भागधेयेन समर्वे यित(१९) । (१९) यद्येषद् कृष्यात् । या-तयामास्य वषट्कारः स्यात् । यन वषट् कृष्यात् । रक्षांश्रसि युष्तश्र ष्टेन्युः । विद्यांषः । परोक्षंमेव व-षद् करोति । नास्यं यातयामा वषट्कारा भवति । न युष्तश्र रक्षांश्रसि प्रन्ति (१९) ॥ ६ ॥

(११) खाई। त्वा स्वर्थस्य रुमाये दृष्टिवनेये जुहो-मीत्याद । या वा अस्य पुग्या रुमाः। स दृष्टिव-निः। तस्मा एवेनं जुहोति(११)। (११) मधुं दृविर्सी-त्याद । ख्द्यत्येवेनं(१४)। (११) स्वर्थस्य तपस्तपत्याद। य्या यजुर्वेतत्(१६)। (१९) द्यावाप्टिविश्यां त्वा परि-यक्तामीत्याद । द्यावाप्टिविश्यामेवेनं परियहाः ति(१९)॥ ७॥

२१
 एतकाम्बस्य भाष्यं १६६ एके प्रदृष्टां ।

 २२
 ,

 १६
 ,

 १६
 ,

 १६
 ,

 १६
 ,

 १६
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १०१
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १००
 ,

 १०
 ,

 १०
 ,

 १०
 ,

 १०
 ,

 १०
 ,

 १०
 ,
 </tr

(१०) च्रामिरिशेष त्वापयकामीत्याद । च्रामिरिशेकेवेनमुपयक्त । न वा एतं मेनुष्या भर्तुमर्दति(१०) ।
(१०) देवानां त्वा पितृणामनुमता भर्तुः शक्षेयमित्याइ। देवेरेवेनं पितृभिर्नुमत् चार्द्त्ते(१०) । (१८) वि वा
र्यनमेतद्ध्यमा । यत् प्रवात् प्रवच्यं पुरा जुईति ।
तेजाऽसि तेजाऽनुप्रेद्दीत्यद्भा मा दिश्सीरन्तरिश्वस्यका
मा दिश्सीः प्रविविस्यका मा दिश्सीरित्याद्दादिशसायै(१०) ॥ ८ ॥

(१९) सुवरित सुवर्भे यच्छ दिवं यच्छ दिवा मा पा-होत्याह। आश्रिवं मेवेतामाश्रीस्ते (१९)। (१९) श्रिरे। वा स्तग्रमस्य। यत् प्रवृत्येः। आत्मा वायुः। ज्यत्ये-वातनामान्याह। आत्मदेव यमस्य श्रिरः प्रतिद-धाति (१९)। (१९) सन्ववानं। प्राखानाः सन्तत्ये (१९)। (१९) पन्नाह॥ ८॥

२० रतकामस्य भाषां ४७२ एके त्रख्यां। २८ ,, ४०२ ,, २८ ,, ४०३ ,, ३० ,, १७३ ,, ३१ ,, ४०५ ,, ३१ ,, ४०५ ,,

पाक्षी यकः। यावानेव यकः। तस्य किरः प्रति-द्धाति (१४)। (१४) ऋग्रये त्वा वसुमते स्वाहेत्याह। ऋसी वा ऋगदित्ये। ऽग्निर्वसुमान्। तस्या ख्वैनं जु-होति (१४)। (१६) सामाय त्वा कृद्वते स्वाहेत्याह। चन्द्रमा वे सोमी कृद्वान्। तस्या ख्वैनं जुहोति। वर्षणाय त्वाऽऽदित्यवंते स्वाहेत्याह ॥ १०॥

श्रुप ने वर्षण श्रादित्यवान् । तस्ना एवेनं अद्वेति।

हष्ट्रस्पतिये त्वा विश्वदेव्यावते त्वाहेत्याष्ट्र । अद्वाने देवानां हष्ट्रस्पतिः । अद्धाण एवेनं अहोति (१९) । (१०) सविचे त्वर्भुमतं विभुमतं प्रभुमते वार्जवते स्वाहेत्या
ह । संवत्सरा वे संवितर्भुमान् विभुमान् प्रभुमान्
वार्जवान् । तस्ना एवेनं अहोति (१०) । (१०) यमाय्
त्वाङ्गिरस्वते पितृमते स्वाहेत्याह । प्राणो वे यमाऽङिरस्वान् पितृमान् ॥ ११ ॥

३५ रतकाकाय भाष्यं ४९६ एके द्रष्टयं। ३६ ,, ४९६ ,,

**<sup>,</sup>**, 89€ ,,

<sup>\$€ ,, 8</sup>*9*€ ,

तस्मा एवेनं जुद्दाति (१८) । (१८) एताभ्यं एवेनं देवताभ्या जुद्दाति (१८) । (१८) दश्य सम्पद्मते । दश्राक्षरा
विराद । अर्वं विराद । विराजिवाका धमवं रूथे (१८) ।
(१९) राष्ट्रिणाभ्यां वे देवाः सुवर्गं खाक्रमायन् । तद्रीष्टिणया राष्ट्रिणान्यां वे देवाः सुवर्गं खाक्रमायन् । तद्रीष्टिणया राष्ट्रिणान्यां वे यद्रीष्ट्रिणा भवंतः । राष्ट्रिणाभ्यामेव तद्यज्ञमानः सुवर्गं खाक्रमेति (१९) ॥ (१९) अष्टच्यातिः केतुना जुषताः सुच्याति च्याति वाः स्वाष्ट्रा
राच्छितिः केतुना जुषताः सुच्याति च्याति वाः स्वाष्ट्रा
स्वाद्देत्याद । आदित्यमेव तद्मुषि खाके द्रिणा परस्तासाधार । राष्ट्रिया अवस्तात् । तस्नाद्सावादित्यास्मिक्षां को उद्देश राचार्था धृतः (१९) ॥ १२ ॥

मनुष्यनामानि(१), प्रावं:(२), सीद्तित्वाइ(३), इन्द्रायेत्वाइ(४), अर्डयति(५), प्रान्ति(६), एक्काति(७), अर्डिं:साये(८), पर्चाइ(८), आद्तित्ववंते स्वाहेत्वा-इ(१०), पितृमान्(११), एति, च्लारि च(१२)॥ अतु००॥

१८ एतकालस्य भाषां ४०६ एके त्रद्रयां।

<sup>8· ,, 8&</sup>lt;u>%</u> ,,

<sup>8</sup>t ,, 850 ,,

ध**२** ,, ६७७ ,

#### श्रथ श्रष्टमीऽन्वाकः।

(१)विश्वा श्राशा दक्षिणसदित्या । विश्वानेव हेवान् प्रीणाति। श्रथा दुरिष्ट्या एवेनं पाति(१)। ११विश्वान् देवानं यादिहेत्या । विश्वानेव देवान् भाग्धेर्येन् समर्भयति(१)। (१)स्वाहाक्षतस्य धर्मस्य मधीः
पिवतमश्विनेत्या । श्रुश्विनां वेव भाग्धेर्येन् समर्भः
यति(१)। (१)स्वाहाऽप्रये यिष्ठयाय शं यश्रुभिरित्या । श्रुश्वेवेनं घारयति। श्रुश्वे हिवानमहिद्वाभिक्तिभिरित्या । श्रुश्विनां वेव भाग्धेर्येन् समर्भवियति(१)।
(१)श्वनुं वां धावाप्रथिवी मेश्सातामित्याहानुंमत्ये(१)।
(१)श्वनुं वां धावाप्रथिवी मेश्सातामित्याहानुंमत्ये(१)।
(१)श्वनुं वां धावाप्रथिवी मेश्सातामित्याहानुंमत्ये(१)।
(१)श्वनुं वां धावाप्रथिवी मंश्सातामित्याहानुंमत्ये(१)।
(१)श्वनुं वां धावाप्रथिवी मंश्सातामित्याहानुंमत्ये(१)।
(१)श्वाहेन्द्राय स्वाहेन्द्राविद्याह । इन्द्राय हि पुरीह्र्यते(१)। (१)श्वाश्राय्याह धर्मस्यं यश्वेति। वर्षद्वते

<sup>्</sup>र रतन्मक्तस्य भाषां १७० एके महर्षे । २ ,, १७६ ,, १ ,, १७६ ,, १ ,, १९६ ,, १ ,, १९० ,, १ ,, १९० ,,

जुहोति। रक्षंसामपंहत्यै। अनुंयजति ख्गाक्तेत्यै (०)।
(८) घर्ममंपातमित्रिनेत्याह॥ २॥

पूर्वमेवादितं। उत्तरिणाभिर्यणाति(१)। (११) त्रानुं वां वावाप्रिविवी श्रमश्सातामित्या हानुं मत्ये(११)। (११) तं प्रान्धं यथावसमा दिवे नमः प्रिविधा द्रत्याह। यथा यजुरेवेतत्(११)। (११) दिवि धा द्रमं यज्ञं यज्ञमिमं दिवि धा द्रत्याह। सुवर्गमेवेनं खेाकं गमयित(११)। (११) दिवं गच्छान्तरिक्षं गच्छ प्रधिवीं गच्छत्याह। सृवेवेनं खेाने वेषु प्रतिष्ठापयित(११)। (११) पत्र्वं प्रदिशी गच्छत्याह॥ ॥ ॥ ॥ ॥

दिन्तेवेनं प्रतिष्ठापयति । देवान् घर्मपान् गंच्छ पितृन् घर्मपान् गुच्छेत्या ह । जुभयेषेवेनं प्रतिष्ठाप-यति<sup>(१४)</sup> । <sup>(१६)</sup>यत् पिन्वेते । वर्षुकः पर्जन्या भवति ।

,,

ह रतनाकास भाष्यं ४८२ एके द्रष्ट्यां।

११ ,, 8८३ ,, १२ ,, 8८३ ,, १३ ,, 8८३ ,,

ર્8 ,, ક**લ્ફ** રહ્ય ,, કલ્હ્ય

तसात् पिर्ममानः पुर्यः (१४)। (१४)यत् प्राङ् पिर्मते। तदेवानं। यदं क्षिणा। तत् पिष्टणां ॥ ४॥

यत् प्रत्यक् । तक्तं नृष्याणां । यदुद्र । तद्रुद्राकां (१९) । (१९) प्राच्नुमुद्दे पिक्वयति । देवचार्कः (१०) ।
(१६) अथे। खर्जु । सर्वा अनु दिग्रः पिक्वयति । सर्वा दिग्रः समेधक्ते (१६) । (१८) अन्तः प्रिधि पिक्वयति ॥ ५ ॥ ते असे। इक्तं व्याप् (१८) । (१९) द्रवे पीपि क्यू क्रें पीपि हीत्याद्द । द्रवं मेवार्जु यर्जमाने द्रधाति (१९) । (१९) यर्जमानाय पीपि हीत्याद । यर्जमानायै वैतामा शिष्मार्थाक्ते (१९) । (१९) मद्भां ज्येषाय पीपि हीत्याद । आत्मनं क्वेतामा शिष्मा श्रीक्ते (१९) । (१९) मद्भां वित्याद । विद्यायं त्वा सूत्ये त्वेत्याद । यथा यजुरे वैतत् (१९) ।
(१४) धर्मी सि सुधर्मा में इन्यसे ब्रह्मी णि धार्यत्याद ।
॥ ६॥

१६ रतकात्तस्य भाष्यं ४ त्यू एके द्रष्टवं।
१७ ,, ४ त्यू ,,
१८ ,, ४ त्यू ,,
१८ ,, १८६ ,,
१८ ,, १८६ ,,
१८ ,, १८६ ,,
१८ ,, १८६ ,,
१८ ,, १८६ ,,
१८ ,, १८६ ,,
१८ ,, १८६ ,,
१८ ,, १८६ ,,

ब्रह्मं ने वेनं प्रतिष्ठापयति (१४) । (१६) नेस्वा वार्तः स्क- । न्दयादिति (१६) (१६) यद्यं भिचरेत् । त्रमुष्यं त्वा प्राणे सीदयाम्यमुनी सह निर्धं गच्छेति ब्र्याद्यं दिष्यात् । यमेव देषि । तेने नः सह निर्धं गमयति (१६) । (१०) पृष्णे प्ररंसे स्वाहेत्याह । या एव देवता हुतभागाः । ताभ्यं एवेनं जुहाति (१०) । (१०) यावभ्यः स्वाहेत्याह । या एवान्तरिश्चे वाचः ॥ ७॥

ताभ्यं युवैनं जुहाति(१२)। (१८)प्रतिरेभ्यः खाहेत्याह।
प्राणा वै देवाः प्रतिराः। तेभ्यं युवैनं जुहाति(१८)।
(१२) द्यावाप्रियवीभ्याः खाहेत्याह। द्यावाप्रियवीभ्याः नेवैनं जुहाति(१२)। (१९)पितभ्या घर्मपेभ्यः खाहेत्याह।
ये वै यञ्चानः। ते पितरा घर्मपाः। तेभ्यं युवैनं जुहाति(१९)॥ ८॥

२५ एतकान्त्रस्य भाष्यं ४८७ एके द्रष्ट्यं।

**e**( ,, 8cc ,,

ə= .. 8=€ ..

રહ .. ૭૦૯ ,,

**ĕ•** ,, 85£ ,,

वर् ,, ४६० ,,

(११) बृद्रायं बृद्रहें। चे स्वाहित्यां है। बृद्रमेव भागधेयेन समर्हेयति<sup>(११)</sup>। <sup>(११)</sup>सर्वतः समनिक्ति। सर्वतं एव बृद्रं निर्वदयते<sup>(११)</sup>। <sup>(१४)</sup>उद्चं निर्म्यति। एषा वे बृद्रस् दिक्। स्वायामेव दिशि बृद्रं निर्वदयते<sup>(१४)</sup>। <sup>(१४)</sup>श्चप उपस्पृत्रति मेध्यत्वायं<sup>(१४)</sup>। <sup>(१९)</sup>नान्वीक्षेत। यद्नी-क्षेत ॥ १॥

चक्षुंरस्य प्रमायुंकः स्यात्। तस्मानान्वीक्यः (१०) व्यपीपरे। माहो राचियै मा पाद्येषा ते अमे स्मित्तया सिमध्यस्वाऽऽयुंमें दा वर्चसा माद्योरित्यां ह।
आयुंरेवास्मिन् वर्ची दधाति। अपीपरे। मा राचिया
अही मा पाद्येषा ते अमे सिमत्तया सिमध्यस्वाऽऽयुंमें
दा वर्चसा माद्योरित्यां ह। आयुंरेवास्मिन् वर्ची दधाति(१०)। (१०) अप्रिमच्यीतिच्यीति र्याः स्वाहा स्या
च्योतिच्यीतिः स्याः स्वाहेत्यां ह। यथा यजुरेवैतत् (१०)।

(१८) ब्रुह्म वादिना वदन्ति। होत्रयं मिहि चां ३ न होतया इमिति॥ १०॥

यद्यज्ञीषा जुड्यात् । अर्थयापूर्वमार्ड् तीर्ज्डयात् । यत्न जुड्यात् । अग्निः पर्राभवेत् । सः खाद्देत्वेव हे।-तृथ्यं । यथापूर्वमार्ड् तोर्ज्ज्दे । नाग्नः पर्रा भव-ति<sup>(१८)</sup> । <sup>(४९)</sup>हृतः इविमध्रेद्दविरित्याद्द । खृद्यत्येवे-नं (४९) । <sup>(४९)</sup>द्दन्द्रतमेऽग्नावित्याद्द ॥ ११ ॥

प्राणो वा इन्द्रंतमे। प्राण एवेन्मिन्द्रंतमेऽग्ने जुहोति(१९)। (१९)पिता ने। ऽसि मा मा हि १ सोरित्याहाहि १ साये(१९)। (१९) श्रायामं ते देव घर्मा मधुमते।
वाजवतः पितुमत इत्याह। श्रायिषेमेवेतामार्थास्ते(१९)।
(१४) स्वधाविने। ऽग्नीमहि त्वा मा मा हि १ सीरित्याहाहि १ साये(१४)। (१४) तेजसा वा एते व्यृं ब्रान्ते। ये प्रवग्रेंण चर्नि। प्राश्नीन्त। तेज एवातमन्द्रं धते(१४)॥१२॥

**१८ एतन्मन्यस्य भाष्यं** ४८३ एके द्रस्यां।

<sup>8</sup>ર્ ,, કહય ,

<sup>8</sup>**t** ,, 8fy ,,

<sup>8</sup>**₹** ,, 8€4 ,,

<sup>9</sup>**6** ,, 9&4 ,,

(१९) संवत्सरं न माश्समंश्रीयात्। न रामामुपेयात्। न मृष्सयेन पिवेत्। नाऽस्यं राम उच्छिष्टं पिवेत्। तेजं एव तत् सश्च्यंति(१९)। (१०) देवासुराः संयंत्ता श्रासन्। ते देवा विजयमुप्यन्तः। विश्वाजि सार्थे ब्रह्म सक्चंद्रथत। यत्विच्चं दिवाकीच्यं। तदेतेनैव वृतेनीऽगोपायत्॥ तस्मादेतद् वृतं चार्यः। तेजसो गोपीयाय्। तस्मादेतद् वृतं चार्यः। तेजसो गोपीयाय्। तस्मादेतान् यजूश्वि विश्वाजः सौर्यस्येत्याष्टः(१०)। (१६) स्वाष्टां त्वा स्थिस्य रिक्षभ्य इति प्रातः सश्साद्यति। स्वाष्टां त्वा नश्चचभ्य इति सार्यः। एता वा स्तर्यदेवताः। ताभिरेवेनश् समर्वयति(१६)॥ १३॥

श्रृकः(१), श्रृश्चिनेत्यं ह(२), प्रदिशे गुक्केत्यं ह(३), पितृषां(४), श्रम्तः परिधि पिम्बयति(५), धार्येत्यं-ह(६), वार्षः(७), धर्मापास्तेभ्यं एवेनं जुहाति(८), श्रृम्वीक्षेत(१), हात्व्याइमिति(१०),श्रुग्नावित्यं ह(११), दधते(१२), श्रगोपायत्, सप्त र्ष्(१३)॥ श्रमु०८॥

<sup>8</sup>६ रतमन्त्रस्य भाष्यं १८६ एष्ठे त्रष्टकं।

<sup>89 ,, 8€€ ,,</sup> 

<sup>8</sup>c " 8co "

#### श्रय नवसाऽनुवाकः।

(१) घर्मा या ते दिवि शुगिति तिस आहं तीर्जुहोति। छन्दें।भिरेवास्यैभ्यो खे। केथ्यः शुचमवंयजते(१)। (१) इय-त्यत्रे जुहोति। अथ्यत्यथ्येति। चर्य इमे खे।काः। एभ्य एव खे। केथ्यः शुचमवंयजते(१)। (१) अनुं ने। ऽद्यान्।-मतिरित्याहानुंमत्ये(१)। (१) दिवस्त्वा पर्स्याया इत्याह। दिव एवेमाँ खे।कान् दे। धार(१)। (१) अह्मणस्त्वा पर्स्याया इत्याह। स्थाया इत्याह॥ १॥

र्षेव खेकिषुं प्रजा दीधार (१)। (१) प्राणस्यं त्वा पर्-स्वाया इत्योष्ठ । प्रजास्वेव प्राणान् दीधार (१)। (१) किरो वा एतख्कस्यं। यत् प्रवृत्यः । असी खखु वाहे श्री-दित्यः प्रवृत्यः । तं यहं स्तिणा प्रत्यश्वमुद्धमुद्दासयेत्। जिद्धां यक्तस्य किरो हरेत्। प्राश्वमुद्दीसयित । पुर-स्तादेव यक्तस्य किरः प्रतिद्धाति ॥ २॥

१ रतकाकास आर्थ हत्त एके महारा ।

१ ,, ५०० ,,

१ ,, ५०० ,,

१ ,, ५०० ,,

१ ,, ५०० ,,

१ ,, ५०० ,,

१ ,, ५०० ,,

प्राच्चमुद्दीसयित । तस्नीद्सावीदित्यः पुरस्तादुरेति(०)। (०) प्रफोप्यमान् ध्विचीण् धष्टी द्रत्यन्ववंष्टरिन्त । सात्नीनमेवेन् सर्तनं करोति(०)। (०) सात्माऽमुण्णिं खोके भवित । य एवं वेद (०)। (१०) च्रीदुंम्बराणि
भविन । जग्वी उद्म्बरः । जजीमेवावंषस्थे(१०)। (१९)वतर्मना वा श्रान्वत्यं ॥ ३॥

युत्तः रक्षाः सि जिघाः सन्ति। साम्ना प्रस्तोताऽ-म्बवैति। साम् वै रिक्षोद्या। रक्षसामपं इत्ये (११)। (११) वि-र्निधन् मुपैति। चर्य दुमे खेाकाः। एभ्य एव खेाकेभ्या रक्षाः स्थपं इन्ति (११)। (१९) पुर्व षः पुरुषे। निधन् मुपैति। पुर्व षः पुरुषे। हि रिक्षस्ती। रक्षसामपं इत्ये (१२)॥ ४॥

(१४)यत् प्रेषि व्यामुद्दासयेत् । पृष्टिवी श्रुचापैयेत् । यद्षु । श्रुपः श्रुचापैयेत् । यदे विधीषु । श्रेषधीः श्रु-चापैयेत् । यदनस्पतिषु । वनस्पती श्रुचापैयेत् । हि-रेष्यं निधायादासयित । श्रुकृतं वे हिर्रेष्यं ॥ ५ ॥

| चन्त्रस्य भ | ष्ट्रं ५०३ एर                          | हे इष्ट्यं।                |
|-------------|----------------------------------------|----------------------------|
| "           | ¥ • 8                                  | "                          |
| ,,          | A . 8                                  | ,,                         |
| ,,          | A . 8                                  | "                          |
| ,,          | <b>∦•8</b>                             | ,,                         |
| <b>9</b> 7  | ય • પ                                  | "                          |
| ,,          | પૂ • પૂ                                | "                          |
|             | >><br>>><br>>><br>>><br>>><br>>><br>>> | ,, 4.8<br>,, 4.8<br>,, 4.8 |

श्रुम्तते एवेनं प्रतिष्ठापयति (१४)। (१४) वृष्णुरं सि शं-युधीया इति चिः परिष्ठिचन् पर्येति। चिट्टहा श्रुमिः। यावानेवामिः। तस्य श्रुचं श्रमयति (१४)। (१९) चिः पुनः पर्येति। षट् सम्पंचन्ते। षड् वा च्यतवः। च्यतु-भिरेवास्य श्रुचं श्रमयति (१९)। (१०) चतुः सिक्तनी भि-च्यतस्येत्या ह ॥ ६॥

द्यं वा ऋतं। तस्था एष एव नाभिः। यत् प्रवर्गः।
तस्मादेवमाइ (१०)। (१०) सदी विश्वायुरित्याइ। सदे।
हीयं (१०)। (१०) श्रपु देषे। श्रपु इत्याह सार्व्यापनुत्त्ये (१०)। (१०) घर्मी तत्ते इत्ये मेतत् पुरीष्मिति द्धा मेधुमिश्रेष पूर्यति। जग्वी श्रमाद्यं दिधे। जुर्जेवैनेमन्नाचेन समर्द्वयि (१०)॥ ७॥

(१९) श्वनंशनायुका भवति। य गृवं वेद्<sup>(१९)</sup>। (१९) र-न्तिनीमीसि द्व्या गन्धर्व इत्योद्द। रूपमेवास्यैत-

4 H 2

१५ एतक्सक्स आयां ५०६ एके त्रख्यां। १६ ,, ५०६ ,, १७ , ५०६ ,, १८ ,, ५०७ ,, १८ ,, ५०७ ,, १९ ,, ५०० ,, १९ ,, ५०८ ,,

सहिमानः रिक्तं बस्थतां व्याचिष्टे (११)। (११) सम्इमा-युषा सं प्राचिनेत्याह। स्वाशिषेमेवेतामाश्रास्ते (१९)। (१४) क्येसी योऽस्मान् देष्टि यन् वयं दिष्म इत्याह। स्र-भिचार एवास्येषः (१४)। (१६) स्रचिकदृद् ष्टषा हर्रिर-त्याह। एषा स्रोषः ॥ ८॥

ष्ट्वा हरिः(१६) । (१९)महानिन्नो न देर्मत द्रायाह।
स्तौत्येषैनेनेतत्(१९) । (१९)चिदिस समुद्रवीनिदित्याह।
स्वामेषैनां यानिं गमयति(१९) । (१६)नमस्ते अस्तु मा
मा हिस्सीरित्याहाहिस्सायै(१८) । (१८)विश्वावसुः सीमगन्युर्व्वमित्याह । यदेवास्यं क्रियमाणस्यान्तर्यन्ति।
तदेवास्यैतेनाप्याययन्ति(१८) । (१८)विश्वावसुर्भि तदी
यणात्वित्याह ॥ ८ ॥

पूर्व्वमेवोद्तं। उत्तरेखाभियखाति(१०)। (१०)धिया

हिन्दाने। धिय इसी श्रव्यादित्यीह । श्रृतृनेवासी त-ख्ययित (११) । (११) प्रासी गन्धव्यी श्रम्हतीन वे श्रिट्ट-त्याह । प्राखा वा श्रम्हतीः । प्राखानेवासी कल्पयित (११)। (११) प्रतस्त्रं देव धर्मा देवा देवानुपीगा इत्याह । देवा श्रेष सन् देवानुपैति (११) । (१४) इदमहं मेनुष्या मनु-ष्यानित्याह ॥ १०॥

मनुष्ये। हि। एष सन् मनुष्यानुपैति (१४)। (१४) ईश्वरे।
वै प्रवार्यसुद्धासयन्। प्रजां पुत्रन्ति । सम्प्रायमेनू द्वासः से। मेपीयानुने हि। सह प्रजया सह रायस्योषे लेल्याह। प्रजाने व पुत्रन्ती मपीयमात्मर्थते (१४)। (१४) सुमिचा नृ आप के। वेथयः सन्वित्याह। श्राशिषं नेवैतामाश्री स्ते (१४)। (१०) दुर्मिचास्तसी स्यासुर्ये। उसान् देष्ट्रियक्षे व्या दिषा द्वाराह। श्राभिचार एवास्य धः (१०)॥ (१०) प्रवार्यक्षाहोका का वते। यः प्रवार्यस्तासन्य

१२ एतकाका भाषां ४१५ एक द्रष्ट्यां।
१३ , ५१६ ,,
१३ ,, ५१६ ,,
१३ ,, ५१६ ,,
१६ ,, ५१७ ,,
१० ,, ५१० ,,

यंति। उद् त्यं चिचिमिति सारीभ्यामृग्भ्यां पुनरेत्य गार्हपत्ये जुहाति। श्रयं वे खाका गार्हपत्यः। श्रास्म-स्रेव खाके प्रतितिष्ठति। श्रुसा खखु वा श्रीदित्यः सु-वृगी खाकः। यत् सारी भवतः। तेनैव सुवर्गा-स्रोकाकितिं(१०)॥११॥

ब्रह्मणस्वा पर्स्थाया इत्यां ह(१), दधाति(२), श्रुन्वित्यं(३), रक्षस्वी रक्षसामपं हत्यें(४), व हिरं-ग्यं(५), श्राह(६), श्रद्धेयति(७), श्रोवः(८), येणात्वि-त्यां ह(१), मनुष्यां नित्या ह(१०), श्रस्येवः(११), श्रष्टे। चं॥ श्रनु० १॥

# श्रय दशमाऽनुवाकः।

() प्रजापितं वै देवाः शुक्रं पर्याऽदुइन्। तदेश्यो न व्यभवत्। तद्मिर्व्यकरोत्। तानि शुक्रियाणि सामी-व्यभवन्। तेषां या रसोऽत्यक्षरत्। तानि शुक्रयजूर-ष्यभवन्। शुक्रियाणां वा एतानि शुक्रियाणि। साम-पयसं वा एतयार्न्यत्। देवानामन्यत् पर्यः। यद् गेाः पर्यः॥१॥

१ रतनमन्त्रस्य भाष्यं ५१९ एके द्रवर्षः।

तत्सामः पर्वः। यद्जार्ये पर्यः। तहेवानां पर्यः। त-स्माचचैतिर्यजुर्युभिष्यरं न्ति । तत्पर्यसा चरन्ति। प्रजा-पंतिमेव तहेवान् पर्यसान्ताचेन् समर्द्वयन्ति । १९) एष इ वे साक्षात् प्रवार्यः भक्षयति । यस्यैवं विदुषः प्रव-ग्यः प्रवृज्यते (१) । (१) जन्तर्वेद्यासुद्यं सयेत् तेजेस्कामस्य। तेजे। वा जन्तर्वेदः ॥ २ ॥

तेर्जः प्रविग्धः । तेर्जसैव तेजः समर्खयित (१) । (१) जुत्रवेद्यासुद्दासयेदक्षेकामस्य । शिरो वा एतद्यक्षस्य ।
यत् प्रविग्धः । मुखंसुत्तरवेदिः । शिष्णिव मुख्य सन्देधात्यक्षाद्याय । श्रृकाद एव भवित (१) । (१) यच खंखु
वा एतमुद्दासितं वया १ सि पृथ्धीसंते । पर् वे ता १ समी प्रजा वया १ स्थासते ॥ ३ ॥

तस्मादुत्तरवेद्यामेवे। द्वासयत् । प्रजानं गापीया-यं(१) । (१)पुरा वा पृष्ठादे। द्वासयत् । पुरस्तादा एत-ज्ञ्योतिकदेति । तत्पश्चासिस्रीचित । स्वामेवैनां यानि-

२ रतकाकास भाष्यं ५२२ एछे द्रख्यं।

**इ** ,, प्रर् ,

<sup>8 ,,</sup> प्रश् ,,

પ્ર ,, પ્રસ્

<sup>₹ ,, 4₹₹ ,,</sup> 

मनूर्दासयित<sup>(१)</sup>। (<sup>९)</sup>श्रुपां मध्य उद्घासयेत्। श्रुपां वा रतमध्याञ्चोतिरञायत। ज्योतिः प्रवृग्धः। स्व र्वेनं योना प्रतिष्ठापयित<sup>(९)</sup>॥ ४॥

(क)यं दिष्यात्। यच् स स्यात्। तस्यां दिष्युद्धां सथेत्। युष वा श्रिमिविश्वानरः। यत् प्रविग्याः। श्रिमिविने वैश्वानरेणाभिप्रवर्त्तयिति । (८)श्रीदुं स्वर्थाः शास्त्रीयाः सुद्धां सथेत्। जेग्वा उदुम्बरः। श्रक्षं प्राणः। श्रुघ् घर्मः॥
॥ ॥ ॥

द्दम्हम्मुष्यामुष्याय्णस्यं भुचा प्राणमि दहा-मीत्याह । भुचैवास्यं प्राणमि दहित । ताजगार्ति-मार्च्छिति (१) (१९)यचं द्भी उपदीकंसन्तताः स्युः । त-दुदासयेद् दृष्टिकामस्य । एता वा श्रूपामेनूज्ञावय्यां नामे । यद्दभीः । श्रुसो खखु वा श्रीदित्य द्तो दृष्टिमुदौरयति । श्रुसावेवास्ना श्रादित्य दृते। यंच्छति । ता श्रापे नियंता धन्वना यन्ति (१९) ॥ ६॥

गाः पर्यः(१), उत्तरवेदिः(२), श्रांसते(३), स्थापय-ति(४), घर्माः(५), यंन्ति (६) ॥ श्रनु•१० ॥

० रतकाकासा आर्था ५२२ एके द्रख्यां। च ,, ५२२ ,, ६ ,, ५२३ ,, • ,, ५२३ ,,

# श्रधैकादभाऽनुवाकः ।

(१) प्रजापितः सिभ्यमीयः। स्वाट् सिभृतः धर्मः प्रष्टेकः। मृहावीर उद्योसितः। श्रसी खखु वावैष श्रीदित्यः। यत्प्रवृग्यः। स एतानि नामान्य-कुरुत<sup>(१)</sup>। (१) य पृषं वेदे। विदुरेनं नामा<sup>(१)</sup>। (१) श्र-ध्रावादिनी वदन्ति॥ १॥

यो वै वसीयाश्सं यथानाममुप्चरित। पुर्णा
क्तिं वै स तसी कामयते। पुर्णातिमसी कामयन्ते।

य रवं वेदं। तस्रादेवं विद्वान्। धर्म इति दिवा
ऽचिश्चीत। सम्राडिति नर्ता। रते वा रतस्य प्रिये

तनुवै। रते श्रीस्य प्रिये नार्मनी। प्रिययैवैनं

तनुवै॥ २॥

प्रियेख नामा समर्धयति। की तिर्मस्य पूर्वा गेच्छ-ति जनतामायतः (१)। (१)गायची देवेभ्ये।ऽपाकामत्। तां देवाः प्रवृग्यें खैवानुव्यभवन्। प्रवृग्यें खाप्नुवन्। यद्य-

१ रतन्मन्तस्य भाष्यं ५८० एछे द्रष्ट्यं।

९ ,, ५८२ ,,

ह " ५५०,

तुर्विश्वातः हत्यः प्रवृग्धः प्रदूषिति । गायचीमेव
तद्द् विभवित । गायचीमाप्नोति । पूर्वाऽस्य वर्न
यतः क्वीर्त्तर्गक्वातः । (५) वैश्वद्देवः सःसंदाः ॥ ३।
वस्तवः प्रदेकः । सासाऽभिकार्यमाखः । श्वाश्वितः
ययस्यानीयमाने । मादतः वार्यम् । पौष्ण उद्ताः।
सार्स्वता विष्यन्देमानः । मैचः श्वरी स्वता । तेव
खर्यता वायः । द्वियमाखः प्रकार्यतः । द्व्यमाने ।
वाग्यतः ॥ ४॥

श्रमी खलु वावेष श्रीदृत्यः। यत्रव्ययः। स श्रानि नामान्यकुरुत्यः। (१) य एवं वेदे। विदुरेनं नामाः(१)। (१) ब्रह्मवादिना वदन्ति। यन्मू एसयमाः हितं नाश्रुतेऽयं। कस्मादेवाऽश्रुत इति। वागेष इति ब्रूयात्। वास्येव वासं द्धाति॥ ॥

तस्मादश्रुत<sup>(०)</sup>। (<sup>८)</sup>प्रजापंतिवी रुष दीदश्रधा वि-दितः। यत्रप्रवार्यः। यत्प्रागंवकाश्रेभ्यः। तेन प्रजा

पूरतकात्वस्य भाषां ५८१ एके द्रवयं।

<sup>€ ,,</sup> યુ=યુ ,,

<sup>• &</sup>quot; Y=¥ "

e " 4=( "

श्रीसजत। श्रवकाश्रीदेवासुरानस्जत। यदूध्वमंव-काश्रीयः। तेनाक्षमस्जत। श्रवं प्रजापतिः। प्र-जापतिर्वावैषः(=)॥ ६॥

वद्क्ति(१), तुनुवा(२), सःसंदः(३), ह्र्यमंति। वाग्युतः(४), दंघाति(५), युवः(६),॥ चतु॰११॥

# श्रय दादशेऽनुवाकः।

(१) सिवता भूत्वा प्रेथमेऽइन् प्रष्टेच्यते। तेन का-मार एति। यद् दितीयेऽईन् प्रवृच्यते। श्राप्तिभूत्वा देवानेति। यत्तृतीयेऽईन् प्रवृच्यते। वायुर्भूत्वा प्रा-खानेति। यत्त्रवेऽईन् प्रवृच्यते। श्रादित्या भूत्वा रश्मीनेति। यत्र्यस्वनेऽईन् प्रवृच्यते। सन्द्रमा सूत्वा नर्श्यस्थिति। १॥

यत् ष्षेऽषेत् प्रवृज्यते। शृतुर्भूत्वा संवत्स्रभेति। यत् संत्रमेऽषेत् प्रवृज्यते। धाता भूत्वा शर्करोमेति। यदेष्टमेऽषेत् प्रवृज्यते। दृष्टस्पतिभूत्वा गाय-षीमेति। यत्रवृमेऽषेत् प्रवृज्यते। मिषा भूत्वा

१ रतकाकासा भाषां ५८० एके प्रख्यां।

चिरते इमां खे। कार्नेति। यह प्रमेऽर्हन् प्रवृच्यते। वर्षे यो भूत्वा विराजमिति॥ २॥

यदेकाद्गेऽर्घन् प्रवृज्यते। इन्हें। मृत्वा चिहुभे-मेति। यद् दाद्गेऽर्घन् प्रवृज्यते। सोमी सृत्वा सृत्यामेति(१)। (१)यत् पुरस्तादुपसदीं प्रवृज्यते। तस्तादितः परीकुमूंक्षोकाः स्तपन्नेति। यदुपिरिष्टा-दुपसदी प्रवृज्यते। तस्ताद्मुताऽवीकिमाक्षोकाः स्त-पन्नेति(१)। (१)य य्वं वेदं। यव तपति(१)॥ ॥

नर्षाचार्य्येति(१), विराजमिति(२), तपति(३), ॥

#### **चतुः ॥** १२ ॥

(१)देवा वे स्वर्(१), संविचं(२), परिश्रिते(३), ब्रह्मन् प्रचरिष्यामः(४), श्रिप्तिश्वा(६), देवस्यं • रश्चनां(७), विश्वा श्राश्वा(८), धर्म या ते(८), प्रजापंतिः • श्रुकं(१०), प्रजापंतिः सिभुयमाखः(११), सविता(१२), दादंश ॥ १२॥

देवा वै सुचः, स खंदिरः, परिश्रिते, श्रिभपूर्वम्, श्रद्या रक्षसाम्, ग्रैषावेव, ब्रह्म वै देवानां, श्रस्तिना

र रतकामस्य भाषां ५८८ एके द्रवसं।

<sup>,,</sup> भूटड

यमें पातं, प्राणा वा इन्ह्रंतमे। श्रीः, हवा हिः, यो वे वसीया इसंयथानामम्, श्रुष्टोत्तरश्तम्॥१०८॥ श्रुष्टताना मा इसित्॥ ॐ श्रान्तिः श्रितः। श्रीनिः । इरिः श्रीम्॥

समाप्तीऽयं पच्चमः प्रपाठकः॥

<sup>\*</sup> जर्मधिर्सी यीवा श्वातमा पुनरसी तं यन्मुखं तेनाप्रतिश्री-बीयं चिनेत्व्यो दिचतमनवानम्। इति A चिक्रितपुत्तवपाठः। जर्मधिरसी योवा श्वातमापुनरसी तं यनुखमिति i चिक्रितपुत्त-वपाठः।

### तैतिरीये चारण्यके

षष्ठप्रपाठके प्रथमाऽन्वाकः।

इरि: ॐ।

सं त्वा सिचामि यजुषा प्रजामायुर्धनेच।
ॐ शान्तिः शान्तिः शर्निः॥ श्रोम्॥

### तैतिरीये श्रारखकभाष्ये

षखप्रपाठके प्रथमीऽनुवाकः।

#### श्रीगरोशाय नमः।

चस्र निश्वसितं वेदा यो वेदेभ्ये।ऽखिलं जगत्। निर्मेने तमदं वन्दे विद्यातीर्थमदेश्वरं॥ प्रवर्ग्यत्राद्यणं प्राप्तं पश्चमे दि प्रपाठके। पित्रमेधस्य मन्त्रास्तु दृश्यन्तेऽस्मिन् प्रपाठके॥

तेषाञ्च पित्रमेधमकाणां विनियोगा भरदाजकक्षे बैाधायन-कक्षे काभिद्दितः । तचाहिताग्नेर्मरणगंत्रये दहनदेशक्षोषयते दिचणा प्रत्यक्ष्रवृद्धमित्यारम्य भरदाज आह, अन्वारक्षे स्वत आह्वचीये सुगाइतिं जुद्देति, परे युवाश्चमिति॥ बैाधाय-नाष्येवमेवाह, प्रथ गार्ह्पत्य आच्यं विसाषोत्पूय सुचि चतुर्गृ हीतं गृहीता प्रेतसा दिचणं बाइमन्वारम्य जुद्देति, परे युवाश्चमिति।

<sup>\*</sup> खुवाळतिमिति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

(१)परे युवारसं प्रवती महीरने बहुभ्यः पन्धीमनप-स्पज्ञान । वैबस्त्तर सङ्गर्मनं जनानां यमर राजा-नर इविषा दुवस्यत<sup>(१)</sup>। (१) इदम्बा वस्त्रं प्रवमं न्वाग-

कार मुन्न (१) "परेयुनाप्रम • इविषा बुवस्तत" (१) इति । हे पित्ने भ-कार्मारः पित्व कार्षारं, 'यमं', 'इविषा', 'दुवस्तत' प्रीक्षयत । की हु मं, 'प्रवतः' महास्कर्मनतः, भ्रस्तोकवित्तिभागयाधनं पुष्यमनुवितवतः पुरुषान्, 'महीः' तत्तद्वागोचित "अप्रदेशविश्रेषान्, 'यनु', 'परे युवाप्र्सं' क्रमेष मरस्यादृष्टें प्रापितवनां, तथा 'बद्धभाः' खर्गार्थिभाः पुष्यक्षद्वाः, पुष्यक्षतामर्थे, 'पन्यां' स्वर्मस्थाचितं मार्गे, 'पन्यां स्वर्मस्थाचितं मार्गे, 'पन्यां स्वर्मस्थाचितं मार्गे, 'पन्यां स्वर्मस्थानितं मार्गे, पापिन एव पुरुषान् स्वर्गमार्गेनाधेन नरकं प्रापयित नतु पुष्यक्षत इत्यर्थः। 'वैवस्ततं' विवस्ततः स्वर्मस्य पुनं, 'सनामं सङ्गमनं' पापिनां मन्तस्थस्थानक्षं॥

कचा । श्रीदुम्बर्धामायन्तां कच्याजिनं द्विकाग्रीवमधर-क्रोम श्राक्षीर्थं तिसन् एनमुत्तानं विपात्वीपान्तद्येनाइतेन नाम्या ग्रीक्षिति, इदन्या वक्तमिति । पाउन्तु । (१)"इदन्या वक्तं प्रथमं न्यागन्"(१) इति । हे प्रेत त्यां 'इदं', 'वक्तं', 'प्रथमं नु' प्रथमं क्षागन्" श्रागन्कृतु ॥

कथः। त्रधास्त्रेतरद्पादन्ते, त्रपैतदुद्देति, तत्पुने। क्षाता वा

 $<sup>^</sup>ullet$  तत्त्र $\hat{\mathbf{E}}$ ,  $\mathbf{F}$ , चिक्रित्रपुत्तवदयपाठः।

न्(१) (१) ऋषैतद्रेष्ट् यद्ष्टाबिभः पुरा। द्रष्टापूर्तमनुस-म्पश्य दक्षिणां यथा ते द्रमं बेषुधा वि बेन्धुषु(१)। (१) द्रमा युनिष्म ते वृक्ती ऋसुनीयाय वाढवे। याश्वां यमस्य साद्नश् सुकृतास्वापि गस्कृतात्(१)। (१) पूषा

श्वन्यो वा प्रत्यासस्त्रम्भः प्रतीतः परिधायेति । पाठस्त । (१) "श्व-पैतदूर • बद्धधा वि बन्धुषु "(१) इति । हे प्रेत 'यत्' वस्तं, 'पुरा', लं 'श्रविभः' धारितवानिस, 'एतत्', 'श्रपे। ह' श्वप्सार्थ, 'इष्टापूर्त्ते' लया श्वनुष्ठितं श्रीतं स्नार्त्तद्य यत् कर्म तत्, 'श्वनुसम्पन्नः' श्वनुक्रमेण स्नर, 'दिण्णां', च ब्राह्मणेभ्यो दक्तां 'श्वनुसम्पन्नः', 'ते' लदीयन्धनं, 'बन्धुषु', प्रीतिदानक्ष्पेण 'बद्धधा', 'यथा' विश्वेषेण, 'दक्तं', तमि प्रकारं 'श्वनुसम्पन्नः', ततस्तदनुक्णं पृष्णिलोकं गक्केत्यभिप्रायः ।

कर्णः। अधैनमेतया आसन्दा सह तत्त्र्लोन कटेन वा स्विध दासाः प्रवयसा वहेयुः; अधैनं अनसा वहन्तीत्येकेषां अनसे दुञ्ज्ञात्, हमी युनिका ते वक्षी असुनीधाय वाढवे। याभ्यां यमस् सादन स्मुक्तासापि गच्कतात् हित । (४ मन्त्रः।) हे प्रेत ते' तव, 'असुनीधाय' प्राणसदृष्ठस्य अरोरस्य नयनाय, 'वाढवे' इक्टं वाढुं, 'वक्षी' वाढारा, 'हमी' बस्तीवर्दी, 'युनिका' अकटे योज-यामि। 'याभ्यां' बस्तीवर्दाभ्यां, 'यमस्य', 'सादनं' स्त्रानं, 'सुक्रता-सापि' पुष्पक्रतां पुरुषाणामपि, स्त्रानं 'गच्कतात्' गमिस्यसि, तादृष्टी 'युनिकां, इत्यान्त्यः। त्वेतस्थावयतु प्र विद्वाननंष्टपशुर्भवंनस्य गोपाः। स त्वैतेभ्यः परिददात्पित्रभ्योऽग्निर्देवेभ्यः सुविद्वेभ्यः । (एपूषेमा श्राश्च श्रनुवेद् सर्वाः सी श्रसाः श्रभयत-

कचाः। श्रथेनमाद्दत श्रादीयमानमनुमन्त्रयते, पूषा लेतस्थावयत् प्र विदाननष्टपग्रार्श्वनस्य गोपाः। स लेतेभ्यः प्रिददात्पिष्टभ्ये।ऽग्निर्देवेभ्यः स्विद्वेभ्य इति, व्यतीयमेतस्याध्वने।
गला निद्धाति इति। (५ मन्त्रः।) हे प्रेत 'पूषा' योयं पे। पको देवः,
से। यं लां 'इतः' देशात्, 'प्रचावयत्' प्रचाखयत्। कीदृशः, 'विदान्'
गन्तयमार्गाभिष्ठः, 'श्रनष्टपग्रः' वाहकाः मनुष्याः दिपात्पश्रवः,
श्रनश्राही चतुष्पात्पग्रः, श्रनष्टा श्रनुपद्गताः पश्रवे। यस्यासी 'श्रनष्टपग्रः', वाहकोपद्रवराहित्येन नेतं समर्थः। 'श्रवनस्य गोपाः'
सर्वस्य लोकस्य रचकः, 'सः' तादृशः पूषा, लां 'एतेभ्यः' पूर्वेसिद्धेभ्यः,
'पित्रभ्यः', 'परिददात्' प्रयच्छत्। यः श्रविः तव दाहं करिय्यति
सः 'श्रवःः,' 'स्विद्वेभ्यः' सुष्ठ लद्गुष्ठितं कर्म जानद्वाः,
'देवेभ्यः', लां प्रयच्छत्।

कत्यः । श्रथैनमाद्दत श्रादीयमानमनुमन्त्रयते, पूषेम। श्राज्ञा श्रनुवेद सर्वाः चेा श्रसाः श्रभयतमेन नेषत् । खित्दा श्रघृषिः प्रवंवीरेाऽप्रयुक्तन् पुर एतु प्रविदान् इति, श्रर्द्धम-स्थाध्वने। गला निद्धाति इति । (६ मन्त्रः।) योयं 'पूषा', देवः, मेन नेषत्। स्वस्तिदा ऋषृंष्णिः सर्ववीराध्ययुच्छन् पुर रेतु प्रविद्वान् (९)॥१॥

(°) ऋायं विश्वायः परिपासित त्वा पूषा त्वा पातु प्र-पंथे पुरस्तात्। यबाऽऽसंते सुक्षते। यब ते ययुस्तवं ता

सेायं 'इमाः' सर्वाः, 'श्वाशाः' दिश्वः, 'श्वनुवेद' इयमनुकूखा दिगिति जानाति, 'सः' देवः, 'श्वसान्', श्रायनं भयर्षितेन मार्गेष 'नेषत्' नयतु । 'की दृशः पूषा, 'खिसादाः' चेमप्रदः, 'श्ववृषिः' श्वदीप्तः, श्वसाखनुपाषी, " 'सर्ववीरः' सर्वेभ्यः प्रतिकृष्णेभ्यः श्रायनं श्वद्राः, सः तावृशः श्रमे। 'श्वप्रयुक्कन्' प्रमादमकुर्वन्, 'प्रविद्रान्' मार्गे प्रकर्षेष जानन्, श्वसाकं पुरतः 'एत्' गक्कतु ।

कत्यः । अधैनमाददत आदीयमानमनुमन्त्रयते, आयुर्विस-युः परिपासित ला पूषा ला पातु प्रपण्णे पुरस्तात् । यनाऽऽसते सु-क्रतो यन ते ययुस्तन ला देवः स्वता द्धातु इति, समस्तमेत-श्लाध्वने। गला निद्धाति इति । (७ मन्तः ) । विश्वसिन् कर्मण्यागच्कति इति 'विश्वायुः' अग्निः, स च 'श्रायुः' श्रायुग्नन्तं, श्रा-गतवन्तं, लां प्रेतं 'परिपासित' परिपास्वियतुमिच्कति, दश-नार्थमागच्छनं लां प्रतीचते दत्यर्थः । श्रयं 'पूषा', 'प्रपण्णे' प्रकृष्टे मार्गे, लां 'पुरस्तात् पातु' पुरता गच्छन् प्रतिबन्धकेभी

<sup>\*</sup> बसाखनुयश्युता इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

देवः संविता दंधातु<sup>(०)</sup>। (०) भुवनस्य पत इदः इविः (०)। (०) श्रुषंषस्य सयावयेपेद्-धानि स्रव्याहे। यथा ने। श्रुषं नापेरः पुरा जरस

रचीभ्यः पाखयत्। 'यद' यस्मिन् उत्तमखोको, 'सुक्रतः' पूर्वे पुरुक्ततः, 'त्रासते', 'यद' च मार्गे, 'ते' पुरुक्तः, 'ययुः', 'सविता', 'देवः', 'तद', लां 'दधातु' खापयतु॥

कत्यः । श्रत्र राजगवीमुपाकरोति, भुवनस्य पते इति जरतीं मुखां, तज्जघन्यां कृष्णां कृष्णाचीं कृष्णवाचां कृष्णां कृष्णवाचां कृष्णवाचाचां कृष्णवाचां कृष्णवाचाचां कृष्णवाचां कृष्णवाचां कृष्णवाचां कृष्णवाचां कृष्णवाचां कृष

श्रयाख इविष: खकाले प्राप्तो होमः कर्त्तवाः । तद्धोममन्त्रोऽचैव प्रसङ्गादासातः । कल्पः । तचैतद्धविरिडापात्र्या चमसेन वा जुहेा-ति, श्रग्नये रियमते खाहा इति । (८ मन्त्रः) । 'रियमते' धनवते, 'श्रग्नये', खाद्धतमिदमस्तु ॥

कस्यः । तां प्रन्ति जत्युजन्ति वा, यदि विप्रन्ति तस्यां निष्ठन्य-मानायां सयानि जानून्यनुनिप्रन्तः पांस्वनवन्द्रजन्ते, पुरुषस्रोति । पाठस्त । <sup>(१०)</sup>'पुरुषस्य सयावरि • जरस त्रायति<sup>(१०)</sup> इति । सष्ट यातुं गन्तुं घोलं यस्याः राजगयाः सा सयावरी, ''पुरुषस्य"

1

श्रायंति(१०)।(११)पुर्वषस्य सयावर्ि वि ते प्राणमंसिससं। शरीरेण मुहीमिहि खुधयेहि पितृनुपं प्रश्रयाऽस्मानि-हार्वह(११)। (१२)मैवें माण्सा प्रियेऽहं देवी सती पितृ-

स्तत्य सम्बन्धिनि हे 'सयावरि', 'श्रघानि' पापानि, 'श्रपेत्' श्रपनीयेव, 'स्त्रआहे' श्रक्षान् श्रोधयामः, ''नः' श्रक्षाकं, 'अर्सः' वयोहानेः, 'पुरा', 'श्रपरः' पाश्रा कश्चिद्पि, 'यथा', 'नायति' नागक्कृति, तथा स्त्रआहे हृति पूर्वशास्त्रयः।

कत्यः । श्रथाद्धाः प्राणान्त्रसंसमानाननुमन्त्रयते, पृद्वस्य सयावरि वि ते प्राणमस्स्रसं । श्ररीरेण महीमिहि खधयेहि पित्ननुष
प्रजयाऽस्मानिहावह इति । (११मन्तः) । हे 'पृद्वस्य', 'स्थावरि'
राजगवि, 'ते' तव, 'प्राणं', 'व्यसिस्सं' विस्तसं ब्रिधिसं छतः
वानिस्म । लं 'श्ररीरेण', 'महीं' स्वसिं, 'इहि' प्राप्नुहि । 'खधवा'
श्रत्नेन हविःखक्षेण, यदा श्रस्ततवाची खधाश्रव्दः, श्रस्तेन
जीवक्षेण, 'पित्नन्', 'उपेहि' । 'इह' श्रस्मिन् सोके, 'प्रजया'
पुनादिकया सह, 'श्रसान्', 'श्रावह' चेमं प्रापय ॥

कल्पः । जपेत्याय पार सनवस्त्र ने, मैवं मार स्ता प्रिचेऽ इं देवो सती पिक्ष्णेकं यदेषि । विश्ववारा नभसा संव्ययन्युभी ने। क्षोकी पयसाऽभ्यावदृत्स्व इति । (१२मन्त्रः ।) हे 'प्रिये' राज्यपि, 'श्रहं', 'एवं' इतास्तीति, 'मा मार सा' मनसि मननं मा कार्षीः,

<sup>\*</sup> उदादायेति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

खोकं यदेषि। विश्ववारा नभसा संबंधयन्युभी ने। खोकी पर्यसाऽभ्यावेष्टत्ख्र<sup>(१२)</sup>॥२॥

(१९) द्यं नारी पति खोकं रेणाना निपंदात उपं त्वा

'यत्' यस्रात्कारणात्, लं 'देवी' देवतात्मिका, 'सती', 'पिष्टक्षेकिं', प्रति 'एषि' श्रामच्छि । 'विश्ववारा' सर्वेवरणीया, प्रार्थनीया, 'नभसा' श्राकाश्रमार्गेण, 'संव्ययन्ती' द्युक्षेकिं संदृष्णती । दे राजगवि तथाविधा लं 'नः' श्रस्माकं, 'दभी' 'क्षोकी' एतस्नोकप-रक्षेकी, 'प्रथम' चीरेण, 'श्रभ्यावदृग्ख' श्रभित श्रादृत्ती कुद, चीरपूर्णी कुद दत्यर्थः॥

कर्णः। श्रयास भार्थासुपसंवेशयित, इयं नारी पतिसोकं यणाना निपद्यत उप ला मन्ये प्रेतं। विश्वं पुराणमनुपासयन्ती तस्ये प्रजां द्रविषं चेह धेहि इति। (१३मन्तः।) हे 'मर्त्यं' मनुष्य, या 'नारो' मृतस्य तव भार्था, सा 'पतिसोकं', 'यणाना' कामयमाना, 'प्रेतं' मृतं लां, 'उपनिपद्यते' समीपे नितरां प्राप्तोति। कीदृशी, 'पुराणं विश्वं' श्रनादिकासप्रयुत्तं क्रत्नं स्वोधमें, 'श्रनु'क्रमेण, 'पास्यम्ती', पतिव्रतानां स्वीणां पत्या सहैव वासः परमो धर्मः। 'तस्ये' धर्मपत्ये, लं 'इह' लेकि, निवासार्थमनुशां दला 'प्रजां' पूर्वं विद्यमानां पुत्रादिकां, 'द्रविषं' धर्मं, 'च', 'धेहि' सम्पाद्य, श्रमुजानोहीत्यर्थः॥

मर्त्य प्रेतं। विश्वं पुराणमन् पालयंन्ते तस्ये प्रजां द्रविणच्चे इ धेहि (११)। (१४) उदीर्घ नार्यभ जीव खेतकामिन तासु मे तम्प्रेष एहि। इस्त्याभस्यं दिधि बोस्त्व मे तन्त्र त्यत्युर्जनित्व मिसम्बं सूव (१४)। (१४) सुव ग्रेशं इस्तादाद-दाना मृतस्यं श्रिये ब्रह्मां ग्रेते वर्षाय। अचैव त्व- मिह वय सुशेवा विश्वा स्पृधे। श्रिमे तीर्जये म (१४)।

कल्पः। तां प्रति गतः सये पाणाविभपाद्यात्यापयित, उदीर्धं गार्यभ जीवलाकिमतासुमेतमुपश्रेष एहि। इस्त्याभस्य दिधि-षोस्त्वमेतत्पत्युर्जनित्तमभिसम्बश्चव इति। (१४ मन्त्रः)। हे 'नारि', त्वं 'इतासुं' गतप्राणं, 'एतं' पितं, 'उपश्चेषे' उपेत्य श्रयनं करोषि, 'खदीर्खं' श्रसात्पतिसमीपादुत्तिष्ठ, 'जोवलाकमिभ' जीवनं प्राणिसमूहमभिलच्य, 'एहि' श्रागच्छ । 'तं', 'इस्त्याभस्य' पाषि-पाह्यतः, 'दिधिषाः' पुनर्विवाहेच्छोः, 'पत्युः', 'एतत्', 'जनितं' आयात्वं, 'श्रभिसम्बश्चव' श्राभिमुख्येन सम्यक् प्राप्नुहि॥

कत्यः । सुवर्षेन इसी समार्षि, सुवर्षेत्र इसादाददाना स्टतस त्रिये ब्रह्मणे तेजसे बलाय। श्रमेव लिमइ वयत्र सुन्नेवा विश्वा सुधी श्रमिमातोर्जयेम इति । (९५ मन्त्रः)। हे नारि लं 'त्रिवें' सम्पंदर्ये, 'ब्रह्मणे' ब्राह्मणजात्यर्थे, 'तेजसे' कान्यर्थे, 'बलाख' मरीरबलार्थे, 'स्टतस्य' पुरुषस्य, 'इस्तात्', 'सुवर्षे', 'श्राददाना', सती 'श्रमेव' सोके, तिष्ठ। 'वयं', श्रपि 'इष्ट' सोके, 'सुन्नेवाः' सुन्ने

(१९)धनुईस्तादाद्दाना मृतस्य त्रिय ख्रुचायात्रसे बर्खाय। अधेव त्विम् वयः सुग्रेवा विश्वास्प्रधी अ-भिमातीर्जयम(१९)। (१०)मण्डिः इस्ताद्वदाना स्तस्य श्रिये विशे पुष्ट्ये बर्खाय। अधेव त्विम् वयः सुग्रेवा विश्वा स्प्रधी अभिमातीर्जयम(१०)॥ ३॥

(१०) इममंग्रे चमुसं मा विजीव्यरः प्रियो देवाना-

चेवमानाः सन्तः, 'खृधः' श्रस्नाभिः सद्द खर्द्धमानाः, 'विश्वाः' 'श्व-भिमातीः' सर्वान् श्रनून्, 'जयेम'॥

कलाः । धनुईस्तादादामा स्टतस्य त्रिये जनायाजि बसाय । त्रुनैव लिमइ वयः सुप्रेवा विश्वा सुधा त्रिभमातीर्जयेम इति राज-न्यस्य । मिण्डः इस्तादाददना स्टतस्य त्रिये विश्वे पृष्ये बसाय । त्रुनैव लिमइ वयः सुप्रेवा विश्वा सुधा त्रिभमातीर्जयेम इति वै-श्वस्य इति । (१६,१०मन्त्रों)। एता मन्त्री पूर्वाक्रवाद्यणमन्त्रवत् स्वास्थेया॥

कराः। श्रथ मुखादिखस्य पाचाणि नियुज्ञ्यादिति दश्रा धर्पं-मिश्रेण पूरियता मुखे श्रियशिच इवणों, नासिकयोः सुनै।, श्रक्णो-हिरस्थ्यक्षकेली, श्राज्यसुनै। वा, प्रत्यस्य कर्णयोः प्राधिच इरणं, भि-त्वा बिरिस कपालानि, ललाट एककपालं, बिरसाः प्रणोता-प्रस्थानं, श्रमस्त्रिद्धाति इति, इसमग्रे चमसं मा विजी इरः प्रियो देवानामृत साम्यानां। एष यञ्चमसा देवयपानस्तस्मिन् देवा श्रम्यता मादयन्तामिति। (१ प्रमन्तः) हे 'श्रग्ने', 'इमं समसं', मृत से म्याना । एष यर्थमसा देवपानस्तस्मिन् देवा श्रम्हता मादयन्तां (१०) । (१८) श्रम्भे वर्मे परि गाभिक्ययस्व म्योर्शिष्ठ मेदेसा पीवसा च। नेत् त्वाधृष्णुईरंसा अर्ष्ट्रषा-

'मा विजोक्दः' कुटिखं मा कुर, मा विनावयेत्यर्थः। 'एषः' चम-धः, 'देवानां प्रियः', देवासमभेन सेामरसम्पातुं वाञ्किन्ता। 'छत' श्रिपि च, 'सेाम्यानां' सेामये।ग्यानाम्हिलग्यजमानानां, 'प्रियः', 'यसमधः', 'देवपानः' देवानां पानहेतुः, 'तिस्मिन्' चमसे, 'श्र-मृताः', 'देवाः', 'मादयन्तां' यजमानं हर्षयन्तां॥

कल्यः । श्रधेनं चर्मणा समीर्षमालपादेन उत्तर लोखा प्रोचिति,
श्रमेर्वर्म परि गोभिर्थयख सम्प्रोर्णुख नेदसा पीवसा च । नेतृ ला
प्रच्णुईरसा जईषाणो दधदिधच्यन् पर्यक्वाचाते दिता । (१८ मन्द्रः)
हे 'वर्म' कवचत्यानीय चर्मविष्मेष, 'श्रमेः', 'गोभिः'रिम्मिभः, परितः 'खयख' एनं प्रेतं संदतकुर, । 'पीवसा' खूबेन, 'मेदसा' 'च',लदीयावयवेन मेदोभिधेन, 'प्रोर्णुख' सम्यगाच्छादय । 'धृष्णुः' धार्क्येने।पेतः, श्रयमिमः 'ला दधत्' हे चर्म लां धारयन्, 'हरसा'खकीवेन
तेजसा, 'जईषाणः' हर्त्तु मिच्छन्, 'विधच्यन्' विभेषे दग्धुमिच्छन्, उद्युक्तः, 'नेत् पर्यक्वचाते' परिता नेव चासचतु, तवापसार्षं मा करोतु ।

णो दर्धदिधस्थन् पर्यक्षायाति(१८)। (११)मैनेमग्ने विद्हे।
माऽभिश्रीचा माऽत्य त्वर्षं चिक्षिपे। मा शरीरं। यदा
स्थृतं करवे। जातवेदे।ऽवेमेनं प्रहिणुतात् पित्यर्थः(११)।
(११)श्रृतं यदाऽकरितं जातवेदे।ऽवेमेनं परिदत्तात्।
पित्यर्थः। यदा गच्छात्यस्नीतिमेतामवा देवानं।

कथा: । अधैनमादीपयित आदीष्यमानमनुमन्त्रयते, मैनमग्ने विद्दे माऽभिश्राचे माऽस्य लचं चिक्विण मा अरीरं । यदा इट्रतं करवा जातवादोऽधेमेनं प्रहिणुतात् पिष्टभ्यः इति । २०मन्तः ।) हे 'अग्ने', 'एनं' प्रेतं, 'मा विद्दः' विश्वेषेष (दन्धं मधौरूपं मा कुद, 'मा अभिश्रोचः' अभितः श्रोकेन सन्तापेन युन्नं मा कुद, 'अस्य', 'लचं', 'मा चिचिपः' इतस्तता विचित्रां मा कुद, 'श्रद्य', अपि विचित्रं 'मा', कुद । हे 'जातवेदः', 'यदा', श्ररीरं 'शृतं' पक्कं, 'करवः', 'अधेमेनं' अनन्तरसेवैनं प्रेतं पुद्दं, 'पिष्टभ्यः' 'प्रहिणुतात्' पिष्टसमीपे प्रेरय ॥

कत्यः । प्रञ्निलितमनुमन्त्रयते, ग्रूतं यदाऽकरिष जातवेदोऽ-धेमेनं परिदत्तात् पिद्धभ्यः । यदा गच्छात्यसुनीतिमेतामधा दे-वानां वज्रनीभेवाति इति । (११मन्तः ।) हे 'जातवेदः', 'यदा', तच्छरीरं 'ग्रूतं' पक्षं, 'ग्रुकः' क्रतवान्, 'ग्रुसि', तदानीमेव 'एनं', 'पिद्धभ्यः', 'परिद्शात्' प्रयच्छ । 'यदा', ग्रुयं प्रेतः 'एतां' ग्रुग्निना लया क्रतां, 'ग्रुसुनीतिं' प्राणस्य नयनं, प्राणप्रेरणं, 'गच्छाति'

<sup>\*</sup> विचिप इति F चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>4</sup> K 2

वश्नीभैवाति(११)। (११) द्वर्यं ते चर्धुर्गच्छतु वार्तमात्मा चाच्च गच्छं प्रश्चिवीं च धर्मेखा। चपो वा गच्छ यदि तर्च ते दितमोार्षधीषु प्रतितिष्ठा शरीरैं:(११)। (११) खजोऽ-

प्राप्तीति, 'त्रथा' ऋननारं, 'देवानां', 'वश्रनीर्भवाति' वश्रं प्राप्ती भवति॥

कत्यः । श्रम षष्ट्रीतारं व्याचिष्टे, सूर्यम्ते चचुर्गच्छतु वातमात्मा द्याश्च गच्छ प्रथिवीश्च धर्मणा । श्रपो वा गच्छ यदि
तम ते हितमोषधीषु प्रतितिष्ठा श्ररीरैः इति। (११मन्तः।) सूर्यम्ते
दत्यादिमन्त्रस्य षष्ट्रीता इति नामधेयं । हे प्रेत ति' लदीयं,
'चचुः', इन्द्रियं 'सूर्ये', 'गच्छतु'। 'श्रात्मा' प्राणः, बाश्चवायुं
'गच्छतु'। लमपि 'धर्मणा' सुक्रतेन, तत्पाचं भोत्नुं खुलेकं
भूखोकं च 'गच्छ', 'वा', जलं 'गच्छ' । चचुरादीन्द्रियसामधें
पुनर्दे इग्रहणपर्यमं, तत्तद्धिष्ठाह्रदेवता लया खुलेकादिषु श्ररीरे
खीक्रते पश्चात् लामेव प्राच्यति । यत्र यक्तिन्छोके 'ते' तव,
'हितं' सुखमस्ति, 'तन', गला 'श्रोषधीषु', प्रविश्व तङ्कारा पिहृदे इमाह्रदे हैं। प्रविश्व तत्र तचे।चितानि श्ररीराणि खीकृत्य तै'
'श्ररीरैः', प्रतिष्ठितो भव ।

कत्यः । श्रम एतं श्रमं चित्यमी श्रवसेन श्रद्धेन बद्राति, श्रोजीऽभागसापमा तम्मपस्त । तम्मे न्नोचिसपतु तम्मे श्रिचः । वास्ते न्निवासनुवे जातवेदस्ताभिवेद्देमः सुक्ततां यत्र स्रोकाः इति । (१३मन्त्रः ।) यत्र चितेः पश्चिमभागे समीपे केनचित् श्रवसेन

<sup>\* &#</sup>x27;अपेर वर मच्छ', इति K चिक्रितपुक्तकपाठः।

भागस्तपेसा तन्तपस्व तं ते शांचित्तपतु तन्ते श्रुचिः यास्ते श्रिवास्तनुवे। जातवेदस्ताभिवेद्देमः सुक्षतां यर्च खेाकाः(१९)। (१३)श्रुयं वे त्वमस्माद्धि त्वमेतद्यं वे

प्रदेखेन प्रजंबश्रीयात्, ज्याखया बन्तप्तः सः तेजसा सह प्रदेखः यथा द्रवित तथा बश्रीयात्, तदानीं प्रजोऽभाग इत्येतं मन्तं पठेत्। हे प्रग्ने प्रयं 'प्रजः', भागरहितः। 'तं' प्रजं, 'तपसा' लदीयेन तापेन, 'तपसा' तप्तं कुर। तथा 'ते', 'श्रोचिः' श्रोकहेतुज्याखा- विश्रेषः, 'तं तपतु'। तथा 'प्रचिः' भासका ज्याखाविश्रेषः, 'तं' प्रजं, 'तपतु'। तपःश्रोचिरचिं:शब्दानां सन्तापतारतम्येन भेदः। हे 'जातवेदः', 'ते' तव, 'याः तन्तः', 'श्रिवाः' सुखहेतवः नतु तापप्रदाः, 'ताभिः', 'इमं' प्रेतं, 'वह', 'यन' यिसान् खोके, 'सुक्रतां' पुष्कृततां, 'खोकाः', सन्ति तन प्रापय॥

कस्यः । श्रधाऽन्यां जुहाति, श्रयं वे तमसादिध तमेतदयं वे तदस्य वे। निरिष्त । वेश्वानरः पुत्रः पित्रे स्रोकक्तक्तातवेदा वहेम स् सक्तां यत्र स्रोकाः इति । उपरितनानुवाकोकः नविभर्मन्तः नव ज्ञता श्रय श्रनन्तरं श्रन्यां एताम्हचं जुड्डयात् । (२४ मन्त्रः ।) हे 'जातवेदः,' 'श्रयं' एव प्रेतः पुरुषः, 'तं', नतु श्रस्य तव च भे-दे। 'श्रसादिध' श्रस्य प्रेतस्य श्ररीरस्रोपरि, 'तं' श्रिष्ठाः, 'एतत्', प्रत्यसं यथा भवति तथा वर्त्तसे। 'तत्' तस्रात् श्रस्यम्त-

तदं स्य योनिरसि । वैश्वानरः पुनः पिने लेकिक्जी-तवेदे। वहेमः सुक्षतां यमे लेकिः ॥ ४॥

विदान्, श्रभ्यावे रुख, श्रभिमातीर्श्यम्, शरीरैः, च त्वारि च ॥ १ ॥

भेदाभावात् कारणात्, 'श्रस्थ' प्रेतस्थ, 'श्रयं' एव 'वैश्वानरः', लं 'योनिरिधि' स्थानप्रदे। अर्थे चि 'पुनः', 'पिने', 'स्थेक्कत्', भवति, पुत्रास्थे नरकास्तायत दति व्युत्पत्तेः । श्रयस पुरा यज-मानलद्शायां नानाविधैः कर्मभिरग्नेः पास्तनात्त्व पिता । ततः दे 'जातवेदः', 'यन', 'स्रुक्तां' पुष्यक्कतां, 'स्रोकाः' स्थानानि सन्ति, तत्र 'दमं' प्रेतं पुद्धं, 'वद्य' प्रापय ॥

द्दति सायनाचार्थ्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे सङ्क्रार-ण्यके षष्टप्रपाठके प्रथमाऽन्वाकः॥ १॥

### श्रय दितीयोऽनुवाकः ।

(१)य गृतस्य पृथा गृाप्तार्त्तभ्यः खाद्दा य गृतस्य प्-था रेखितार्त्तभ्यः खाद्दा य गृतस्य पृथाऽभिरेखितार्-स्तभ्यः खाद्दा खात्रे खाद्दाऽपाखाने खाद्दाऽभिखा-खपते खाद्दाऽप्रखालपते खाद्दाऽप्तये कर्मकते खाद्दा

## श्रथ दितीयोऽनुनाकः ।

कत्यः । पर्णमयेन सुवेणोपघातं जुद्दोति, य एतस्य पथो गोप्तारः तेभ्यः खाद्देति नव सुवाज्ञतीरिति । उपघातं उपद्रत्योपदत्य सक्तत् सक्तद्वद्ययेत्यर्थः । पाठस्तु । (१) "य एतस्य पथो गोप्तारस्तेभ्यः खाद्दा ॰ यमत्र नाधीमस्त्रंभे खाद्दा" (१) दति । 'एतस्य पथः'
स्टतेन गन्तवस्य खर्गमार्गविषयस्य मार्गस्य, रचकाः देवाः चितिधाः, गोप्तृरचित्रभिरचित्रनामकाः, ते च क्रमेण त्रिषु स्थानेषु
तिष्ठन्ति, तादृशाः ये सन्ति 'तेभ्यः', खाज्जतमिद्मस्तु । यजमानकीर्त्तः प्रकटियता कश्चिद्देवः 'स्थाता', तस्त्रे खाज्जतमिद्मस्तु ।
सः दि तृष्टः सन् देवलोके स्थाति करित्यति । श्रपकीर्त्तः प्रकटविता कश्चित् 'श्रपास्थाता', तस्त्रे, खाज्जतमिद्मस्तु । स च तृष्टः श्रपकीर्त्तिं वर्जयति । देवानामग्रे सुक्ततं साकस्थेन यः कथ्यति सः 'श्रभिस्वास्तपन्', तत् यः श्रपसपित सः 'श्रपसास्तपन्', ताभ्यां स्वाज्ञ

यमन् नाधीमस्तस्मै खाडी (१)। (१)यस्तं इधान्त्रभरं सि-षिद्ाना मूर्धानं वा तृतपंते लाया। दिवे। विश्वसात् सीमधायत उरुष्यः (१)। (१)श्वसात् त्वमधि जातीऽसि त्व-

तिमदमस् । पूर्वविद्षष्टप्राष्ट्रनिष्टपरिष्ठारें। योजनीया । पूर्वानुहिन्तकर्मणामेतस्य च कर्मणा निष्पादको यः 'श्रिप्रः,' तसी 'कर्मह्रते', खाइतिमदमस्त । 'यं' वा श्रन्यदेवं, 'श्रन्य', उपयुक्तं वयं 'नाधीमः' न सारामः, 'तसी', खाइतिमदमस्त ॥

श्रमन्तरभाविनोर्भन्तयोविनियोगे भरदाजवैधायनाभ्यां श्रमृक्तलाद् यन्यान्तरे द्रष्टयः । प्रकरणबसान्तु हे। मार्थता प्रतीयते ।
तव प्रथमं मन्त्रमाह । (२) "यस्त द्र्यां जभरत् सिष्ट्रिदानो ।
सीमघायत उद्ययः "(२) दित । हे श्रग्ने 'यः' राचसादिः, 'ते' तव, 'द्र्यां', 'जभरत्' श्रपहरति, श्रयवा 'लाया' लदीयस्त दम्ध्यस्त प्रेतस्त, 'मूर्ज्ञानं', खयं 'सिष्टिदान'? स्तेदं प्राप्तः सन्, 'ततपते' श्रितिश्चेन तापं करोतिः, श्रास्तीयदहनसाधनस्त द्र्यस्त श्रपहारे वा, स्वकीयसेदेन मूर्धानं द्रवीकृतेन् वा, श्रास्तीयदाहं विनास स्त्रीं विहन्ति । 'दिवः' स्तर्गस्त, 'श्रघायतः' श्रघं पापं विद्रं य दृष्टिति तस्तात्, 'विश्वसात्सीं' सर्वसादि राचसादेः, 'उद्यः' श्रयं प्रेता रचणीयः ॥

श्रय दितीयं मत्त्रमार । <sup>(१)</sup>"श्रसात् तमधि जातासि • स्रोकाव

<sup>\*</sup> द्वीमार्थतां दर्शयति इति E चिक्रितपुक्तवा।ठः।

द्यं जायतां पुनः। ऋग्नयं वैश्वान्रायं सुवृगायं ला-काय स्वाद्यां (१)॥१॥ य रतस्य त्वत् पर्च्वं॥२॥

### श्रय हतीयाऽनुवाकः।

(१) प्र केतुना रहता भात्यप्रिराविविश्वानि रुष्भा

खाहा" (१) इति । हे अग्ने 'श्रसात्' यजमानात्, प्रेतलं 'श्र-धिजातोऽिस' । अयं हि कर्मानुष्ठानेन लां खामिनं मणादितवान् । श्रतः फलदश्रायां 'श्रयं', 'पुनः',लत्तः 'श्रधिजायतां' लसेव खर्ग-खोके यजमानमुत्पाद्य, तिसद्धियें 'वैश्वानराय' सर्वपुरुषहिताय, 'श्रग्नये' तुभ्यं, इदं खाद्धतमस्तु ॥

इति सावनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकागे यजुरार-च्यके षष्ठप्रपाठके दितीयोऽनुवाकः ॥ २ ॥

### श्रथ हतीयोऽनुवाकः।

कर्यः । ऋषैनं नवर्षेत्र याखेन स्क्रोने।पतिष्ठते, प्रकेतुनेति। तप प्रथमामार । (१)"प्र केतुना दुस्ता • मस्पि। ववर्षे"(१) इति । ऋयं रेगरविशि द्विश्वदन्तादुष् मामुदानेड्पामुपर्खे म-इिषो वेवर्ध । (१) इदन्त एकं पर जेत एकं तृतीयेन ज्योतिषा संविभस्त । संवेभनस्तनुवै चार्षरेधि प्रियो देवाना पर्मे स्थर्स्थ । (१) नाके सुप्र्णमुप्यत् पर्तन्तः

'श्रियः', 'ष्ट्रहता' प्रेढिन, 'केतुना' ध्वजखानीयेन, ज्वाखाविश्वेषे, 'प्रभाति' प्रकर्षेण भाषते। स च 'श्राविर्धतः, 'दृषभः' कामानां वर्षकः सन्, 'विश्वानि', फलान्युद्धिः, 'रारवीति' श्रुतिश्चयेन ध्वनिं करोति। 'दिवः श्रुन्तात् चित्' खर्गखावसानदेशादिए, 'खपेत्य 'मां' मदीयं यजमानं प्रेतं, 'खदानट्' खत्केषण व्याप्तवान्, खर्गखोपरि खयं पूर्वमविखताऽिप मदीयं प्रेतमनुपद्यीतु मेवाचागतवानित्यर्थः। सचाग्नः 'श्रुपां' प्राप्तव्यानां फलानां, 'खपखे' समीपे, 'महिषो ववर्द्धं श्रत्यधिको यथा भवति तथा दृद्धं प्राप्तवान्॥

श्रथ दितीयामार । (२)"द्दम्त एकं पर जत एकं • परमे सधस्थे" (२) दित । दे श्रग्ने तव खाभाविकं 'द्दमेकं' च्योतिः, 'जतः श्रिप्त, 'परः' परसात् प्रेतशरीरे खितं, 'ते' लदीयं, 'एकं' च्योतिः, तदुभयमपि 'हृतीयेन' 'च्योतिषा' परमात्मरूपेष 'संविश्रख' सं-योजयख । 'तन्वे' खकीयख शरीरस्, 'संवेश्रनः' परमात्मच्योतिषा संयोजयिता, 'देवानां प्रियः', लं 'चार्रोध' रमणीयो भव । कुचेति तदुच्यते, 'परमे' उक्क हे, 'स्रध्के' सद्दोपवेश्रनखाने॥

भ्रथ हतीयामार । <sup>(२)</sup>''माके सुपर्णसुपयत् पतन्तप्र •

मुदा वेनन्तो मध्यचेक्षत त्वा। हिर्रेग्यपष्टं वर्तग्रस्य दूतं यमस्य योनी शकुनं भुरुखुं (१)। (१) म्रतिद्रव सारमे-यो स्वानी चतुरक्षी श्वकी साधुनी पृषा। स्रष्टी पितृन्त् सुविद्वाः स्रपीहि यमेन् ये संधुमाद्ं मद्-

बकुनं शुरक्षुं" (१) दिति। हे भग्ने लाम्हिलाः 'हदा' खकीयेन मनमा, 'वेननाः' कामयमानाः, 'यत्' यदा, 'श्रम्यचन्नत' श्रभितः ख्वापितवन्तः, तदा लं तुष्टा भवेति श्रेषः। कीदृशं लां, 'नाके' खर्गे, 'खपपतनां' समीपे प्रतिगच्छनां, श्वतएव 'सुपपें' श्रोभनपचीपेतं, 'हिरखपचं' सुवर्षमयपचीपेतं, 'वर्षस्य दूतं' वर्षेन प्रेर्यमाणं, 'यमस्य', 'श्रोनी' खानविश्लेषे, 'शुरक्षुं' भर्षश्रीसं, भोगसमाद-कमित्यर्थः। 'श्रकुनं' पच्छाकारं॥

यथ चतुर्थीमाइ। (४) "यतिद्रव सारमेथा याना ० सधमाइं महिना,"(४) इति। दे यम्रे 'साधुना पथा' समीचीनेन मार्गेष, 'श्राना', जभी 'यतिद्रव' यतिक्रस गच्छ, यमसम्बन्धिना था याना प्रेत्रख वाधका, ता परित्यच्य समीचीनेन मार्गेष प्रेतं नथेत्यर्थः। की दृष्टी याना, 'सारमेथा' सरमा नाम काचित् प्रसिद्धा प्रज्ञी, तथाः पुना, 'चतुरची' उपरिभागे पुनरव्यचिद्यं थथोसादृष्टी, 'यख' ब्रोभनमार्गेष गमनान्तरं, 'थे' पितरः, 'यमेन', 'सधमादं' सद्दे, 'मदन्ति' प्राप्नुवन्ति, तान् 'स्वविद्यान्' सुष्टु यभिद्यान्, 'पि-दृन्', 'भपीहि' प्राप्नुदि॥

नित्य । (प) ये। ते श्वानी यम रिष्यतारी चतुर्ह्यो पंहिर-श्री नृचर्ष्यसा। तार्थाः राजन् परिदेह्येनः खस्ति चीस्मा अनमीवर्ष्यं धेडि(प) १॥

(() जुरुणुसार्वसुरुपावुसुम्बुकी यमस्य दूती चरताऽ-वशाः अने। तावसाभ्यं दृशये स्वर्याय पुनर्दत्तावसुं-

श्रथ पश्चमीमाइ। (१) ''यो ते श्वामी यमर्चितारा ॰ श्वगमीवश्च धेहि''(१) इति। हे 'यम', 'ते' लदीया, 'श्वामे', 'वा',
विद्येत, 'ताभ्यां' श्वभ्यां, हे 'राजन्' यम, 'एनं' प्रेतं, 'परिदेहि'
प्रयच्छ। कीदृशा श्वामी, 'र्चितारा' यमग्रहस्य रचका, 'सतुरची'
श्वचित्रतृष्ट्ययुक्ता, 'पथिरची' मार्गस्य रचका, 'नृचच्या' मनुखैः
स्थाप्यमाना, श्रुतिस्रितपुराणाभिज्ञाः पुरुषाः ता प्रस्थापयन्ति।
ताभ्यां श्वभां दला 'श्रसी' प्रेताय, 'स्विता च' चेममपि, 'श्वनमीवश्च' रोगाभावमपि, 'धेहि' सम्पाद्य॥

चय षष्ठीमाइ। (() "उद्देणसावसुत्यों व वसुमधे सहं भहं गर्र। इति। दे यमसम्बिनी 'दूती', 'त्रवत्रान्' च्याधीनान् प्राणिनः, 'चनु' लच्छा, सर्वच 'चरतः'। की दृष्टी, 'उद्देणसी' दीर्घ-नासिकायुक्ती, 'च्यसुत्यों' सकीयान् प्राणान् स्वीक्रत्य तैः द्वयम्ती, 'उसुमसी' प्रश्वतवस्युक्ती, 'ती' उभी दूती, 'स्र्याय दृष्टमें म्होह भद्रं (१) । (१) सीम् एके स्थः पवते घृतमेक उपासते । यभ्यो मधु प्रधावित ता श्रियदेवापि गच्छतात् (१) । (१) ये युध्यन्ते प्रधनेषु श्ररीसो ये तेनुत्यर्जः। ये वा सहस्रद-

सूर्यस दर्भनार्थे, 'श्रद्य' दिने, 'इड्' नर्मणि, 'भड़' श्रद्यं समी चीनं प्राणं, 'पुनः', श्रपि 'श्रद्धाभ्यं', 'दत्ती' प्रयच्छतां॥

श्रथ यप्तमीमार । (०) ''योम एकेभ्यः पवते ० ता श्र्यिदेवापि मक्तात्'' (०) दति । 'एकेभ्यः' केषाश्चित् यजमानानामणें, 'ये। 'पवते' विश्लेष श्लेषितः पूता भवति । 'एके' श्रन्थे केषियजमानाः, 'घृतम्पायते' घृतद्रव्ये। प्रवित्तं द्रविर्धश्चमनुतिष्ठन्ति । 'येभ्यः' व्यवामणें, 'मधु प्रधावति' श्रमे। वा श्लादित्यो देवमध्यत्यादिका मधुविद्या प्रवर्त्तते, यद्यवीश्विरचे। मधोः कूल्या दत्यादि मधुप्राप्तिपत्तको ब्राह्मण्य येषामणें प्रवर्त्तते, 'ताश्चित्' वर्षानपि, श्रयं प्रेतः 'श्रपिगच्छतादेव' यवेषा प्राप्तोलेव, यामयाजिनां दर्शन्पूर्णमायादियाजिनां ब्रह्मयञ्चमधुविद्याचनुष्ठादृणां यः पुष्पक्षेतः ये। उत्तमस्य भवित्तव्यर्थः ॥

श्वयाष्ट्रमीमार । (ट)''ये युध्यको प्रधनेषु । ताः सिद्वेवापि गच्छ-तात्''(ट) रति । 'ये' चिवयाः,'प्रधनेषु' प्रक्षष्टधनिमित्तेषु सङ्गामेषु, 'युध्यको' युद्धं सुर्वेन्ति । तचापि 'ये' 'ग्रूराधः' ग्रूराः भटाः, 'तनु-

<sup>\*</sup> ब्र**चावच्य इति** E चिक्रितपुरावपाठः।

श्रिणास्ता श्रिषेदेवापि गच्छतात् (०)। (८) तपेसा ये श्रेना-धृष्यास्तपेसा ये सुवर्गताः। तपो ये चिक्ररे महत् ताश-श्रिदेवापि गच्छतात् (८)। (१०) श्रश्मेन्वती रेवतीः सहर्र-भध्यमुत्तिष्ठत् प्रतरता सखायः। श्रचा अहाम ये श्रस्तश्रेवाः श्रिवान् व्यम्भि वाजानुत्तरेम (१०)।

त्यजः' युद्धाभिमुख्येन प्ररीरम्यजिमा। श्रयवा 'ये' पुरुषाः, 'स्इस-दिख्याः' विश्वजिदादिष्णतुषु सरसदिख्यासुमाः। तांश्चिदित्यादि पूर्ववत्। युद्धाभिमुख्येन स्टतस्थात्तमस्थाकः सार्थते, दाविमा पुरुषा स्रोके सर्थमण्डसभेदिना। परिवार् योगयुष्णस्य रूपे पाभिमुखे प्रत इति। धर्माद्धि युद्धा क्रोयोन्यत् चित्रयस्य न विद्यते इति प ॥

षण नवनीमाइ। (८) "तपसा चे त्रनाध्याः • ता १ खिदेवापि गण्डतात्" (८) इति। 'बे' पुद्धाः, त्रिक्षिन् खोके 'तपसा', युक्ताः सन्तः 'त्रनाध्याः' केनाणितर्द्धार्थाः वर्त्तने। 'बे' च चन्ने, खानुष्ठितेन 'तपसा', खर्गे 'नताः'। 'बे' च चन्ने, 'मइत् तपः चिकिरे'। त्रनेन तपिक्षितमात्रभुक्तं, चनाध्या इत्यनेन चिक्ता- दिसिद्धिपर्यनं तपो विविचितं। ता १ खिदिस्थादि पूर्ववत् ॥

कर्यः । अधनेन दश्मदेशमृदीशीखिखः कर्षः खाला अधानिः विकताभिश्च प्रकोर्यं श्रयुग्मैद्दकुकीरपः परिश्वाच्य तासु श्चातवः वश्चाश्यो, श्रयायती रेवतीरिति। पाठसु । (१०)"श्वयायती

<sup>\*</sup> देवैदप्यतिरकार्या इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

(११)यदे देवस्य सवितुः प्विषे स् सृहस्यारं वितंतम्-नारिश्चे। येनापुनादिन्द्रमनार्तुमार्त्ये तेनाइं मार स्-

रेवतीः सर्रभधं वाजानुत्तरेम" (१०) दित । कर्षूः, कुद्धाः, तचत्यासु प्रपु प्रवनाहनाय ज्ञातयः परस्परं सन्नेध्यन्ते । हे 'सखायः',
'प्रम्नस्तीः' पाषाणयुक्ताः, है 'रेवतीः' धनहेतुश्चताः प्रापः 'संरभधं'
प्रविव्रतः, '' 'क्तिष्ठत' जसाहवन्तः सन्तः प्रत्युद्गच्छत । भनेन
कमेष 'प्रतरत' कुद्धापयं प्रकर्षेष तरत । 'भ्रम' प्रसिन् दहनदेत्रे,
'प्रमेवाः' सेवितुमक्तवाः दुःखवित्रेषाः, 'ये' केचित्, 'प्रसन्' पूर्वमासन्, तान् स्वान् 'जहाम' परित्यजाम । 'ग्रिवान्' सुखहेत्रन्,
'वाजान्' गितिश्रेषान् प्रस्वविश्वेषान् वा, 'प्रमिस्चच्छा 'वयं', 'छनारेम' जत्तीर्था भवाम ॥

कराः। जजनेन कर्षः पर्णजाखे निष्टता प्रवक्षेन प्राञ्चेन वध्वा विनिःसर्पन्ति, यदे देवस्य स्वितः पवित्रं सष्टस्थारं विततमन्त-रिखे। ये नापुनादिन्द्रमनार्त्तमार्त्ते तेनाष्टं माश् स्वतन्तं पुनामि इति। (११मन्तः।) 'स्वितः' प्रेरकस्य स्वर्धस्य, 'देवस्य', सम्बन्धि 'पविषं' ग्राह्मिकार्षां, 'यदे' यदेव ग्रान्तं, 'सष्टस्थारं' बज्जस-श्चिकं, 'श्वनारिखे', 'विततं' प्रस्तं, 'येन' सर्वक्षेपेण, ग्रान्तेन, पुरा 'श्वार्त्ते' श्वार्त्तेः सकाज्ञात्, 'इन्द्रं', 'श्वनात्तें श्वपनात्' श्वार्त्ते। यथा

<sup>\*</sup> पूषायुक्ता इति F, K, चिक्रितपुक्तकदयपाठः।

<sup>†</sup> निविभ्रतिति F, K, चिक्रितपुक्तवयगाठः।

र्वतंनुं पुनामि(११)। (११)या राष्ट्रात् प्रवादप्यन्ति शासी श्रुभिस्ता नृपतिमिष्ठमानाः। धातुस्ताः सर्वाः पर्वने-न पूताः प्रजयाऽस्मान् र्य्या वर्षसा स्ट्रंजाय(११)। (११)उद्दयन्तमंसस्पर्पश्यन्तो श्रोतिकत्तरं। देवं देववा

न भवति तथा ब्रोधितवान् । 'तेन' ग्रुख्वेन, 'श्रहं', प्रेतस्य ज्ञातिं 'मां' मद्रूपां, 'सर्वतनुं' छत्त्वत्ररीरं, 'पुनामि' ब्रोधवामि ॥

कस्यः। जवन्या युद्यति, या राष्ट्रात् पद्माद्रपर्यन्ति प्राक्षाः प्रतिन्ति प्राक्षाः। धातुसाः सर्वाः प्रवनेन पूताः प्रजन्याऽस्मान् रया वर्षमा मः स्रजायित । (१२ मन्तः।) ग्रु स्वस्थाधस्मात् ये ज्ञातया निर्गच्छन्ति तेषां मध्ये पद्मात् निर्गच्छन् द्ष्टनकर्त्ताः पुरुषः शाखाद्यमनेन मन्त्रेष युद्स्येत्। 'श्रभिम्हताः' श्रनुक्रमेष पूर्वे म्हताः पुरुषाः, 'नृपतिमिच्छमानाः' मनुखाषां पासकं स्ना-मिनमिच्छनाः, 'पस्नात्' प्राप्तात्, 'राष्ट्रात्', 'वाः' 'श्राखाः', 'श्रप्यनिन' श्रप्रसार्यन्त, 'ताः' सर्वाः श्राखाः, 'धातुः', सन्दिम्ना 'प्रवनेन' ग्रु द्विद्वेतुना, 'पूताः' श्रोधिताः । तादृष्यः दे श्राखाः, 'श्रसान्', प्रजादिभिः संयोजयत ॥

कर्णः। जदयन्तमसस्परीत्यादित्यमुपस्वायेति। पाठस्त । (१२) "जदयन्तमसस्परि ॰ ज्योतिहत्तमं" (१२) इति । 'वयं', 'तमसः जन्तरं ज्योतिः' तमसे। विनाजकत्वेन जस्त्रष्टं सूर्यसम्बद्धं ज्योतिः, स्वर्यमर्गम् ज्योतिकत्तम्(११) । (१३)धाता पुनातु सिवता पुनातु । अग्नेस्तेजसा स्वर्यस्य वर्षसा(१४) ॥ २ ॥ धेरि, उत्तरेम, अष्टी चं ॥ ३ ॥

'जत्परिपयानाः' जत्कर्षेण धर्वतः श्रवलेक्यनाः, 'देवना' देवेषु मध्ये, 'सर्थे', देवं, 'जन्ममं', 'ज्योतिक्पं, 'श्रगना' प्राप्ताः सा॥

कस्यः। त्रनवेचमाणाः त्रपेऽवगाइन्ते, धाता पुनात स्विता पुनालिति। त्रग्नेसेजमा सर्थस्य वर्षमेति मन्त्रभेषः।(१४मन्त्रः।) 'धाता' जगतः स्रष्टा प्रजापितः, त्रग्निसन्त्रभेन 'तेजमा', 'पुनातु' भ्रोधयतु। 'स्विता' प्रेरको देवः, सर्थसन्त्रभेना 'तेजमा', 'पुनातु'॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरार-ष्ट्रके षष्ठप्रपाठके व्रतीयोऽनुवाकः॥ ३॥

#### श्रय चतुर्घीऽनुवाकः।

(१)यन्ते श्रिममंन्याम रुषभायेव पर्त्तवे। इमन्तः श्र-मयामिस श्रीरेणं चोद्केनं च(१)। (१)यं त्वमंग्रे समद्ध-स्वमु निर्वापया पुनः। क्याम्बूरचं जायतां पाकदूवी व्यस्कशा(१)। (१)शीतिके शीतिकावति एई।दुके एडादु-

कष्यः । श्रपरेशुसृतोयद्यां पश्चम्यां यप्तम्यां वा श्रद्यां यश्चिम्तः सिश्चम्तः, स्रोरोत्सिक्षेन उद्केन उद्म्मरश्राद्यया प्रकाण्यन् श्र-रीराणि श्रवोत्ति, धन्ते श्रियममन्धामेति पश्चभिरिति । तत्र प्रथमामाद । (१) "धन्ते श्रियममन्धाम श्वीरेष सेदिकेन सः(१) दिति । हे प्रेतश्रदीर 'ते' तव, 'पक्षवे' पाकार्थ, 'द्यभावेव' वद्या पश्चवे, तथा यं 'श्रियं श्रमन्धाम' । पश्चमन्धेषु दि पश्चाः पाकार्थमग्रिमंत्र्यते, निर्मधं वा कुर्यादिति श्रुतेः । 'तिममं' श्रियं, श्र नेन 'सीरेष स्वदकेन स', 'श्रमयामिष' श्रान्तं कुर्मः ॥

श्रथ दितीयामाइ। (१) "यं समग्रे समद्दः • पाकदूर्वा व्यक्त-शा" (१) दति। दे 'श्रग्ने', 'सं', 'यं' प्रेतदे हं, 'समद्दः' सम्बन्द म्धवानिस । 'लमु' तादृशस्त्रमेव, 'पुनर्निर्वापय' दतः स्तानात् पुनर्पि निःसार्य । 'श्रच' देशे, 'स्थाम्नूः' कियताप्यमुना युक्ता काचिदेषिधः, 'पाकदूर्वा' श्रत्यया दूर्वया युक्ता, 'यस्क्रज्ञा' विवि-धणाखायुक्ता, 'जायतां' जत्यद्यतां ॥

प्रथ हतीयामाइ। (१)"श्रीतिके श्रीतिकावति • स्वश्रिष्ट

कावित । मण्डूक्यास सङ्गमयेम स्विति श्रमयं (१) । (१) शक्ते धन्त्रक्या श्रापः शमु ते सन्त्वनूक्याः । शक्ते समुद्रि-या श्रापः शमु ते सन्तु वर्ष्याः । १ ॥ श्रम्ते सर्वक्तीस्तन्तु-वे शमु ते सन्तु क्राप्याः । शक्ते नीद्यारा वर्षतु शमु ए-ष्ठाऽवंशीयतां (६) ॥ १ ॥

श्रमय"(१) इति । श्रोतेन जलेन युक्ता श्रमिः, श्रोतिका, श्राइकान् रिणा चीरेण युक्ता श्रमिः, स्हादुका । हे 'श्रोतिको' श्रमे, 'श्रोतिन कार्यति' श्रीतिकार्श्वमयुक्ते खाने, 'मण्डूकासु' मण्डूकश्रवनयोग्यासु श्रम्स, 'सङ्गमय' प्रापय । हे 'स्हादुको', 'स्हादुकावति' स्हादुकायुक्ते स्त्रानविश्रेषे, 'मण्डूकासु' मण्डूकश्रवनयोग्यासु श्रमु, 'सङ्गमय' 'इमं' प्रतदेषं, प्रापय, 'श्रग्निं', स 'सुहु' 'श्रमय' ॥

श्रथ शतुर्शिमाइ। (४) "श्रमो धन्यन्या श्रापः ० सम्मु वर्थाः" (४) इति । धन्यनि महदेशे भवाः 'धन्यन्याः', तादृश्यः 'श्रापः', हे प्रेतदेह 'ते' तव, 'शं' 'सम्मु' सुखहेतवा भवन्मु । श्रमूपदेशे भवाः 'श्रमूखाः', श्रापः, 'शंसम्मु' सुखहेतव एव भवन्मु । तथा समुद्रे भवाः 'समुद्रियाः', वर्षे भवाः 'वर्षाः', ताः सर्वा श्रपि 'ते', सुखहेतवा भवन्मु ।

श्रथ पञ्चमीमार । (४): 'श्रम्ते स्रवन्तीसनुवे ॰ श्रमु पृष्ठाऽवशी-यतां (४) इति । 'स्रवन्तीः' नदीगता श्रापः हे प्रेत 'ते', 'तनुवे', (र) ऋवस्त पुनर्गे पित्रभ्यो यस्त ऋषित्यरित ख्-धार्भिः। ऋायुर्वसान् उपयात् शेष्ट्र सक्त कतां तनुर्वा जातवेदः(र)। (९)सक्त कस्व पित्रभिः सह स्वधाभिः स-

'ग्नं' सुखडेतवः भवन्तु । कूपे भवाः 'कूषाः', तास्त्र 'ते', सुसहेतवः भवन्तु । 'गीहारः' हिमरूपः, 'ते', सुखार्थे 'वर्षतु' दृष्टिवर् स्वतु । 'गृष्टा' जस्तिन्दुः, 'ब्रसु' सुखार्थसेव, 'श्रवज्ञीयतां' श्रधःपततु ।

कत्यः । त्रतएवाक्कारान् दिच्छान् निर्वर्धे तिस्यः सुवाक्कतीजुक्केति, त्रवस्रजेति, प्रतिमन्त्रमिति । तत्र प्रथमामाइ । (९) "स्रवस्र 
पुनर्ग्ने ॰ तनुवा जातवेदः" (९) दिति । के 'स्रग्ने', 'यः' प्रेतः पुमान्,
'त्राक्कतः' चिता मन्त्रेण समर्पितः सन्, 'स्रधामिः' स्रधाकारसमर्पितैरुदकादिभिः स्व , 'चरित' । तं प्रेतं 'पिष्टभ्यः' पिष्टप्राप्त्रये,
'पुनर्वस्र्ज' भ्रयः प्रेरय । स्रयं प्रेतः, 'स्रायुर्वसानः' स्राच्छाद्यन्
स्रायुषा युक्त दत्यर्थः । 'स्रेषं' भीगं, 'उपयात् प्राप्नोत् । के 'स्रातवेदः', सायं प्रेतः 'तनुवा सङ्गच्छतां' सरीरेण सङ्गतो भवतः ॥

श्रथ दितीयामार । (°)" सङ्गस्य पिट्टिभः • सविता द्धातु" (°) इति । हे प्रेत लं 'पिट्टिभः', 'सङ्गस्य सङ्गतो भव। 'स्से योमन्,

<sup>\*</sup> उदकाञ्जिभिरिति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

मिष्टापूर्तिने पर्मे ब्योमन्। यन भूम्यै वृष्यसे तर्न गच्छ तर्न त्वा देवः संविता दंधातु (०)। (०) यसे कृष्णः प्रमृत स्रोतुतादं पिपोसः सर्प जतवा श्वापंदः। स्राग्निष्टदिश्वी-

डक्क हे खर्गे, 'इहापूर्त्तेन' श्रीतस्नार्त्तकर्मफलेन, सङ्गता भव 'श्रम्यै' श्रम्यां, 'यत्र' यस्मिन् देशविश्वेषे, 'दृषसे' जन्म प्रार्थयसे, 'तत्र', 'मच्क'। 'स्विता देवः', लां 'तत्र', 'द्धातु' स्नापयतु॥

श्रथ हतीयामार । (म) "यसे हाणाः अनुमः ॰ जास्त्रणभाविषेत्र" (में दित । के प्रेत तव देवे 'हाणाः', 'अनुमः' पिविष्रिषः,
'यत् श्रश्नं, 'श्रातुतोद' देवद्वायितमकरोत् । 'पिपीचः' पिपीखिका
वा, 'सर्पः', वा 'यत् श्रश्नं, 'श्रातुतोद' । 'उतवा' श्रथवा, 'श्रापदः'\*
श्रान्थोपि जीवः, व्यापत्तिचेतः, 'श्रातुतोद' । श्रथं 'श्राप्तः',
देवः 'तत्' श्रश्नं, 'विश्वात्' सर्वस्नाद् पद्रवात्, 'श्रगृणं' स्वयर्दितं,
खपद्रवर्षितं, 'हाणातु' करोतु । 'यश्च वेगमः', 'जाद्वाथे' एतदीथे
जाञ्चाषत्ररीरे, 'श्राविवेत्र' यागकाखे प्रविष्टवान्, वेगि 'श्रगृणं,
करोतु ॥

कर्यः । त्रयेनत् त्रार्ग्धं खर्तुमीः खवेाचितमवेाच्य या त्रस स्त्रीमां मुख्या या यथे पाणी नीलले।हिताभ्यां स्त्राभ्यां निपया

<sup>\*</sup> श्वनत्पादा यस्य व्याघादेः सः, व्यपि वा तुते। द इति E विक्रितपु-व्यवपाठः ।

दनुणं शेणातु से मिश्र या ब्राह्मसमीविषयेष (०)। (८) उ-तिष्ठाऽते स्ततुव्य समीर स्व मेह गानुमवेहा मा शरीरं। यन भूग्यैवृत्तसे तने गुक्क तने त्वा देवः संविता देधा-तु। इदन्त एकंग्यर जेत एकं तृतीयेन ज्योतिषा सं-

श्रक्षानमनाकाय श्रपामार्गेष मक्कदुपख्या दत्तः विरक्षी वा श्रक्षि स्टकाति, असिटाउनसनुब्रः सम्भरस्य मेह नानमवदा सा बरीरं। यत्र भ्रत्ये द्वसे तत्र गच्छ तत्र ला देवः स्विता द्धा-तिति, इदन्त एकमिति दितीयं, पर जत एकमिति हतीयं, हतीयेन च्यातिषा संविष्ठसेति चतुर्थे, संवेषनसनुवे चादरेशीति पश्चमं, प्रियो देवानां परमे स्थस्थे इति षष्ठं इति । (८ मन्तः ।) हे प्रेत 'श्रतः' श्रक्षात् द्दनदेवात्, 'असिट' । 'तनुवं' बरीरं, 'स्थ-रह्म' सन्पादय, 'इद्दे ददनदेवे, 'गावं' श्रृतं, एकमिप 'मा श्रवदाः' मा परित्यज । 'बरीर', श्रिप 'मा श्रवदाः', मा परित्यज । यत्रेखादि पूर्वदत्। हे प्रेत 'ते' तत्र सन्वत्थि, 'एकं' श्रस्ति, 'उत' श्रप्ति, 'परः' परस्तात्, 'ते' तत्र सन्वत्थि, 'एकं' श्रस्ति, हे प्रेत एतदस्तिक्षेष पूर्वद्वापेषया 'हत्तीयेन', 'च्योतिषा' प्रकावेन, 'संविष्ठस्त' संयुक्तो भव । 'तनुवे' शरीरसिद्धार्थे, 'संविष्ठनः' सर्वेषानस्थां खोजिता, 'चादरेशि' रमणीयो भव । 'परमे स्थस्थे' उत्कृष्टे सद्दे।पवेषनस्दाने, 'देवानां', 'प्रियः', भव ॥ विश्वसः संवेशनसानुवै चार्तरेधि प्रियो देवाना पर्मे सधस्ये । (१०) जिलेषु प्रेड्डि प्रद्वीकः क्षषुष्ठ पर्मे व्योमन्। युमेन त्वं युग्यां संविद्दानात्तमस्राक्तमधिराष्ट्रे-मं(१०)। (१०) श्रम्भान्वती रेवतीर्यंडे देवस्य सवितुः प्रविचं

कत्यः। अधितान्यस्तीन अद्गः प्रकास कुने वासते वा कता आदाय खपोत्तिष्ठति, खत्तिष्ठ ग्रेषि प्रद्रवीकः क्षमुख परमे स्रोमन्। यमेन लं यम्या संविदानीत्तमं नाकमिश्रोष्टेमिति।(१०मन्तः।) हे प्रेत असात् सानात् 'खित्तष्ठ'। उत्याय च 'प्रेषि' प्रकर्षेष गच्छ। गमनकासेऽपि 'प्रद्रव' शीत्रं यच्छ। गला च 'परमे स्रोमन्' खत्कष्टे स्वर्गे, 'त्रोकः' 'क्षपुख्य' स्थानं कु इ। क्रला च 'लं', 'स्थेनन' 'यम्या' च स्त्रीपुष्ठवाभ्यामुभाभ्यां सह, 'संविदाना' संविदानः, ऐक-मत्यं प्राप्तः सन्, 'द्रमुत्तमं नाकं' स्वर्गभोगं, 'त्रिधरोष्ट' प्राप्तृष्टि॥

कस्यः । ग्रम्यां पखाग्रे वा कुम्भं निधाय जघनेन कुम्भं कर्म्बा-दिसमानमास्त्रानात् स्टदा स्तातीत्येके रति । तच पूर्वे क्रानां मन्त्राणां प्रतीकानि दर्भयति, श्रम्मस्वती रेवतीर्यदे देवस्य सवितुः पविचं या राष्ट्रादुदयन्तमसस्परि धाता पुनालिति । (११मन्तः ।) ॥

से मया जिनस्त पुनर्दहनं कर्त्तयं, पुनर्दहनानां से मया जिन इति स्रेचेऽभिहितलात्। तत्प्रकारस्त कल्पे दर्शितः, श्रथ यदि पुनर्धस्यन्तः स्यः, श्रतएवागारान् दक्षिणान् निर्वर्षः तिस्रो राचीरिस्या दहन- या राष्टात्पन्नादुइयं तम्सस्परि धाता पुनातुं । श्रम्ये विश्वानरायं सुवर्गायं सोकाय स्वाहीं (११) ॥२॥ श्रम्ये श्रमेशीयताः, सधस्थे, पर्श्वं च॥ श्रनु॰ ४॥

वदवकामं जीविवला त्रिमुपसमाधाय सम्परिसीर्थ श्रपरेणाम्नं दर्भान् संसीर्थ तेषु कृष्णाजिने मन्यायां दृषदुपसाम्यासेवाञ्चमं मरीराणि सुसम्पिष्टानि पेषयिला श्राज्यकुस्ने समुदायुख श्रामि-देशवहवण्या जुद्दे।ति, श्रसात् लमधिजाते।ऽसीति। पाठस्तु । (११) "श्रसात् लमधिजाते।ऽस्ययं ० लोकाय स्वाद्या"(११) द्रति। दिती-यानुवाके व्यास्त्राते। मन्त्रः॥

रति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रद्यके षष्ठप्रपाठके चतुर्थाऽनुवाकः॥ ४ ॥

<sup>\* &</sup>quot;अयं खद्धिजायतां" इत्यस्य स्थाने दितीयानुवाके "खद्यं जान्यतां पुनः" इति पाठः।

<sup>\*</sup> समवधाय इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

# श्रय पश्चमाऽनुवाकः।

(१) श्रायातु देवः सुमनाभिक्तिभियमा हं वेह प्रयं-ताभिरक्ता। श्रासीदताः सुप्रयते ह वृद्धिश्वशीय जा-त्यै मम शबुहत्यें(१)। (१)यमे हेव् यतमाने यदेतं प्रवां

### षय पञ्चमाऽनुवाकः।

पश्चमेऽनुवाने यमयश्चोऽभिधीयते, च य नल्पस्चे एवमुपकानाः, यमयश्चं खयं प्रोक्तं प्रवच्चे बिलमुक्तमं। मासि मासि त नर्कतब्योऽन्तनाय त बिलस्येति। तच मन्त्रविनियोग एवमभिद्तिः,
"श्वायात देवः समनाभिक्तिभियंमोः इ वेद प्रयताभिरकाः।
श्वासीदताः सप्रयते इ बर्दिखूर्जाय जात्ये मम अनुद्रत्योमिति, यममावाद्यति। तच श्वावाद्यार्थः प्रणवः श्वधाद्यतः। (१ मन्त्रः।)
मन्त्रे 'इ'शब्दः प्रसिद्धार्थः, 'वा'शब्दः समुचये। प्रसिद्धः 'यमः',
'देवः', 'समनाभिः' योमनस्ययुक्तैः, 'ऊतिभिः' श्वसादीयरचणैः, सदितः, 'इह' यमयश्वास्ये नर्मणि, 'श्वायात्'। तथा 'प्रयताभिः' नियताभिः, 'ऊतिभिः', 'श्वका' सम्बद्धा, यमी च 'श्वायात्'। 'मम'
यजमानस्य, 'ऊर्जाय' श्वसिद्धये, 'जात्ये' उक्तमजातिसिद्धये,'अनुद्रत्ये' श्वनुवधाय च, 'सप्रयते' सुष्टुनियते, 'बर्धिष', 'इ' प्रसिद्धैः।
एते। द्रमतो, 'श्वासीदतां' उपविश्वतां॥

कर्णः । यमे इव यतमाने यदैतमिति च इति । त्रावाद्यती-त्यनुवर्त्तते । पाठसः । (१)"यमे इव यतमाने ० भवतमिन्दवे भर्मानुं वा देवयनाः। श्रासीदत्रः खर्मु लोकं विदीने खासुखे भवतमिन्देवे नः(१)। (१)यमाय सेमिर सुनुत यमार्य जुहुता हृविः। यमः ह युत्रो गंहत्वसिद्देता

नः (१) इति। 'इव'मन्दः एवकारार्थः। 'चत्' चदा, 'चतमाने' प्रयत्नं कुर्वाषे, 'यसे इव' यसे। यसी चेत्रोते एव, युवां, 'एतं' कि सिन् कर्मध्यागक्कतं,। तदानीं 'देवयन्तः' देवानात्मन इक्कमः, 'मानुषाः' यजमानाः, 'वां' युवां, 'प्रभरन्' प्रकर्षेण भरन्तु, पेषि-यन्तु। 'खमु खोकं' खोचितसेव खानं, 'विदाने' जानन्दी, युवां, 'भ्राधीदतं' उपविष्रतं, 'नः' श्रक्षाकं, 'इन्हवे' शाल्दादाव, 'खाः यखो' सुखामन्दाने, 'भवतं' तिष्ठतं॥

कत्यः। मध्यमसामृत्तरवेशां यमाय इविनिवेदयनो, यमा-य सेतमः सुनृत यमाय जुड़ता इविः। यमः इ यहो गव्यत्विः दूतो प्ररकृत इति । (३ मक्तः।) से श्वालिजः यमदेवार्थे 'सेतमं सुनृत' सताताकं सेतममभिषुणुत, तथा समार्थे 'इविः', 'जुड़त'। प्रश्निद्देतो यसिन् यहो सेत्यं 'प्रश्निद्दृतः'। प्रश्नेद्दृतलमन्यपासातं, प्रश्निदेवानां दूत प्रासीदिति। 'प्ररकृतः' वक्तमिर्द्रेशेरसङ्गार-रूपेर्युक्तः, तादृष्ठः 'यहाः', 'यमं इ'यमनेव, 'गव्यतः'। प्रोह्नार-स्वधादतः॥ खरं कृतः (१) । (१) यमार्थ घृतवह विजेहात् प्र च तिष्ठतः। स नी देवेषायमहोर्घमायुः प्रजीवसे (१) । (१) यमास् मधुमत्तम् राचे ह्वां जुहोतन । इदक्रम् कृषिभ्यः पूर्वजेभ्यः पूर्वभ्यः पश्चिक्रक्राः (१) ॥ १॥

(() याऽस्य काँच जगतः पार्विवस्थैक ददशी। युमं

कर्णः । प्रतीचामृत्तरवेद्यां, यमाय घृतदह विजेहोत प्र च तिष्ठत । च ना देवेव्यायमदीर्घमायुः प्रजीवसे, च्रोमितिः। (४ मकः।) हे च्यत्विजः यमार्थे घृतयुक्तं 'इविजेहोत' । यूयं 'च', प्रकर्षेष 'तिष्ठत' । 'देवेषु', मध्ये यः यमा देवः 'सः', 'प्रजीवसे' प्रकृष्टजीवनार्थे, 'नः' श्रसाकं, 'दीर्घमायुः', 'चायमत्' प्रयच्कतुः॥ कर्णः । प्राच्यामृत्तरवेद्यां, यमाय मधुमत्तमः प्राज्ञे ह्वयं जुहोतन । इदलम च्यतिष्यः पूर्वजेमः पूर्वभः पर्यक्तद्वाः, च्रोमिति । (५ मकः।) हे च्यत्विजः 'यमाय राज्ञे', 'मधुमत्तमं' चित्रवयेन मधुरं, 'ह्यं', 'जुहोतन' जुक्तत । 'पूर्वजेम्यः' स्टब्यादावृत्यक्षेम्थः, श्रतहव 'पूर्वेभ्यः' श्रस्तत्तः पूर्वभाविभ्यः, 'पर्यक्तद्वाः' च्रोभनमार्ग-कारिभ्यः, 'च्यविभ्यः', 'इदं' प्रव्यक्तं यथा भवति तथा, 'नमः', स्रस्तु॥

कत्यः । योऽस्य कैष्टियेति तिस्मिर्यमगाधाभिकिः प्रदेशिषं च-रिगायन्ति, दति । तत्र प्रथमामाद । (१)"योऽस्य केष्टिय जगतः ॰ राजाऽत्रपरेष्यः"(१) दति । केष्टिं स्मूर्णे धनमदित दति 'केष्टियः', तादृष्टः 'सः' यमः, 'एक दत्' एक एव,'पार्थिवस्य' प्रथियां भवस्र, भेङ्ग्यश्रवा गाय या राजाऽनपराध्यः (१)। (०) यमं गायं भङ्ग्यश्रवा या राजाऽनपराध्यः। येनाऽऽपा नद्या ध-म्बानि येन द्याः पृथिवी दृढा (०)। (०) हिर्ख्यकस्थान्त्युषु-राम् हिर्ख्यासानयः श्रफान्। श्रश्राननश्र्यता दानं

'श्रस्त' सर्वस्त, 'जगतः', 'वश्री' वश्रेन युक्तः, सर्वे जगत् तद्धीनिमत्यर्थः । 'यः' च यमः, 'राजा', श्रनपरे। धः' केनाखपरे।द्रुमञ्जद्यः, तं 'धमं', प्रति 'भड्यश्रवः' एतन्नामकं गौतं, हे पुद्धः
'गाय', भङ्गीरितिमङ्गीतशास्त्रोक्तां भङ्गीमह्तीति भञ्चां, श्रवसीयं
श्रवः, भञ्चाद्य तच्छ्वस्रेति 'भञ्चश्रवः', श्रास्त्रीयसस्त्रोपेतताच्छोचसुस्त्रकरोयिमित्यर्थः॥

श्रथ दितीयामार । (०) "यमं गाय अञ्चित्रवः • येन चीः पृथिवी दृढां" (०) दित । 'यः' चमः, 'राजा', केनाण्य-राद्धुमञ्जकः, 'येन' यमेन, 'श्रापः', धता दित मेषः । तथा 'नदः', चेन, धताः, 'धन्यानि' मक्खालानि, येन, धताः ति दृषं 'चीः', 'येन', धता, 'दृढा', 'पृथिवी', च येन, धता । तादुशं 'यमं', प्रति, पूर्वीतः 'भङ्ग्यश्रवः', 'गाय' ॥

श्रय हतीयामाइ। (म) ''हिरण्यकस्थान् व यमे। राजाऽभिति-ष्ठति ''(म) दति। श्रनर्था सकटानां रयानां श्रतं यस यमस सीयं 'श्रनश्रतः', तादृशः 'यमः', 'राजा', 'दानं' फलप्रदानं उद्दिश्य, श्रन समागच्छतु। 'श्रश्वान्', 'श्रभितिष्ठति' रथेषु योजयित। कीदृशानश्वान्, 'हिरण्यकस्थान्' सीवर्णभर्षः युकाः कस्थाः यमा राजाऽभितिष्ठति (०) । (८) यमा दीधार प्रिविधी यमा विश्वमिदं जगत्। यमाय सर्वमित्तस्ये यत्पाणदायु-रिक्षतं (८)। (१०) यथा पच्च यथा षड् यथा पच्चेद्शर्षयः। यम या विद्यात्म ब्रूपाद्यकेत कर्षिर्विजान्ते (१०)॥२॥

प्रदेशः येषां ते 'हिरखकच्छाः', तान्, श्रोभनं धुरं रथवहनखानं येषां ते 'सुधुराः', तान्, प्रद्वारार्थे हिरखनिर्मिते श्रविकी येषां ते 'हिरखाकाः', तान्, पावाणयुक्तमार्गेषु रकार्थे निर्मितेः श्रयोमयें। बख्येः युक्ताः श्रकाः येषां ते 'श्रयःश्रकाः', तान्, 'श्रनश्रतः', इति पाठे नाश्ररहितान्, श्रश्वान्, इति व्याख्येयं ॥

कत्यः । यमे दाधारेत्यनुवाकत्रेषेण एविद्युरिका, इति । तम प्रथमामाए । (८)"यमे दाधार ॰ प्राणदायुरिकातं"(८) इति । 'पृथिवीं', सर्वी 'यमः', 'दाबार' धतवान्। तथा 'वित्रं' सर्वे, 'इदं' 'अगत्', 'यमः', धतवान्। 'यद्यापत्' प्रस्मिन् जगित सासयुक्तं यत् प्रस्ति, यद्यन्यत् 'वायुका रिक्तं', वस्तु प्रस्ति, 'सर्वमित्' सर्वमेव, 'यमाय' यमार्थे, 'तस्ते' तस्ते। प्रविस्तं॥

श्रथ दितीयामाइ। (१॰)''यथा पश्च यथा वड् ॰ ऋषि-विजानते''(१॰) दति। 'पश्च' भृतानि, 'यथा', वर्त्तनो, 'वट्' श्वतवः, 'यथा', वर्त्तनो, 'पश्चदम' तिथयः, 'यथा', वर्त्तनो,'ऋषयः

<sup>\*</sup> विधितिष्ठति E, k, विक्रितपुत्तकदयभाष्यसमातः, F, विक्रिः कपुत्रकष्टतमूबसमातवारं पाठः।

ं (११) चिन्नद्रके भिः पर्तति षड्वीरेक मिद्दृहत्। गाय-चो विष्ठुष् छन्दे ११ सि सर्वा ता यम चाहिता (११) ॥ (१९) च-हर्ष्ट्र मैयेमाना गामसं पुर्वषं जर्गत्। वैवस्तता म र्षट-

च विष्ठादयः, यथा वर्त्तनो, तं प्रकारं सर्वे 'सः' पुमान्, 'ब्रूबात्' वक्तुं क्रकः। कः पुमानिति स उच्यते, 'था यमं', वेद सः पुमान् 'ब्रूबात्,' रत्यन्यः। यमे। हि नियम्गुलेन भ्रतर्मृतिक्यादिकं सर्वे जगत् यथाययं प्रवर्त्तयति। भ्रतो यमस्य माहात्म्यं विद्वान् ददिमित्यमिति सर्वे वक्तुं क्रकोति। 'यथा', 'एकः च्रविः' एक एव सर्वक्रः परमेखरः, 'विजानते' विश्वेष जगत् जावाति, तमपि प्रकार्त्रान्तरं यममाहात्म्याभिक्ष एव वक्तुमृत्यहते॥

श्रय हतीयामार। (११) "चिकदुकेभिः पति व सम श्रादिता" (११) रित । चिकदुकेभिर्च्छातिमीरायुरिति चिकदुका रित
स्वकारेयाक्रलात् ते पवा यागाः 'चिकदुकाः', तैर्वागैः 'घट',
'जवीः' असीः, 'पति' प्राप्तीत । तास जर्वः प्राखानारक्रके
प्रमासाताः, पस्तीवीर एचयसान् दीस, प्रथिती च 'श्रापश्च, भोव्
पक्षमेष । 'मायश्चादीनितु 'कृन्दांसि' कृन्दोक्ष्पेस स्ववस्तितानि।
प्रवं नानाविधं स्वक्षगद्सि 'स्वा ता' तत् सर्वे समस्
स्वादिता' स्वे प्रतिष्ठितं, नियामकलादेव समस्ववस्तादेतां समस्
स्वामित्यर्थः॥

त्रथ चतुर्थीमार । (११)"त्रर्र्यनेयमान: • मानवैर्धमः"(ध

स्यति पन्निर्मानविर्यमः(१२)। (१२)वैषस्तते विविच्यन्ते यमे राजनि ते जनाः। ये चेह सत्येनेच्छन्ते य उ चानृतवा-दिनः(१२)। (१४)ते राजिङ्ग विविच्यन्तेऽयाः येन्ति त्वा-सुपं। देवाः ख्रये नेमस्यन्ति ब्राह्मणाः ख्राप्चित्येति(१४)।

दित । त्रयं 'वैवखतः' सूर्यख पुत्रः, 'यमः', 'पश्च भिर्मानवेः' पश्चसञ्चावैः सुद्धैः दूनविशेषैः सिहतः सन्, 'त्रहरहः' प्रतिदिनं,
नवादीन् 'वयमानः' यमखेके प्रापयन्, 'न वयित' ऋसमेतावतः
देखेवं विति न प्राप्तोति, प्राण्विने नेतं त्राख्यरितः दव्यर्थः॥
त्रय पश्चमीमाइ। (१२)"वैवखते विविद्यन्ते • य उ चानृतवादिनः"(१२) दिति। 'दइ' खोके, 'से च' पुद्धाः, 'सत्येन', वर्त्तितंः
'दक्किन', 'खे' ऋषि 'च', ऋये पुद्धाः, 'त्रनृतवादिनः', 'ते' दिविधा ऋषि, 'जनाः', 'वैवखते' सर्वख पुत्रे, 'समे', 'राजनि', खिते
यति, तद्भवैः 'विविद्यन्ते'। तत्र सत्यवादिनः खर्मस्रयन्ति, ऋनृत-

श्रथ षष्टीमाइ। (१४) "ते राजित्रइ विविश्वने • श्राह्मणा १ - खापित्यिति" (१४) इति। 'ये' प पुरुषाः, इइ क्षेके 'देवान्', 'नमस्यन्ति' खपासते, येऽपि 'च', श्रन्ये 'श्राह्मणान्', 'श्रपित्यिति' सुवर्णदानाश्रदानादिना पूजयिन्त, 'ते' दिविधा श्रपि, हे 'राजन्', 'इइ' बदीये स्रोके, 'विविश्वनो', तत्र खपासका श्रद्धासोके नी-

वादिने। नरकन्नयन्ति, इत्येवं तदिवेकः ॥

(११)यस्मिन् वृक्षे स्पूषाणे देवैः सम्पर्वते यमः। अर्घा ना विश्पतिः पिता पुराखा अर्नुवेनति(१६)॥॥॥ पुष्टिकद्भ्यः, विजानते, अर्नुवेनति॥ अनु॰ ५॥

यमो दानादिकर्मनिष्ठासु खर्मखोको नीयनो इति तदिवेकः। 'श्रव' यस्रादेवं तस्रात्, सर्वेऽपि दे यम 'लाम्पयन्ति'॥

श्रय सप्तमीमाइ। (१५) "यसिन् एक ॰ शनुवेनित" (१६) इति। 'थमः', राजा, 'देवैः', श्रन्यैः सइ, 'सुपलाग्ने' श्रोभन-पर्णापेते, 'यसिन् एके' सामस्वननामके, तद्यत्यः सामस्वन इति श्रुष्ट नरात्। 'सन्पिन्ते' समूय सामपानं करोति। 'श्रन्' श्रसिन् एके, 'विश्पतिः' प्रजानां खामी, 'मः' श्रसाकं, 'पिता', 'पुराखाः' पुरातनान् देवान्, 'श्रनुवेनित' श्रनुगक्कति। त एते श्रतापि मन्त्रा यममाहारम्यप्रतिपादकाः॥

इति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाजे चजुरा-रखके षष्टप्रपाठके पञ्चमीऽनुवाकः ॥ ५ ॥

# श्रथ षष्टे। उनुवाकः।

(')वैश्वानरे इविरिदं जुहोमि साइसमृत्सं श्रतधार-मेतं। तस्मिन्नेष पितरं पितामुहं प्रपितामुहं विभर्तिय-न्वमाने(')। (र)द्रपर्श्वस्तन्द पृथिवीमन् द्यामिमुह या-

# श्रय षष्टेाऽनुवाकः।

पूर्वानुवाके पिल्नेधगतयमविश्रेषमन्त्रप्रसङ्गात् बुद्धिस्था यम-स च खतन्त्रपुरवार्थी नतु पिहमेधाङ्गश्चतः। यज्ञोऽभिह्नितः । श्रय प्राविङ्गकम्परिषमाप्य प्रकृतः पित्रमेधग्रेष एवे। च-यनान्तमग्रिचित इति सूचेऽभिहितलात् ऋग्निचिषयं खोष्टचयन-मुच्यते । कच्यः । त्रग्रिमुपसमाधाय जवनेन त्रग्निः तिसः पाखायो मेधो निइत्य तासामन्तरेण अखिकुकां निधाय तदुपरिष्टात् हदं ष्टच्यामध्युद्यम्य दभा मधुमित्रेण पूरयति, वैश्वानरे इविरिदं जु-हामीति। पाठस्त । (१)"वैश्वानरे इविरिदं ॰ विभरत्यिसमाने"(१) इति । 'वैश्वानरे' श्रवासदृषे कुम्रो, 'इदं' वाजिनमिश्रद्धिक्र्यं, 'इवि:', 'जुड़ेामि'। की दृषं इविः, 'साइसं' महस्त्रसङ्ख्यापेतं, 'उत्सं' प्रवाइक्पं, 'ग्रतधारं' ग्रतक्किट्रेषु पतन्तीभिधाराभिर्युक्तं, 'एषः' वैश्वानरा देवः, 'पिन्वमाने, वर्धमाने, पूर्वमाणे कुम्रो, 'एतं' चसादीयं, 'पितरं', 'पितामचं', 'प्रपितामचं', च 'विभरत्' विभर्ते ॥ कलाः। विचरन्तं श्रभिमस्त्रयते, द्रप्रश्वस्कन्दे, दमं यसुद्रमिति दान्धामिति । तत्र प्रथमामार । (१)"द्रप्तसम्बन्द • सप्तरोत्राः" (१)

निमन् यस पूर्वः । तृतीयं बेानिमन् सम्बर्गनं द्रषं पुं होम्यनुस्तहोषाः (१) । (१) इसरं समुद्रश्चतधार्मुतं बाच्यमानं भुवनस्य मध्ये । घृतन्दु होनामदितिं जनाः

चय दितीयामाइ। (१)"द्रमः समुद्रः १ पर्ने खोमन्"(१) दति। हे 'चग्ने', 'दमं' कुमं, 'जनाम' मेतपुरवार्चे, 'मा दिःसीः'

<sup>\*</sup> थे। (पि पय इति ष्ट'चिकितपुत्तकपाठः ।

याऽग्रे मा हिंश्सीः पर्ने खीमन्(१)। (१) ऋषेत् वीत् वि चे सर्पताऽते। येऽचस्य पुराणा ये च नूतनाः। ऋहे। भिर्-द्विर्क्तिभ्येकं यमा देदालवसानमसी(१)। (१) स्वितै-

हिसितं मा कुरू, किन्तु 'परमे बोमन्' उत्तमे विविधरचणे, खित-हुरू। की दृश्मिमं, 'ससुद्रं' समुद्रवत् प्रस्ततं, 'ज्ञतधारं' ज्ञतसङ्खा-कधारोपेतं, 'उत्तं' प्रस्तवणयुक्तं, 'सुवनस्य मध्ये', 'खच्चमानं' सेव्यमानं, त्रिभियाज्यमानं वा, 'घृतं दुष्टानां' घृतकारणं दिधि दुष्टानं, 'त्रदितिं' श्रखण्डनीयं॥

कलाः । यष्टायां इरिष्णा पलाश्वशाखया श्रमीशाखया वा श्रम् श्वानायतनं समार्षि, श्रपेत वीतेति । पाठलु । (४) 'श्रपेत वीत वि ष ॰ ददालवसानमस्में '(४) इति । यमेन नियुक्ताः पुरुषाः पुरातना नूतनाञ्च सर्वस्थाकूमा वाष्य वर्त्तन्ते, तान् सम्नोध्य इदसु-स्थते, से यमदूताः यूयं 'पुराणाः', 'श्रम' श्रश्चिचेने, 'स्थ' पूर्वे स्थिताः । 'ये ष नूतनाः', यूयं श्रम स्थ, ते सर्वे यूयं 'श्रपेत' श्रसात् स्थानात् श्रपगच्छत, 'वीत' परस्परं वियुज्य गच्छत, 'श्रते। विसर्पतः' श्रसात् स्थानादिदूरं गच्छत, 'श्रहोभिः' दिवमेः, 'श्रकुभिः' रात्रिभिञ्च, 'श्रद्धिः' जस्त्रेस, 'यात्रं' विशेषेस सम्बद्धं, 'श्रवसानं' इदं स्थानं, 'श्रसी' यजमानाय, 'यमे। ददातु' ॥

कस्यः । धिवतैनानि शरीराणि इति धीरं युनिक्त, षड्गवं दा॰ इत्रगवं चतुर्विश्वतिगवं वेति । पाठस्त । (॥) धिवितैनानि शरीराणि तानि शरीराणि पृष्टिये मातुरुपस्य श्राद्धे। तेमि-र्युज्यन्तामधियाः(६) ॥ १ ॥

(१) शुनं वाद्याः शुनन्ताराः शुनं क्षेषतु लाक्ने खं।

• तेऽभियुष्यन्तामित्रयाः"(१) इति । 'सविता' प्रेरकः परमेश्वरः, 'सातुः' माहस्वानीयायाः प्रिययाः, 'उपस्थे' उत्सन्ने, 'एतानि' 'श्वरीराणि' श्वरीरावयवस्त्रकृपाण्यस्वीनि, 'श्वाद्धे' स्वापितवान्, 'तेभिः', तैर्निमस्तरेः, 'श्रिष्ठयाः' गावः, बस्तीवर्दाः, 'युष्यन्तां' साक्त्रसेन सम्बद्धानां ॥

कलाः। ग्रुनं वाद्या इति दाश्यां प्रवयाद्यताः वट् पराचीः चीताः कवित। तच प्रथमामाद। (()"ग्रुनं वाद्याः ग्रुनवाराः • ग्रुनमसासु धत्तं"(() इति। लाङ्गलं वद्दन्ति दित 'वाद्याः' बली-वर्दाः, ते 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, वद्दन्तिति श्रेषः। बली-वर्दानां प्रेरका मनुष्याः 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, प्रेरयन्तिति श्रेषः। 'लाङ्गलं', च 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, 'कवतु'। 'वरचाः' चर्ममध्यो रक्तवोपि, 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, 'बध्यनां'। 'श्रद्वां' श्रार्गं, तीच्लाग्रलोद्दयुक्तं बलीवर्दप्रेरकं दण्डस्न, 'उदिङ्ग्य' हे कीनाश्च, बलीवर्दप्रेरलार्थसुद्यताद्वुह, 'ग्रुनासीरा' हे वास्था-दिल्ही, 'ग्रुनं' सुखं, 'श्रसासु', 'धन्तं' म्रुगाद्यतं॥ शुमं वर्षा वध्यन्ताः शुनमद्द्रामुदिङ्गय शुनीसीरा शुनम्सासं धर्तं (१)। (०) शुनीसीराविमां वाष्ट्रं यिद्विषे वन्द्रं महे क्रियः। तेनेमामुपेसि व्यतं (०)। (०) सीते वन्द्रीम हे त्वाऽवीची सभग भव। यथा नः सुभगा संसि यथा नः सुफला संसि एथियो मान

श्रथ दितीयामाइ । (०) "श्रुनामीराविमां वाचं ० तेनेमा मु-पिश्चतं" (०) दिति । श्रुनः वायुः, सीरः, श्रादित्यः, हे 'श्रुनामीरे।' वाय्वादित्या, 'दमां' पूर्वीकां श्रुनमसास धत्त मित्येतादृशीं, 'वाचं', श्रुता 'दिवि' श्रन्तरिचे, 'यत्' 'पयः' उदकं, 'चक्रयः' समादितव-की, 'तेन' उदकेन, 'दमां' भृमं, 'उपसिद्धतं' सिक्तां, कुरुतं ॥

कत्यः । उद्यम्य लाङ्गलं, धीते वन्दामहे इति धीताः प्रत्यवेद्यते, इति । पाठस्त । (ट)''धीते वन्दामहे लाविषी । यथा मः प्राप्त-खा धिंधं'(ट) इति । लाङ्गलपद्धतिः धीता, हे 'धीते', लां 'वन्दामहे' नमस्तुर्मः । हे 'सुभगे' मैशाग्ययुक्ते धीते, 'श्रवीषी' श्रधः प्रस्ता, 'भव'। 'मः' श्रस्तान् प्रति, 'यथा' येन प्रकारेण, 'प्राुभगा' धीभाग्य-ख्यका, 'धिंध' भविंध, 'थथा', च 'सुपला धिंध' श्रीभनप्रलोपेता भविंख । तथा श्रवीषी भवेति पूर्वजान्यः ॥

कच्यः । धिवतेतान प्ररीराणि र्रात मध्ये क्रष्टस श्रस्थिकुमःश्नि-द्धाति, र्रात । पाठस्त । (२)"सवितेतानि प्ररीराणि • तेभिर्दिते

<sup>\*</sup> षाधःप्रगता इति E चिक्रितपुराक्षपाठः।

तुरुपख्य आदेधे। तेभिरदिते शक्षव (१)। (१) विमुचध्वमिष्ठ्या देव्याना अतीरिका तमसस्यारमस्य। ज्वोतिरापाम सुवरगक्ष (१)॥ (११) प्र वाता वान्ति पतर्यन्ति विद्युत उद्देषिधीर्जिक्षते पिन्वते सुवः। इरा
विश्वसी भुवनाय जायते यत् पूर्वन्यः पृथिवीः

श्रमाव''(८) इति । स्वितेत्वादिः पूर्ववत् । 'तेभिः' श्रस्थिभिः निमिन्स्तिः, हे 'श्रदिते' भूमे, 'श्रं' सुखहेतुः, 'भव' ॥

नस्यः । विमुख्यध्वमित्रया देवयाना इति दक्षिणे श्रंसे वसीवर्दान्तिमुख्य, इति । पाठस्त । (१०)"विमुख्यध्वमित्रयाः ० च्योतिरापाम स्वरणवा" (१०) इति । हे 'श्रिष्ठयाः' वसीवर्दाः, 'विमुख्यं'
विमुक्ता भवत । 'देवयानाः' देवान् प्रति गमनवन्तः, वसं, 'श्रस्त'
मनुष्यजन्तरूपस्य, 'तमसः' श्रम्थकारस्य, 'पारं' परभागं प्रति, 'कतारिश्व' तारितवन्तः । 'च्योतिः' स्वर्गमार्गप्रकाश्चकं सुक्तरूपं साध्यं,
'खापाम' प्राप्तवाम, 'सुवः' स्वर्ग, 'खगवा' वयं प्राप्तवन्तः ॥

क्षाः । उद्यानेष उदुम्बरश्राख्या वा उचित, प्रवाता वानि इति । पाठस्त । <sup>(११)</sup>"प्रवाता वानि पतवन्ति • पृथिवीष्ट रेतसाऽ-वित''<sup>(११)</sup> इति । 'वाताः' पुरेवाद्यवः, 'प्रवान्ति' प्रकर्षेष म<del>ण्ड</del>्नि, क्षेत्र वायवः 'विद्युतः', 'पतयन्ति' पतिताः कुर्वन्ति । 'श्रोवधीः'

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>, प्रतिमञ्चल इति K चिक्रितपुक्तकाठः।

रेतसाऽविति(११) ।(१२)यथा यमायं शाम्यमवेषम् पर्च मा-नवाः। एवं वेपामि शाम्यः यथाऽसीम् जीवलाके भूर-यः(१२)। (१२)चितं स्व परिचितं जर्ध्वचितः अयथं प्रितरी

श्रोषधयश्च, 'उज्जिहते' उद्गक्कानि । 'सुवः' तिविभितं सुखं,
'पिन्वते' वर्धते । 'विश्वस्ते सुवनाय' सर्वप्राष्टुपकाराधं, 'इरा'
श्रुत्वं, 'जायते' । 'यत्' यस्मात्कारणात्, 'पर्जन्यः' मेघः, 'पृथिवीं',
'रितसा' खकीयेने दिकेम, 'श्रवति' रचित । तसात् पूर्वे क्रमस्नादिकसुपपत्रं॥

कलाः । पात्रां सर्वेषधोः संयुत्य त्रावपति, यथा यमायेति । पाठला (१२) (१२) (यथा यमाय हार्म्यमवपन् पञ्च जीवलोके भ्रत्यः (१२) इति । 'यथा', यमलोके 'पञ्च मानवाः' पञ्चसङ्घाकाः मनुख्यक्पाः मुख्या यमदूताः, 'हार्म्ये' हर्म्यस्य योग्यं ग्रहोपकरणजातं, 'त्रवपन्' सम्यादितवन्तः । 'एवं', त्रहमपि 'हार्म्ये' हर्म्यस्य ग्रहस्य योग्यं ग्रहोपकरणभृतमेषिधजातं, 'वपामि' प्रचिपामि । 'यथा' येन प्रकार्ने ए, 'जीवलोके' जनसमूहे, 'भृत्यः' प्रभृता , वयं 'त्रसाम' त्रभ-वाम, तथा कुर्म इति श्रेषः ॥

कल्यः । चित स्थ परिचित इत्यपरिमिताभिः प्रकेराभिः प-रिश्रित्य, इति । पाठस्त । (११)"चित स्थ परिचितः • तया देवत-स्था"(११) इति । हे प्रकेराः यूयं 'चितः' सम्पादिता भवस्य, 'परि-चितः स्थ' परितः स्थापिताः भवस्य, 'ऊर्ध्वचितः' सर्वाभ्य इष्टकाभ्य देवता । प्रजापतिकः सादयतु तया देवतया(१२)। (१४,१४) श्राप्यायस्व, सन्ते(१४,१४) ॥ २ ॥

अधियाः, श्रंगमा, सप्त चं ॥ अनु॰ ६ ॥

श्रय सप्तमोऽनुवाकः ।

ं (१) उत्ते तस्नोमि प्रिथिवीं त्वत्यर्गमं के वां निद्धको श्रद्धारियं। युतार स्थूर्णां पितरी धारयन्तु तेऽची युमः

जिं सम्पादिताः स्त्र, तादृशीनां युत्राकं 'पितरा देवता' पिट्टदे-वत्या यूयं, 'प्रजापितः', देवः, तादृत्तीः 'वः' युत्रान्, 'साद्यतु' श्रव स्वापयतु । 'तया' प्रजापित रूपया, 'देवतया', श्रक्तिरखपु-वासीदेति श्रेषः। श्रक्तिरोभिः स्वापिताः यथा ध्रुवास्त्रथात्रापि ध्रुवाः सत्यस्तिष्ठत ॥

कत्यः । श्राष्यायस्य समेतुत इति सिकता यूहित, उत्तरसा निष्टुभा राजान्यस्थेति । उभयोः प्रतीके दर्शयति । श्राष्यायस्त, सन्ने इति । श्राष्यायस्य समेतुते, सन्ते पयाः सि ससुयन्तु वाजा इति सन्त-दयं, (१४,१५ सन्ते। ) सा ने। ही इसीर्जनितेयनुवाके व्यास्थातं ॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाजे यजुरार-क्यके षष्ठप्रपाठके षष्ठाऽनुवाकः ॥ ६ ॥

#### श्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

कत्यः । सेाष्टान् प्रतिदिश्रमन्त्रीचमाण उपद्वाति, उत्ते तः से सि इत्तेतेः प्रतिमन्त्रमिति । तत्र प्रथमामादः । (१)"उत्ते तथाबि

सार्दनात्ते मिनातु(१)। (१) उपंसर्प मात्रं भूमिमेताम् -ब्व्यचंसं पृथिवी स्युशेवां। जर्णमदा युवृतिर्द-श्चिणावत्येषा त्वा पातु निर्द्धत्या उपस्थे(१)। (१) उद्यमं-

पृथिवीं ॰ सादनात्ते मिनातु" (१) इति। हे लेष्ट 'ते' लद्धें, 'पृथिवीं', 'उत्तक्षेमि' उत्कर्षेण स्तक्षां करोमि। हे पृथिवि 'लत्परि' तवापरि, 'इमं' 'लेकिं' खेक्किते दृष्यते इति लेकिः लेष्टः, तं, 'निद्धन्' खापयन्, 'श्रहं', 'ने। रिषं' तव हिंसां मा करोमि, 'एतां' लेष्टिक्पां, 'खूणां' स्तक्षं, 'ते' तव, भारो ख्या न भवति तथा 'पितरे। धारयन्तु'। 'श्रन' श्रस्मिन् देशे, 'यमः', देवः, हे लेष्ट 'ते' तव, 'सादनात्' खापनिनित्तं, 'मिन्ने।तु' खानं करोतु॥

श्रथ दितीयामाइ। (२)"उपमर्प मातरं ॰ निर्म्हत्या उपसे" (२) दित । हे लोष्ट 'एतां' 'स्विमं', 'उपमर्प' प्राप्नुहि। की दृशीं, 'मातरं' माल्खानीयां, 'उ रूयचमं' बड़िविसारां, 'ए-ियतीं' प्रथितां प्रसिद्धां, 'स्रभेवां' सुष्टु वेवितं चाग्यां। 'ऊर्णसदा' कम्मस्वत् म्दुस्ता, 'युवितः' नित्यतहणी, 'द्चिणावती' कैश्रस्युक्ता, सा 'एषा' पृथिवी, 'उपस्ते' स्रोत्सङ्गे, 'निर्म्हत्याः' पाददेवतायाः स्कामात्, हे लोष्ट लां 'पातु'॥

भय हतीयामार। <sup>(३)</sup>"उ**ङ्मञ्चल** पृथिवि मा •

म्बस्य पृथिवि मा विवाधियाः स्पायनाऽसौ भव स्प-वन्दना। माता पुषं यथा सिचाऽभ्येनं सूमि रखु<sup>(२)</sup>। (१) उद्यमन्द्रमाना पृथिवी हि तिष्ठेसि सहस्रं मित उप हि श्रीयन्तां। ते यहासी मधुश्रुते। विश्वाऽहीऽसौ शर्खाः

चित्राअयेनं स्वास हणुंं दित । हे 'पृथिवि', लेष्टिमनं 'उक्मम्रस' उत्कर्षण सुख्युक्त हुरू । 'मा विवाधियाः' श्रस्य बाधां माकाणीः, । 'श्रसी' लेष्टियः, स्वपायनं निवासस्तानं, भेगग्रह्र यं वा, यस्ताः सा 'स्वपायना', । सृष्ठु उपवञ्चनं, खेच्छा-गमनं, यस्ताः सा 'स्वपवञ्चना', । तादृशी भव । 'यथा', लेकि 'माता', 'पुनं', 'सिच' वल्लेण प्राष्टणेति, तथा 'एनं' खोष्टं, 'श्रभिदृणु' श्रस्त प्रावरणं कुरू ॥

त्रय चतुर्थीमाइ। (४) "उक्मञ्चमाना पृथिवी हि, • त्रर्णाः सम्बन्न" (४) इति । हे 'पृथिवि', 'हि' यसात्, 'उक्मञ्चमाना' उत्कर्षण सुखं कुर्वाणा, 'तिष्ठिंगे'। तसात् कार्णात् 'मितः' मोयमानाः, 'सहस्तं' खेष्टाः, 'उपत्रयन्तां' लामात्रयन्तु, एतं वा मुख्यं खेष्टमात्रयन्तु । 'ते' सर्वे खेष्टाः, 'मधुयतः' माधुर्यर-सत्राविणः, 'ग्रहाः', भूता 'विश्वाहा' सर्वेष्वण्यहःसु, 'श्रक्षे' खा- प्यमानले। हाय, 'श्रर्णाः', 'श्रृष्ण', रचितारः, 'सन्तु'॥

क्ष्यः । तिसमित्राभिधानाभिः चिर्पवयं परिकिरति, एवी-

स्त्वचं । (१) एगीर्घाना इरिणीर जुनीः सन्तु धे-नवंः। तिर्चवत्मा जजीमस्य दुर्चाना विश्वाद्यां स्त्वन-यस्पुरन्तीः ॥ १॥

(१) युषा ते यमसादेने खाधा निधीयते गृहे। श्र-श्रितिनीमं ते श्रासी(१)। (१) इदं पित्रभ्यः प्रभेरेम बर्षि-

धीना इति। पाठसु। (१) "एणीधीना इरिणीर्जुनीः व सन्तन-पन्पुरन्तीः" इति। याः 'धानाः', सन्ति ताः 'एणीः' मित्र-वर्षाः, 'इरिणीः' इरितवर्णाः, 'त्रर्जुनीः' श्वेतवर्णास्, 'धेनवः', सन्तु। तिस्ताः वत्सस्तानीया यासान्ताः 'तिस्तवत्साः', तादृष्टी धानाः 'त्रसी' प्रेताय, 'जजे' त्रस्तर्म, 'दुष्टानाः', 'विश्वाद्या' सर्वेध्वदःसु, 'श्वनपस्पुरन्तोः' त्रपस्पुरणेन प्रातिकूख्यप्रतिभाषेन रहिताः, 'सन्तु'॥

कत्यः । श्रभिवान्याये दुग्धस्यार्धश्चरावे मन्यः निर्पषयोपम-थितः श्रामपात्रस्यः तं दिल्यत उपद्धाति, एषा ते यमग्रादने इति । पाठस्त । (१) 'एषा ते यमग्रादने ॰ नाम ते श्रमें।''(१) इति । श्रे प्रेत 'ते' तव, 'यमग्रादने' यमस्य स्थाने, 'ग्रश्चे', 'एषा' मन्यरूपा, 'स्वधा' श्रश्नात्मिका, 'निधोयते' स्थायते । 'श्रमों', हे देवदत्त-नामक प्रेत 'ते' तव, 'श्रवितिनीम' चयरहिता स्रमु॥

कत्यः। समूखं वर्षिर्दे चिणा सृणाति, द्दं पित्रभ्यः प्रभरे-म वर्षिः दति। पाठन्तु । (०)"द्दं पित्रभ्यः ॰ यम्या संविदानः"(०)

<sup>\*</sup> जिः प्रसंखापमिथत इति F, K, चिक्रितपुक्तकद्वयपाठः।

र्देवेग्या जीवन्त उत्तरमारेम। तत्त्वेमारोहासे मेथ्यो भवं यमेन त्वं यग्या संविद्ानः (०)। (०) मा त्वा वृष्टी स- म्वाधिष्टां मा माता पृष्टिवि त्वं। पितृन् ह्यच गच्छा- स्थेधासं यमराज्ये (०)। (०) मा त्वा वृष्टी सम्बाधिष्टां मा

इति । 'इदं' 'वर्ष्टिः', 'पिद्यभ्यः' पिचर्षे, 'प्रभरेम' प्रकर्षेण सृशीम। वयन्तु 'जीवन्तः', एव 'तत्त्वमाराष्ट्रासः' परमार्थतत्त्वमाराढुकामाः, 'देवेभ्यः' देवार्थे, 'उत्तरं' उद्गततरं, श्रतिष्रयेने त्कष्टतरं, वर्षः 'भरेम' सम्पाद्याम । हे प्रेत 'लं', 'यमेन', 'यम्या', च 'संविद्रानः' एकमत्यङ्गतः, 'मेधो भव' श्रम्हतसेवनयोग्यो भव ॥

कत्यः। पालाश्चान् परिधीन् परिद्धाति, मा ला द्यज्ञाविति, पूर्वापरावुत्तरया द्विणात्तराविति । तच प्रथमामाइ । (ट) मा ला द्यजी सम्बाधिष्टां ॰ गच्छाखोधाधं यमराक्ये (ट) दित । हे प्रेत लां 'ट्यों।' पूर्वापरपरिधिक्षपावेती, 'मा सम्बाधिष्टां' बाधितं मा कुदतं। हे 'पृथिवि', 'लं', ऋषि 'माता' माद्यक्षानीया सती, मा बाधिष्टाः। 'हि' प्रविद्धान्, 'पित्वन्', 'श्रच' खाने, 'गच्छािस' हे प्रेत प्राप्तुहि । 'यमराज्ये' यमस्य देशे, 'एधासं' एधस्व, वर्धस्व ॥

श्रथ दितीयामार । (१) 'मा ला हकी सम्बाधेशां • यमराज्ये विराजिस"(१) दति । दे प्रेत लां 'हकी' दक्किक्तर- माता पृथिवी मही। वैवंखतः हि गर्कास यमराज्ये विराजसि<sup>(२)</sup>। (१९) नुलं खवमारी हैतवुलेनं पृथे। दिश्विधि। सत्वं नुलक्षेवा सृत्वा सन्तर् प्रत्रोत्तर (१९)॥२॥ (१९) सुवितेतानि श्रीराणि पृथिये मातु दृपस्थ-

परिधिक्पावेता, 'मा सम्बाधेयां' सम्बाधितं मा कुक्तां । 'माता' माढक्षानीया, 'मही' महती, 'पृथिवी', मा बाधिष्ट । 'हि' प्रसिद्धं, 'वैवस्ततं' सूर्यपुत्रं यमं, 'गच्छासि' प्राप्नुहि । 'यमराज्ये' यमस्य देशे, 'विराजिस' विशेषेण राजमाना भव॥

कलाः । मध्ये नलेषीकान् निद्धाति, नलं सविमिति । पाठस्तु । (१०) "नलं सवमारोइ ० समार प्रतरोत्तर" (१०) इति । नल- सब्देन जलमध्ये ससुत्पन्नः हण्विभेष उच्यते । हे प्रेत लं 'नलं 'सवं' हण्विभेषक्रपं सवनहेतुं, 'एतं 'मारोइ' । तेन 'नलेन', 'पयः' मार्गान्, 'म्निहि' लं मनुक्रमेण प्राप्नुहि, । 'सः' तादृषः, 'लं', 'लनसवः' नलक्षेण सवेन युक्तः, 'स्रता', 'सन्तर' पिहलोक- मार्गक्षं ससुद्रं सम्यक् तर, 'प्रतर' प्रकर्षेण तर, 'उत्तर' उत्कर्षेण तर, 'जनर' उत्कर्षेण तर । मार्गे नानाविधे पद्रवपरिहारा भिप्रायेण नानाविधन्तरण- मुक्यते ॥

कस्यः । पुराणेन सर्पिषा अरोराणि स्वम्नुप्तानि सम्तर्पे उत्त-रत त्रासीनः त्रमम्बीसमाणे दर्भेषु निवयति, सवितेतानि अरोराणि इति । पाठस्त । (११):'सवितेतानि अरोराणि • तेभ्यः पृचिवि श्रादंधे। तेथाः पृष्टिवि शक्षेव (११)। (१९) वहुँ ता स्वयैन्ते चर्म्या । चर्म्या वार्त्माता चाञ्च गक्कं पृष्टिवीं च धमेखा। श्रुपोवा गक्क यदि तचे ते हितमार्चधीषु प्रतितिष्ठा शरीरै:(१९)। (१९) पर्रं सत्थे। श्रनुपरेहि पन्यां यस्ते स्व-

श्रक्षाव" (११) दति । 'एतानि' 'श्ररोराणि' श्ररोरावयवरूपाधि श्रस्त्रोनि, माहस्त्रानीयायाः पृथियाः 'उपस्ते' उत्सङ्गे, 'सिवता' प्रेरको देवः, 'श्रादधे' सर्वतः स्त्रापयति । हे 'पृथिवि', 'तेश्वः' श्रस्तिभ्वः, 'श्रं' सुखहेतुः, 'भव'॥

कत्यः । अधैनसुपितष्ठन्ते, षहोता सर्धन्ते चपुर्गच्छत वात-मात्मा द्यां च गच्छ पृथीं च धर्मणा। अपे। वा गच्छ यदि तच ते हितमे। वधीषु प्रतितिष्ठा अरीरैः इति । (१९मन्त्रः ।) यः षहो-ष्टसञ्ज्ञको मन्त्राभिभानी देवः अस्ति तदनुग्रदेण हे प्रेत लदीवं 'चपुः', 'सर्शकुच्छतु', इति ये। जनोयं। अयस्य मन्त्रः प्रथमानुवाके यहास्थातः ॥

कराः। भुक्तभोगेन वाससा प्रस्थितुक्षित्रस्ञ्चेपर्युपरि त्रिरे। दिखणा व्यदस्थिति, परं स्टत्यो प्रनुपरेष्ठि पन्यामिति, प्रथास्य कपालानि सुसिक्षित्रानि सिक्षनित्त यथा एषु उदकक्ष तिष्ठेत्, इति। पाठस्त । (११) परसृत्यो प्रनुपरेष्ठि शीरिषो मोत वीरान् (११) इति । हे 'स्त्यो', 'देवयानादितर', 'यः' पन्याः, 'ते स्वः' तद इतरा देवयानात्। चर्युषाते शृख्वते ते ब्रवीमि मा नेः प्रजार रौरिषो मोत वीरान्(११)। (१४)शं वातः शर चि ते घृष्णः शर्म ते सन्त्वोषधीः। कल्पन्तां मे दिर्शः

ख्यक्षतः, तं, 'परं पन्थां' देवयानात इतरं तं मार्गं, 'म्रनुपरेडि' मनुक्रमेण प्राप्तृडि। 'चनुमते' साधुदर्भिने, 'ग्रूखते' म्रसादिम्नशीनां
श्रोचे, 'ते' तुम्यं, एकं वचनं 'ब्रवीमि'। 'नः' म्रसादीयां, 'प्रजां'
पुचादिक्षां, 'मा रीरिषः' मा विनागय, 'उत' म्रपिच, 'वीरान्'
मूर्रान् सत्यानिप, मा रीरिषः,॥

कलाः। भुक्तभोगेन वासमा शरीराणि प्रच्हाच उदपाचेण उदुम्बरश्चाखया वेचिति, शं वात इति । पाठसः। (१४) शं वातः श्रष्ट्र ते घृणिः कल्पन्तासे दिशः श्रग्माः (१४) इति । 'वातः वायुः, 'ते' तव, 'शं' सुखं, करोतः। 'घृणिः' दीयमानः श्रादित्यः, 'हि' प्रसिद्धः, 'ते' तव, 'शं' सुखं, करोतः। श्रोषध्यस्र 'ते' तव, शं, सुखं प्रति हेतवः, 'सन्तु'। 'दिशः', स्वाः, 'से' मम, 'श्र-ग्माः' सुखप्रापिकाः, " 'कल्पन्तां' समर्था भवन्तु॥

कल्पः । इष्टकाः प्रतिदिश्रमनन्वीचमाण् । उपदधाति, पृथिव्यास्त्रा

<sup>\*</sup> सुखदायिका इति E चिक्रितपृक्तकपाठः। † प्रतिदिश्रमन्त्रीच्यमाख इति F चिक्रितपृक्षकपाठः।

श्रामाः (१४) । (१६)पृष्टियास्त्री स्त्रोके सीद्यास्यमुख श्रमीऽसि पितरें। देवतं । प्रजापंतिस्त्वा, सादयतु तयी देवत्रया (१६) ॥ (१६,१०) श्रम्तिरेष्टस्य त्वा दिवस्त्री दिशां त्वा नार्कस्य त्वा पृष्ठे ब्रधस्य त्वा विष्टपं सादयास्यमुख्य श्रमी-

ले ले साद्यामि इत्येतैः प्रतिमक्तं प्रतिदिशं मध्ये पञ्चमीकां इलिखेन षष्ठीमिति। तच प्रथममक्तमाइ। (१६) 'पृथिव्यास्वा ले ले ले त्या देवतया" (१६) इति । हे इष्टके व्यां 'पृथिव्याः',
'ले किं खाने, 'साद्यामि' खापयामि। 'श्रमुख' प्रेतस्त, 'श्रमीसि' सुखहेतुरिष। 'पितरः', तव 'देवताः' खामिश्रताः, 'प्रजापितः', देवः, वां श्रव 'साद्यतु' खापयतु। 'तया' प्रजापित'देवतया' खापिता सतो, भुवा सीद, यथाङ्किरोभिः खापिता, तद्दत्।
श्रवाङ्किरखभुवा सीदेत्येतावदधाहर्क्तवं॥

श्रथ दितोयादीन् षष्ठ्यनान् पश्चमकानाइ। (१६,६०)
"श्रमरिचस्य ला दिवस्ता ॰ प्रजापितस्ता सादयतु तया
देवतया"(१६,९०) इति । हे दितोयेष्टके लां (श्रम्मरिच-स्व', स्नोके सादयामीत्यनुषच्य पूर्ववद्वास्थेयं। हे हतीवेष्टके लां दिवः', साके सादयामि । हे चतुर्थेष्टके लां दिशां', स्नोके सादयामि । हे पश्चमेष्टके लां 'नाकस्त पृष्ठे' स्वर्गस्कोपिर, साद- ऽसि पितरें। देवता । प्रजापितस्वा सादयतु तया देवत्रया<sup>(१९</sup>, १०) ॥ ३ ॥

अनेपस्फुरन्तीः, उत्तर, देवतया, दे च ॥ अनु ० ॥

### श्रयाष्टमोऽनुवाकः ।

(१) ऋपूपवान् घृतवाः ऋरोइ सीदतूत्तसुवन् पृषि-

यामि । हे षष्ठेष्टके लां 'ब्रष्ठस्व' श्वादित्यस्व, 'विष्टपे' स्थाने, 'साद-यामि' । सर्वनानुषङ्गरोतनाय सादयामीत्यादेः पुनः पाठः ॥

द्दति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरार-च्यके षष्ठप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः॥ ७॥

#### श्रथाष्टमे।ऽनुवाकः ।

कत्यः । एवं चक्न, अपूपवानिति, प्रतिमक्तिनिति । तत्र प्रथममन्त्रमाद । (१,४)"अपूपवान् घृतवाश्चदरेष्ठ सीदत्वत्तभ्ववन् । प्रजापतिस्ता सादयत् तया देवतया (१,४) । पक्का भद्धाः पिष्टविका-राः अपूपाः, ते यस चरोः सन्ति सः अयं 'अपूपवान्' । तथा 'घृतवान्' प्रभ्रतघृतयुक्तः, तादृषः 'चहः', 'इष' अस्मिन् स्थाने, पूर्वसां दित्रि 'आसीदतु' स्पवित्रतु, । किं सुर्वन्, 'प्रथिवीं', एतां वीं द्यामुतापरि । यो निक्ततः पश्चिक्ततः सपर्यत् ये दे-वानां घृतभागा दृष्ट स्थ । एषा ते यमसादेने स्वधा निधीयते गृहेंऽसो । दश्चीक्षरा तार रेक्सस्व तां गेपाय-स्व तां ते परि ददामि तस्यां त्वा मा देभन् पितरे दे-वर्ता । प्रजापंतिस्वा सादयतु तथा देवत्या (१) । (९,६)

'उत्तस्तुवन्' अर्धे साथां कुर्वन्, 'उत श्रिप स, 'शां' शुक्ते कं, 'उपरि' अर्धभागे, उत्तस्तुवन्। 'देवानां', मधे थे देवित्रेषा यूयं 'दह' श्रिसन् उपधाने, 'घृतभागाः स्त्र' घृतसेविना अवश्व। ये यूयं 'शेनिकतः' स्तानकारियः, 'पिश्कतः' मार्गकारिस्त , यनाः 'सपर्यत' परिचरत। 'श्रमा' देवदत्तादिनामक हे प्रेत, 'ते' तव, 'श्रमसादने' यमस्य स्त्राने, 'ग्रहे', 'एषा स्त्रधा' एतस्त रूपमन्नं, 'निधीयते' नितरां स्त्राध्यते। दश्रसङ्क्षाकानि श्रवराणि मन्त्रविश्वे-यस्त्रपेण प्रतिपादकानि यस्त्रास्त्ररूपायाः स्त्रधायाः सन्ति, सा द्यं 'दश्रक्षरा', तादृशी या स्त्रधा विद्यते, 'तां' स्त्रधां, हे प्रेत 'रचस्त्र'। 'तां गोपायस्त्र'। स्तर्रुपोण्डवाभावः, रच्चं। भेगिदश्रायामपि उपद्रवाभावः, गोपायेत्रानेनोस्त्रते। 'तां' तादृशीं स्त्रधां, 'ते' तुभ्यं, 'परिद्दामि'। श्रत्र देवतारूपा थे पितरः ते सर्वे 'तस्तां' स्त्रधार्यां, त्यां प्रेतं, 'मा दभन्' हिंसितं मा कुर्वन्तु। प्रजापितिरित्यादि पूर्ववत्॥

श्चपूर्वाञ्छृतवान् स्रोरवान् दर्धवान् मधुमाःश्व-बरेड सीदतूत्तभुवन् पृष्टिवी चामुतापरि । योनि-कर्तः पिषकर्तः सपर्यत् ये देवानाः शृतभागाः श्रीर-भागा द्धिभागा मधुभागा द्वह स्य। एवा ते यमसाद्ने स्वधा निधीयते गृदेःसा। श्वतास्र्याः सहस्रोह्मराऽयुत्ताः-श्वराऽचुंताक्षरा ताः रेक्षस्व तां गे।पायस्व तां ते परिं-ददामि तस्यां त्वामार्दभन् पितरी देवता। प्रजा-र्पतिस्वा सादयत् तया देवतया (९,५) ॥१॥

श्रुपवानसाः, दर्शं ॥ श्रनु॰ ८॥

श्रय द्विवादिमधानाचतुर्दिचु च इयधानविषयान् मन्ता-नाइ। <sup>(९,४)</sup> भपूपवान् भट्सवान् चोरवान् • सादचतु तया द्भेव नया''(<sup>१,५)</sup> इति । श्रव ग्रृतवानित्यादिपरचतुष्ट्येन मन्त्रभेदो **द्र्ष्टयः । घट्तभागा इत्यादीन्य**पि चवारि पदानि, क्रताचरे• त्यादीन्यपि चवारि पदानि, चतुर्व्वपि मन्त्रेषु विभज्य योजनीयानि। 'इन्द्रतं' सम्बक्पकां पयः, 'चोरं' पथे। मात्रं। श्रान्यत् पूर्ववत् ॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधशोये वेदार्धप्रकाशे यजुरार-च्छके षष्ठप्रपाठके ऋष्टमोऽनुवाकः। ८॥

<sup>\*</sup> स्वयूपवाम् दशः इति J चिक्रितपुक्तवापाठः।

### श्रथ मवमाऽनुवाकः।

() गृतास्ते ख्या श्रम्हताः करोमि यास्ते धानाः पर्-किर्ाम्यच। तास्ते यमः पितृभिः संविद्दानाऽच धेनूः का-मदुधाः करोतु()। (१) त्वामर्जुनी विधीनां पर्या ब्रह्मास द-दिदुः। तासी त्वा मध्यादाद्धे चरुग्या श्रपिधातवे(१)।

### श्रथ नवमेऽनुवाकः।

कलाः । तिलाभिमित्राभिधानाभिक्तः प्रस्कं परिकिरित, एताले खधा त्राह्मताः करोमि इति । पाठसः । (१)"एताले खधा त्राह्मताः ॰ कामदृष्ठाः करोतु"(१) इति । हे प्रेत 'ते' लद्षे, 'त्राच' त्राखां चिता, 'या धानाः' स्रष्टतण्डुलक्षाः, 'परिकिरामि' परिता विचिपामि । 'एताः' धानाः, 'ते' लद्षे, 'त्राह्मताः' विनावरहिताः, 'खधाः' त्रालक्षणः, 'करोमि' । 'यमः', देव, 'ते' लद्षे, 'पिष्टभिः', 'संविदानः' ऐकमत्यङ्गतः सन्, 'ताः' धानाः, 'त्राच' खाने, 'कामदुषाः' कामप्रापिकाः, 'धेनूः' धेनुक्पाः, 'करोतु'॥

कत्यः । श्रोषधिस्तम्बान् प्रतिदिश्रमन्वीचमाण उपद्धाति, बा-मर्जुनेति, प्रतिमन्त्रमिति । तत्र प्रथमामाद । (१)"तामर्जुनीषधीनां । चह्नभी श्रपिधातवे"(१) दति । तेषु मन्त्रेषु श्रर्जुनदूर्वाकाश-दर्भश्रन्दाः दृणविश्रेषवाचिनः, प्रसिद्धाः । दे 'श्रर्जुना'स्बद्धः

<sup>\*</sup> बाददे इति A, B, G, J, I, चिक्रितपुत्तकपश्चकपाठः।

(२) दूर्वा खोर स्तम्बमा हरेतां प्रियतमां मर्म। इमां दिशं मनुष्या खां स्याष्टा दन् विरोहत् (२)। (४) का श्राना १ स्तम्बमा हर् रक्षं सामपं हत्ये। य एतस्ये दिशः प्रार्भ-वस्त्र घाये। यथा ते नाभवन पुनः (४)। (४) दभी खोर स्त-

,त्वां,' 'ब्रह्माणः' श्रभिज्ञा विप्राः, 'श्रोषधीनां पय इत्' सर्वासा-मोषधीनां सारमेव, 'विदुः' जानन्ति । 'तासां' श्रोषधीनां,'मधात्' सकाश्चात्, त्वां 'श्रादधे' श्वानीय खापयामि । किमर्थे, 'चक्त्यः' 'श्रपिधातवे' चक्रणामपिधानार्थे ॥

श्रय दितीयामार । (१)"दूर्वाणाः सममार । स्विष्ठाःमु विरोश्तः"(१) इति । हे प्रेत 'दूर्वाणां', यमस्थिनं 'सम्म', 'श्राहर' खोतुद । 'एतां' दूर्वां, 'मम' खख, 'प्रियतमां', विद्वोति श्रेषः । 'मनुखाणां', यमस्थिनीं 'इमां' दिणां, 'दिशं', 'श्रनु', सा दूर्वा 'श्रियष्ठा' प्रश्वता, 'विरोश्तः' विविधमङ्कुरसुत्पाद्यतु ॥

श्रथ हतीयामाइ। (४) "काश्वानाष्ट्र स्वत्माइर व्यथा ते नाभवन् पुनः" (४) इति । हे प्रेत 'काशांख्यानां हणानां 'स्वत्नं', 'श्वाइर' स्वीकुर । किमधें, 'रचमामहत्ये'। 'एतस्ये' पश्चिमायाः, 'दिश्वः', 'श्रषायवः' श्रषं पापमुपद्रविमक्कनाः, 'ये' वैरिणः, 'पराभवन्' पराकनीरः श्रायन् । 'ते' वैरिणः, 'यथा', 'पुनः', 'नाभवन्' न भविष्यन्ति, तथा काश्रसानं स्वीकुर ॥

श्रय चतुर्थीमाइ। (६)"दर्भाषाः सम्मादर • काष्ट-

स्ममार्चर पितृणामार्षधी प्रियां। श्रम्बर्धे मूर्खं जीवा-इन् काण्डमधी कर्षं ॥१॥

ं(१,०) स्रोकं पृंशता श्रस्य स्ट्रदेशहसः(१,०)। (०) श्रं वातः श्रः हिते धृष्णिः शर्मते सन्वेषिधोः कर्णन्तां ते दिशः संवाः(०)। (८) इद्मेव मेताऽपरामार्तिमाराम् काञ्चन

मधा फेलं"(१) इति । हे प्रेत दर्भमन्तिमनं 'स्तम्बं', खोहुद् । इमां 'त्रोवधों', 'विद्यणां', 'प्रियां', विद्वीति प्रेवः । 'त्रखें' दर्भ-कृपाया त्रोवध्याः, 'मूलं', 'क्रनुजीवात्' यनुक्रमेण जीवतु । तथा 'काएडं', 'फलं', च 'त्रनु' क्रमेण, जीवतु, वर्धतामित्यर्थः ॥

कत्यः। खोकं प्रश्नेति लोकमृषा उपर्धाति, उत्तरया प्रीचेखनुविकिरति इति। तथेर्मिक्षयोः प्रतीके दर्भयति। (६,०) 'स्तेकं पृषता श्रस्य सहदोत्त्यः' (६,०) इति। लोकं पृष क्लिट्रं पृषेत्येको मन्तः।
ता श्रस्थेति दितीयः। एते। चोभी श्रपेत वीत दस्यनुवाके व्यास्त्राते॥

कत्यः । उदपात्रेष उदुम्बर्ज्ञाखया वा उत्ति, प्रं वात इति। पाठन्तु । (क)''प्रं वातः ग्रष्ट्र हि॰ ते दिन्नः सर्वाः''(क) इति । अवं मन्त्रः सप्तमानुवाके व्याख्यातः । ते सर्वा इत्येतावानेव विश्रेषः॥

कलाः । उपतिष्ठते, इदमेवेति । पाठन्त । (१)"इदमेव मेतोप-रां ॰ मित्रेण वक्णेन च''(१) इति । इदानीं वर्त्तमानं 'इदमेव' एकं राई सम्पन्नं, 'इतः', 'श्रपरां','कां', चिदपि 'श्रासिं', 'आराम' तवा तद्त्रिश्यां कृतं मिचेण वर्षणेन च<sup>(२)</sup>। <sup>(१०)</sup>वृष्णे। वारयादिदं देवा वनस्पतिः। श्रात्य निच्छेत्ये देवाच् वनस्पति<sup>';(१०)</sup>। <sup>(१९)</sup>विधंऽतिर्मि विधार्यासम्द्रमा दे-वाश्सि<sup>(१९)</sup>। <sup>(१२)</sup>श्मि श्रमायसम्द्रमा देवाश्सि<sup>(१२)</sup>।

मा प्राप्नुवाम। 'तत्' ऋसादभीष्टं, 'ऋश्विश्यां', देवाश्वां, 'मिन्नेण', 'वर्षोन', 'च', 'तथा इतं' सन्पादितं॥

कत्यः । वादणप्राखां पुरस्तान्त्रिदधाति, वद्यो वारयादिति । पाठस्त । (१०) "वद्यो वारयादिदं ० देवाच वनस्यतिः"(१०)
दित । त्रयं 'वद्यां 'ख्यः 'वनस्यतिर्देवः', 'ददं' कष्टं, 'वार्यात्'
निवारयत । तथा सः 'वनस्यतिः', 'त्रान्धें' त्रन्यस्य श्रपि वाधायाः,
'निर्क्तें पापदेवतायाः, 'देवाच', वैरिक्ततात्, पास्यत्विति ग्रेषः ॥

कस्यः। विधृतिसेष्टिमुत्तरतः, विधितरिष इति। पाठस्त । (११)''विधितरिष ॰ देवाःशिय''<sup>(११)</sup> इति । हे सेष्टि सं 'विधितः' विधारकः, 'श्रिष'। श्रतः 'श्रस्ततः सकाश्रात्, 'श्रघा' पापानि, 'देवांषि' वैराणि च, 'विधारय' वियुज्यान्यच स्थापय ॥

कथा: । श्रमीश्राखां पद्यात्, श्रमि श्रमथिति । पाठस्तु । (१२)"श्रमि श्रमथ ० देवाः सि"(१२) इति । हे 'श्रमि' एतं स्थामकट्स, 'श्रसात्' श्रसातः, 'श्रवा' पापानि, 'देवांसि' वैरापि स, 'श्रमथ' ॥

(११) यव यवयासाद्या देषी शसि (११)। (१४) पृथिवी गेका-क्तारिक्षं गक्क दिवं गक्क दिशें गक्क सुवंग-क्क सुवंगक दिशें गक्क दिवं गक्कान्तरिक्षं गक्क प्र-थिवों गेक्कापो वा गक्क यदि तर्च ते दितमोषंधीषु प्रतितिष्ठा शरीरैः (१४)। (१४,९८) श्रश्मन्वती रेवतीर्थदै देवस्य सवितुः पविचं या राष्ट्रात्पन्ना दुद्यन्त मे सस्परि धाता पुनातु (१४,९८)॥ २॥

श्रयो फर्लं, धाता पुंनातु ॥ श्रनु॰ ८ ॥

कल्पः । यवं दिचलतः, यव यवयेति । पाठस्त । <sup>(१६)</sup>"यव यवय ॰ देवाः सि"<sup>(१६)</sup> दति । पूर्ववद्यास्त्रेयं ॥

कत्यः। यथैनमुपितष्ठते, पृथिवीमिति। पाठसः। (१४)"पृथिवीं गच्छान्तरिष्ठं ॰ प्रतितिष्ठा प्ररीरे:"(१४) इति । यारोष्ठावरे द्वास्थां पृथिव्यादिस्वर्गपर्यन्तप्राप्तिवाक्यानि स्पष्टानि। यपे।वेत्यादिस्द प्रय-मानुवाके व्यास्थातः ॥

कत्यः। जधनेन चितिं कर्षादि समानमिति। तयास्त्राणां प्रती-कानि दर्भयति। श्रम्भवतीरेवतीः, यदे देवस्त सर्वितः पविचं, या राष्ट्रात्पन्नात्, उदयन्तमसस्यरि, भाता पुनालिति। (१५,१८-मन्दाः।) एते च मन्त्रासृतीयानुवाके खास्त्राताः॥

रति सायनाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्यप्रकाचे यजुरा-रण्यने षष्ठप्रपाठके नवमाऽन्वाकः॥ ८ ॥

#### श्रय दशमाऽनुवाकः।

(१) आरो इतायुर्जरसं यणाना श्रमपूर्वं यतमाना यित्र । इह लष्टा सुजनिमा सुरत्ने। दीर्घमायुः कर-तु जीवसे वः(१) । (१) यथाऽ होन्यनुपूर्वं भवेन्ति यथुर्तवं

#### त्रय दशमाऽनुवाकः।

कलाः। नवन्यां यष्टायां यश्चीपवीती श्रन्तरा पामं सामान-स्वाग्निमुपममाधाय मन्यित्वीर्य श्रपरेणाग्नि लेक्कितं चर्म श्रानुष्ठं प्राचीनगीवमुत्तरलेकामालीर्थ तदेतसमालिने। श्वातीनारोष्ठ्यति, श्वारोष्ठत इति। पाठन्तु। (१)"श्वारोष्ठतायुर्जरसङ्गृणानाः • करतु जीवने वः"(१) इति। हे श्वातयः यूयं 'जर्म ग्रणानाः' जराव-स्वां प्रार्थयमानाः, 'श्वायुः' श्वायुषे हेतुस्रतं चर्म, 'श्वारोष्ठत'। 'श्वनुपूर्वे' व्येष्ठमनु कनिष्ठा यथा भवति तथा, 'यतमानाः' प्रयत्नं सुर्वन्तः, 'यतिष्ठ' श्वारोष्ठणप्रयत्नं कुरुत, 'इष्ट' कर्मणि, 'लष्टा' प्रविषां पापानां तनूकर्त्ता, श्रयमाग्निः, 'सुजनिमा' श्वाभन्न नजन्ना, 'सुरुतः' भक्तेभ्या देशैः श्वाभनेरत्ने हपेतः, 'वः' युष्वभ्यं, 'दीर्घमायुः,' करोतु। 'जीवमे' जीवनाय\*॥

कल्पः । त्रधैताननुपूर्वान् प्रकल्पयति, यथाऽहानि इति । पाठस्त । <sup>(१)</sup>''यथाहान्यनुपूर्वे • त्रायृंषि कल्पयैषां''<sup>(१)</sup> इति ।

<sup>\* &#</sup>x27;इन्द्र' खिन् वर्मीय, 'वः' युद्यानं, जीवनाय, 'सजिनमा' ग्री-भनजने पितः, 'स्टलः' ग्रीभनाभरयोपितः, 'लटा' प्रजापितः,'दीर्घमा-युः', 'नरतु' क्रयोतु, 'जीवसे' जीवनाय। इति ॰ चिक्रितपुत्तनपाठः।

कृतिभर्यन्ति क्लृप्ताः। यथा न पूर्वमपेरा जहात्येवा धी-तरायू रिव कल्पयेवां (१)। (१) न हिते अप्रे तन्दै क्लूरं च-कार् मर्तः। कृपिबैभिक्ति तेर्जनं पुनर्जरायुगारित । अपे नः ग्रोप्रंचद्घमग्रं गुणुध्या र्यि। अपंनः ग्रोप्रंच-

'चया', खोके 'श्रहानि' दिनानि, 'श्रनुपूर्वे' 'भवन्ति' प्रतिपत् दिन्तीयाहृतीया चेत्येवमनुक्रमेणैव वर्त्तम्ते । 'चया', च वसन्ता'छृत-वः', 'ऋतुभः', जन्तरोत्तरेः, 'क्रृप्ताः' सम्बद्धाः, 'चन्ति' मच्छन्ति, वर्त्तन्ते । 'चया', च 'पूर्वे' पितरं, ज्येष्टं वा, 'श्रपरः' पुषः, किष्ठो वा, 'न जहाति' न परित्यजित । हे 'धातः' प्रजापते, 'एव' एवं, श्रनेनेव प्रकारेण, 'एवं' श्रातीनां, 'श्रायूंषि', 'कष्णव' सम्पाद्य ॥

कला:। श्रय वार्षोन श्रुवेष वार्षां सृति चतुर्यद्दितमाञ्चं गरहीला जुहाति। न हि ते श्रग्ने तन्वे कूरं चकार मर्त्यः। कपि-र्वभित्त तेजनं पुनर्जरायु गारिव। श्रप नः श्रोग्राच्यममग्ने श्राह्म्या रियं। श्रप नः श्रोग्राच्यचं स्त्रयवे खाहेति। (१ मन्तः।) हे 'श्र्मो', 'ते' तव, 'तनुवे' श्ररीरायं, 'मर्त्यः' मनुष्यः, 'कूरं' खयं व्यापारं, 'न हि चकार'। 'कपिः' 'कपित्रचेष्टाकारी मनुष्यः, 'पुनः', 'ते- जनं' उत्तेजनं यथा भवति तथा, 'वभित्त' दीपयति। तच हु-ष्टानः, 'गारिव जरायुः' यथा गाः खगर्भस्य रचार्थं जरायुपरं सम्पाद्यति, नतु कूरं करोति, तदत्। 'नः' श्रस्पदोयं, 'श्रभं

द्यं मृत्यवे खाडां(१)। (१) श्रुन्द्वार्डमृन्वारंभामहे खु-स्तये। सन् इन्द्रं इव देवेभ्ये। विद्वाःसम्पारंगोभव(१)॥१॥ (१) दमे जीवा वि मृतेरावंविर्त्तिक्षभूद्भद्भा देवह्नंतिनी श्रुष्ट। प्राञ्जीऽगामा कृतये इसीय द्राधीय श्रायुं: प्र-

पापं, 'श्रपत्रोग्रह्यत्' श्रपगतं यथा भवति तथा दोषतां, द्वातां । हे 'श्रग्ने', 'र्रायं' धनं, 'ग्रह्महृध्य' श्रतिश्रयेन श्रद्धं खुद्द । पुनर्षि 'नः' श्रस्नाकं, पापं श्रपगतं यथा भवति तथा द्वातां । तद्धं 'स्टायवे', देवाय, खांज्जतमिदमस्तु॥

कस्यः । उत्तरेणाग्निं रोहितोऽनद्वान् प्राष्ट्रीखोऽविखितो भ-वित तं ज्ञातयोऽन्याभरन्ते, श्रनद्वाहिमित । पाठस्त । (४)''श्रनद्वा-इमन्यारभामहे विस्पारणो भव''(४) इति । 'खस्रये' हेमाय, एतं 'श्रनद्वाहं', वयं 'श्रन्यारभामहे' हस्तेन स्पृत्रामहे । हे श्रनद्वन् 'सः' लं, 'देवेभ्यः' देवार्थे, 'इन्द्र इव', 'नः' श्रद्धाद्ये, 'विक्तः' दाह्कः, \* 'सम्पार्णः' सम्यक् पारं प्रति नेता च, 'भव' ॥

कस्यः । प्राञ्चो मच्चिनि, इसे जीवा इति । पाठस्त । (॥) इसे जीवाः ॰ प्रतरान्द्धानाः" (॥) इति । 'इसे जीवाः' ज्ञातयः, 'स्टेतेः', वियुच्य 'त्राववर्त्तन्' त्राहत्ताः । केनाभिप्रायेणेति तदुच्यते, 'त्रद्य' ऋखिन् दिने, 'नः' श्रस्माकं, 'भद्रा' कख्याषरूपा, 'देव-

<sup>\*</sup> वाद्यकारति K चिक्रितपुक्तकपाठः।

त्रां द्धानाः (६) । (६) खुत्योः पृदं यापर्यन्तो यद्भेम द्रा-धीय आयुः प्रत्रां द्धानाः । श्राप्यार्यमानाः प्रजया धनेन शुद्धाः पूता भवष यज्ञियासः (६) । (०) द्रमं श्रीवेभ्यः पर्धिं देधामि मा ने । द्नुगाद्परो श्रीकेतं । श्रतं

हितः' देवानामाङ्गानिकया, 'श्रस्तत्' भवति । 'नृतये' मनुष्यचय-निमिन्तं, 'इषाय' इाखार्थे, हर्षार्थमित्यर्थः । 'प्राञ्चः' प्राञ्चः, प्राञ्चाबाः सन्तः, 'श्रगाम' वयं गच्छामः । की हृशा वयं, 'द्राषीय श्रायुः' श्रत्यन्तं दीर्घमायुः, 'प्रतर्गं' दति, प्रकर्षेण, 'द्धानाः' धार्यनः ॥

करणः। जघन्यः श्रमीशाखया पदानि खोपयते, चित्योः पदमिति। पाठस्त । (() "मृत्योः पदं योपयन्तः • भवध यश्चियासः" (()
दिति। 'मृत्योद्धपस्य श्रमे दुद्धः, 'पदं' खानं, 'यो खोपयनः'
रजसा प्रष्ट्याधमानाः सन्तः, 'यदा', 'एम' गच्छामः, तदा वर्षः
पूर्ववत् 'द्राघीध श्रायुः', 'प्रतर्गं' प्रकर्षेष, 'दधानाः', 'प्रजया धनेन', च 'श्रापायमानाः' वर्द्धमानाः सन्तः, 'यश्चियासः' यश्चयोग्धाः, 'श्रद्धाः' शरीरग्रद्धियुक्ताः, 'पूताः' द्रव्यश्रद्धियुक्ताः, च 'भवध'। दे
श्रात्व दिति द्रष्ट्यं॥

कल्पः । त्रय एभ्यः त्रध्वर्भुर्दण्यिते त्रसानं परिधिं दधाति, इमं जीवेभ्यः परिधिं दधामि इति । पाठस्त । (१)('इमं जीवेभ्यः •

<sup>\*</sup> रुजये मनुष्यज्ञयनिमित्तं इति E चिक्रितपुत्तकपाठः। † ग्रामीग्राखया स्वनहुत्पदानि संजापयव्रति इति E चिक्रितपुत्तकपाठः। ‡ भूरूपमिति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

जीवन्तु शरदेः पुरूषीित्तरो मृत्युं देशहे पर्वतेन(०)।

(\*) इमा नारीरविधवाः सुपत्नीरार्ज्यनेन सपिषा समृशन्तां। ज्यन्त्रवी जनमीवाः सुग्रेवा चारीहन्तु
जनेयो योनिमग्रे (०)। (८) यदार्ज्यनम्बेककुद्ज्यातः हिम-

द्श्वहे पर्वतेन" (०) इति । 'इमं' श्रमामं, 'जीवेभाः' जीवामामर्थे, 'परिधिं' परिधानहेतुं, 'द्धामि' खापयामि । 'नः' श्रमाकं मध्ये, 'खपरः' यः कापि, 'एतं' 'श्रद्धें' श्राप्येषो भागं, 'माऽनुगात्' माऽनुगच्छतु । किन्तु 'पुरूचीः' विखृतिं गताः, 'श्ररदः' संव्रक्षरान्, 'खतं जोवन्तु' । 'पर्वतेन' पर्वतसदृश्चेन पाषाणेन, 'मृत्युं', 'तिरोद्श-हे' तिरोक्षतं बुर्मः ॥

कत्यः। अधैताः पत्नयो नयने सर्पिषा समृत्रन्ति, दना नारीरिति। पाठसः। (ट)"इमा नारीः व्योनिमये"(ट) इति। 'इमा
नारीः' एतास्त्रियः, 'श्रविधवाः' वैधव्यरहिताः, 'सुपत्नीः' श्रोभनपतियुक्ताः सत्यः, 'श्राञ्जनेन' श्रञ्जनहेतुना, 'सर्पिषा', 'समृत्रन्तां'
चत्रुषी संस्पृत्रन्तु। 'श्रनश्रवः' श्रश्रुरहिताः, 'श्रनमोवाः' रागरहिताः,
'स्रोवाः' सुष्ठु वेवितुं वेगियाः, 'जनयः' जायाः, 'श्रमे इतः परं,
'सीनिं' सत्थानं, 'श्रारोहन्तृ' प्राप्नुवन्तु॥

कत्यः । कुत्रतर्णकै स्नैककुदेनाञ्चनेनाङ्को, यदाञ्चनमिति । पाठसु । (८): ध्वदाञ्चनं चैककुदं • श्ररातोर्जकायामिः (८) इति ।

वेत्रस्परि । तेनाम्हतस्य मूखेनारातिजभयामसि (०) ॥
(१०)यत्रा त्वमुद्भिनत्थाषधे पृत्रिक्या अर्धि एवम्मिम
एद्भिन्दन्तु कीर्त्या यश्रेसा ब्रह्मवृद्धेने (१०) ॥ (१०) सूजाऽ-

'हिमवतर्यार' हिमवत्पर्वतस्थापरि, 'जातं' उत्पंत्नं, 'वैककुरं' चिककुत्पर्वतमम्बन्धि, 'यत्' 'त्राञ्चमं', विद्यते । 'त्रमृतस्य मूखेन' सुखस्य कार्णेन, 'तेन' श्रञ्जनेन, 'त्ररातीर्जभयामिं' प्रचून्नि-वाज्यामः ॥

कत्यः। त्रधैतानि कुत्रतर्णकानि समुक्तित्य दर्भसम्ये निद-धाति, यथा लिमिति । पाठस्त । (१०)यथा लमुद्भिनस्कोषधे • यत्रसा ब्रह्मवर्षसेन"(१०) दति । हे 'श्रोषधे' दर्भसम्म, 'पृथ्यिखाः', उपरि 'यथा लं', 'उद्भिनस्थि' उत्पद्यसे, 'एवं', 'द्देने' कुत्राः, 'कीर्त्यादिभिः सद्द 'उद्भिन्दम्मु' उत्पद्यमां । कीर्त्तियत्रसेः, स्रोकदयगतलेन भेदः॥

कस्यः । श्रजभैतद्दः पचते यवीद्वश्च, श्रजीसीत्यज्ञस्य प्राश्रीयात् इति । पाठस्त । (११) 'श्रजीसि • देवा १ सि''(११) इति । दे पक्षद्रव्य, लं 'श्रजीसि' श्रजसम्बन्धसि, श्रतः 'श्रस्मत्', सकाश्चात्, 'श्रघा' पापानि, 'देवंसि' वैराणि च, 'श्रज' श्रपगमय ॥

कला:। यवीदमस्य च प्राम्नाति, यवीसि इति । पाउसः।

स्यजाऽसाद्घा देषां श्रितः । (११) युवाऽसाद्-या देषां श्रितः ॥ २॥

सुम्यारं हो। भव, जम्भयामित, चीर्ह्णं च ॥ श्रनु०१०॥

# श्रय एकादशेऽनुवाकः।

(१) ऋषं नः शोर्श्वचट्घममें शुशुध्या र्यिं। ऋषं नः

(१२) ''यवोषि ॰ देवा ए सि<sup>(१२)</sup> इति । हे म्रोदन लं 'यवेषि' यवसम्बन्धिसि, म्रतः 'त्रसात्तः सकामात्, म्रघा' पापानि, 'देवां-सि' वैराणि च, 'यवय' प्रथक् सुक् ॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके षष्ठप्रपाठके दशमीऽनुवाकः॥१०॥

## श्रय एकादशोऽनुवाकः।

पूर्वानुवाके मृत्यवे खाहेति यो होम उक्तः, तदनन्तरसेवैतर्मकी-द्वादम खुवाक्रतीर्जुक्षयात्। तच प्रथमं मन्त्रमाह । (१)"त्रप नः भोग्राचत् । भोग्राचदघं" (१) दति। पूर्वानुवाके व्याख्याते। मन्तः॥ भोश्रं चद्घं (१) । (१) सुश्चे चिया संगातुया वसूया च यजा-महे । ऋषं नः भोश्रं चद्घं (१) । (१) प्र यद्धन्दिष्ठ एषां प्रा-स्माकासम्ब खूरयंः । ऋषं नः भोश्रं चद्घं (१) । (१) प्र यद्-ग्रेः सर्चस्वता विश्वता यन्ति खूरयंः । ऋषं नः भोश्रं च-द्घं (१) । (१) प्र यत्ते ऋग्ने खूरये। जायमहि प्र ते व्यं । ऋषं नः भोश्रं चद्घं (१) ॥ १ ॥

श्रय दितीयमार । (२)''सुचेनिया सुगातुया • श्रोग्रुच्दघं''<sup>(२)</sup> इति । 'सुचेनिया' श्रोभनचेनयोग्यया, 'सुगातुया' श्रोभनगति -योग्यया, 'वस्रया त्र' धनप्राप्तिहेतुस्तयापि, श्रनया श्राक्तव्या 'यजामहे' पूजयामः । श्रप न इत्यादि पूर्ववत् ॥

त्राय हतीयमाह i (२)''प्र यद्गन्दिष्ठ ॰ भे। ग्रुप्तद्घं''<sup>(२)</sup> दित । 'यत्' यदा, 'एषां' ज्ञातीनां, 'भन्दिष्ठः' त्रतिभयेन भद्रः पुरुषार्थः, प्राप्यते, तदानीं 'त्रास्माकासः' त्रस्मत्मनन्धिनः, 'स्ररयस्थ' विदांसे।ऽपि, पुत्रपे। त्रास्यः, प्राप्यन्तां॥

श्रथ चतुर्थमाइ। (४) 'प्रयद्ग्नेः ० श्रोग्रुचद्घं' (४) इति। यक्क्व्दः प्रसिद्धिवाची। 'यत्' प्रसिद्धाः, 'स्ररयः' विदांगः, 'सइस्तरः' बलवतः, 'श्रग्नेः', सकाश्रात्, 'प्रयन्ति' प्रकर्षेण प्राप्नवन्ति॥

श्रथ पञ्च ममार । (॥)"प्र यत्ते श्रश्ने ० श्रोश्याचद शं" (॥) इति । दे 'श्रश्ने', वयं 'ते' तव, 'यत्' प्रसिद्धाः, 'स्ररयः', 'ते' वदीयाः, (१) त्वः हि विश्वतामुख विश्वतः पर्भिर्सा । श्र-पेनः श्रोश्रंषद्वं (१)। (१) दिवी ना विश्वता मुखाऽति ना-वेव पार्य। श्रपं नः श्रोश्रंषद्घं (१)। (१) स नः सिन्धं मि-व नावयाऽतिपर्वा खस्तये। श्रपं नः श्रोश्रंषद्घं (१)।

प्राप्ताः, श्रृतः, 'वयं', श्रृपि, 'ते' वदीयाः, 'प्रजायेमिह्' 'प्रक-र्षेण भ्रूयास्म ॥

त्रय वष्टमाइ। (१) "ल्राह विश्वतामुख श्रीष्ठाउचद्घं "(१) इति। हे 'विश्वतामुख' सर्वता ज्यालायुक त्रग्ने, 'लं', 'विश्वतः' सर्वत्र, 'परिश्वरिष' वैरिणां परिभविष्ठि॥

श्रय सप्तममार । (०) (६ दिया ने। विश्वतीमुख ० श्रोश्य स्वं (०) दिति । हे त्रग्ने (नः श्रम्भाकं, दिवः देविषः (मुखा मुखानि, (वि-स्वतः सर्वसादेशात्, (श्रतिपार्थ श्रतीत्य परते। नय। तत्र दृष्टान्तः । (नावेव यथा नावा परतसारयन्ति तदत्। यदा हे (विश्वतीमुख श्रम्भ), (दिषः श्रम्भून, (श्रतिपार्थ), दित व्याख्येयं ॥

श्रयाष्ट्रममाद । (ट)''स नः सिन्धुमिव ॰ शोश्ड्रचट्घं''(ट) द्दति । हे श्रग्ने 'सः' लं, 'नः' श्रस्नाकं, 'खल्ये' चेमाय, 'श्रतिपर्ष' दु:-खजातमतीत्य परतः प्रापय । तत्र दृष्टान्तः, 'नावया सिन्धुमिव' चथा लोके नावा समुद्रन्तारयन्ति तदत् ॥

<sup>\*</sup> इं अप्रे ये वयं ते तव सूर्य स्तोद्धनामैतत् प्रकर्षेण स्तोतारः । यक्ष्यस्त्रुतेसाक्ष्यदेध्या इर्तेखः । ते वयं प्रजायेम दि प्रजां पाप्रयाम, तव प्रसादेन तव सभूता इति K चिक्रितपुक्तकपाठः ।

(८) श्रापं प्रवणादिव यतीरपाऽसात्स्येन्दताम् । श्रपं नः श्रोशंचद्घं (८)। (१०) उद्दनादुंद्कानीवाऽपाऽसात्स्यं-न्दताम्यं। श्रपं नः श्रोशंचद्घं (१०)॥ (११) श्रानन्दायं प्रमादाय पुनरागाः स्वान् यद्दान्। श्रपं नः श्रोशं-चद्घं (११)। (११) न वै तच् प्रमीयते गौरश्वः पुरुषः पृशुः।

ं त्रय नवमभाइ। (८) "श्रापः प्रवणादिव श्रीग्राउचद्घं" (८) इति। 'प्रवणात्' निस्नदेशात् निमित्तभ्रतात्, 'यतीः' गच्छम्यः, द्व', 'श्रस्ततः सकाशात्, 'श्रघं' पापं, 'श्रपेत्य' 'स्थन्दन्तां' प्रवा-इरूपेण गच्छतु॥

त्रथ दशममाइ। (१०) "उद्दनादुद्कानीव • श्रीश्राचद्यं" (१०) दित । 'उद्दनात्' उन्नतप्रदेशस्थादनात् सकाश्रात्, त्रधः कुस्यया समागतानि 'उद्कानि', यथा निषदेशं प्रति स्वन्दने । तथा त्रसत्तः सकाश्रात्, 'अषं' अपेत्य 'स्वन्दतां' ॥

श्रधेकादश्रमाइ। (१९) श्रानन्दाय १ श्रोश्युषद्धं (१९) इति। 'श्रानन्दाय' मरणाभावनिमित्तसन्तेषाय, 'प्रमोदाय' विषय-भागनिमित्तप्रक्षष्टद्धाय, 'पुनः', श्रपि खकीयान् 'रह्यान्', प्रति 'श्रागां' श्रागते। रिस्स ॥

श्रय दादश्रमाइ। (१२)"नते तत प्रमीयते ॰ श्रोश्युषद्धं" (१९)दित। 'यत्र' यित्रान् देशे, 'ददं ब्रह्म' पूर्वीकं होमसन्त्रजातं,

<sup>\*</sup> निर्मंता इति K चिक्रितयुक्तक्याठः ।

यचेदं ब्रह्मं क्रियते परिधिर्जीवनाय कमर्प नः श्रीशुंचद्धं (११) ॥ २॥

मुघं, मुघं, चुतारि च॥ मनु० ११॥

### श्रथ दादभाऽनुवाकः।

(१) अपेक्याम युवृतिमाचरेन्तीं मृतायं जीवां पंरिणी-

'जीवनाय' जीवनाघें, 'कं' सुखं, यथा भवति तथा, 'परिविः' परिधानं क्रियते। 'तच' देशे, 'गैाः', 'त्रमः', वा 'पृद्वः', त्र्यत्थो वा 'पश्कः', 'न' एव 'प्रभीयते' सर्वथा न वियते। त्रत-स्तदर्थे 'नः' त्रसादीयं, 'त्रघं', 'त्रपशे।श्कुचत्' त्रपेत्य दग्धं भवतु॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रप्यके षष्ठप्रपाठकं एकादभोऽनुवाकः॥११॥

#### श्रथ दादभोऽनुवाकः।

राजगव्या इननसुत्धर्गश्चेति है। पचैा, तच इनमपचे मन्त्राः
पूर्वमेवोक्ताः, त्रश्चेत्वर्गपचे मन्त्रा उच्चने । कष्पः । यदुत्युवन्ति, त्रप्रश्चाम युवितमाचरन्तीं, सच्खा नः खस्रथे
इत्यन्ताभः तिद्धभिः प्रस्यं राजगवीमग्रीन् प्रेतं दाहिचितिं च
परिणीयेति । तच प्रथमामाइ । (१)"त्रप्रश्चाम युवितमाचरन्तीं •

वर्मानां। श्रुत्धेन या तमसा प्राचिताऽसि प्राचीमवी-चीमवयन्नरिष्धे १)। (१)मयैतां माश्स्तां श्रियमाणा देवी सती पितृ चीकं यदैषि। विश्ववीरा नर्भसा संव्ययन्यु-

श्रवाचीमवयत्रिकीं" ( दति । 'मृताय' मृतपुद्वार्थे, 'परिष्वीय-मानां', 'जीवां' जीवन्तीं, 'युवतों' ये।वनवत्पुष्टाङ्गीं, युवतित्वेद भावितां वा दृद्धां, 'श्राचरन्तीं' श्रामञ्क्रन्तीं, राजगवीं वयं 'श्र-प्रमाम'। 'या' राजगवी लं, 'श्रत्येन तमसा' अरातित्रयेद मर्ष्यभीत्या वा दृष्टिप्रसार्षाभावेन श्रत्यन्तिविद्धेन तमसा, 'प्रा-दृता', भवसि। 'श्ररिकी' श्रद्धिंसार्थे, 'प्राचीं' प्राक्तुर्खीं, 'श्रवाचीं' श्रवाङ्मुर्खीं, तां राजगवीं, 'श्रवयन' वयं श्रवेमः, जानोमः॥

त्रय दितीयामाइ। (२) "मयेतां माश्सां ॰ पयसा वृषी हि" (२) इति। 'मया', 'भ्रियमाणा' प्रपोय्यमाणा, राजगवी, 'एतां' रिवतां लां, 'माश्सां' मन्यतां, श्रद्मनेन रिवतां नतु मरिव्यामि इन्छेवं निश्चिनोलित्यर्थः। हे राजगवि 'यत्' यस्रात्कारकार, श्रुनेनोपाकरणमात्रेण 'देवी' देवतात्मिका, 'सती', 'पिट्टलेकं', प्रति 'ऐवि' श्रागक्किस। 'विश्ववारा' सर्वेवरणीया, प्रार्थनीया, 'नश्सा' श्राकाश्रमार्गेण, 'संव्ययन्ती' श्रुलेकं संव्रक्ति, हे राजगवि तथाविधा लं 'नः' श्रसाकं, 'उभी लोकी' एतहोकपरहोकी,

<sup>\*</sup> अञ्चकारातिश्रयेनेति E (चिक्रितपुक्तकपाठः।

भै। नें। खोकै। पयसा चंखीहि<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>रिवंशमंग्निं मधुंम-नामूर्मिष्मूर्जीखन्तं त्वा प्यसापसः सदेम। र्या समु वर्षेमा सर्चानः खक्तये(१)। (१)ये जीवा ये चे मृता ये जाता ये च जन्याः। तेश्री घतस्य धार-

'पयसा' चीरेष, प्रभ्या'हसीहि' प्राहता कुर, चीरपूर्वी कुर रत्यर्थः ॥

हतीयामाइ। <sup>(२)</sup>"र्यिष्टामग्निं • सच्खा स्त्रस्ये" इति । हे अग्ने, वसं लां 'श्रग्निं', 'पयसा' पयो मु-ख्यभाग्यद्रव्यनिमित्तं, 'खपस्यदेम' समीपे सम्यक् प्राप्तुयाम । की दृष्टमग्रिं, 'रथिष्टां' धने श्रवस्थितं, धनप्रदमित्यर्थः। 'मधुमन्तं' मधुरद्रचयुक्तं, 'जर्मिणं' उत्कर्षयुक्तं, 'ऊर्जस्नन्तं' वसवन्तं । हे त्रग्ने 'ख़स्रवे' चेमार्थे, 'नः' 'श्रसान्,' 'रखा' धनेन, 'संसपस्त' सम्य-ज़्याजय, 'वर्चसा' कान्यापि, सर्सचस्त्र ॥

कला:। ये जीवा इत्यभिमच्य, इति। पाठस्त। (१) 'ये जीवा चे च ॰ मधुधारा खुन्दती''<sup>(४)</sup> इति । 'ये जीवाः' श्रसास्तु<del>खे</del> जीवनो चे पुरुषाः सन्ति, 'चे च मृताः', सन्ति, 'चे', श्रपि रदानीं 'जाताः' उत्पद्माः, 'ये च जन्याः' इतः परं जनयितयाः, 'तेभ्येः भार्यितुं' तान् 'सर्वान् पेषियतुं, 'चृतस्य', सम्बन्धिनी 'मधुधारा'

यितुं मधुंधारा व्युन्द्ती (१) । (१) माता रुद्रासीं दुहिता वर्सना स्वसीऽऽदित्यानी मस्तस्य नाभिः। प्र स्व वेश्वे चिकितुषे जनीय मा गामनी गामदितिं विधष्ट (१) ॥ (१) पिवंतूद्वं त्यसीन्यतु । श्रोमृत्सृजत (१) ॥ १२॥

मधुररसोपेता, तथा धारया, 'व्यन्दती' विश्वेषेण क्रोदनयुका वर्त्तते॥

कलाः । माता स्ट्राणिमिति दाभ्यामुमुनित, दित । तच
प्रथमामाइ। (४) "माता स्ट्राणं दुहिता ॰ गामनागामदितिं
विधिष्ट' (४) दिति । दयं राजगवी 'स्ट्राणं', एकादश्रमञ्चाकानां,
'माता' माळ्यानीया, 'वस्नां', श्रष्टमञ्चाकानां, 'दुहिता'
पुत्रीखानीया, 'श्रादित्यानां', दादश्रमञ्चाकानां, 'खसा' भिनिनीखानीया, 'श्रमृतस्य गाभिः' ऐहिकस्यामुश्रिकसुखस्य च नाभिखानीया, श्रतः कारणात् 'चिकितुषे' श्रानयुकाय, 'जनाय' 'स्टिकिस्मुहाय, 'नु' चिप्रं, 'प्रवेश्चं', प्रकर्षेण कथायामि । किं कश्रते
दिति तद्चते, 'श्रनागां' श्रपराधरहितां, 'श्रदितिं' श्रखण्डनीयां,
'गां' राजगवीं, श्रनुस्तरण्डपेणोपाळतां, 'मा विधिष्ट' हे जनाः
श्रस्था वधं मा कुद्दत ॥

श्रथ दितीयामार । <sup>(१)</sup>"पिषहृद्कं ॰ श्रीमुत्त्रजत"<sup>(९)</sup> दृति ।

# विधष्ट, दे च ॥ अनु० १२॥

परे युवारसं, प्रविद्वान्। सुवनस्य, श्रभ्यावेदस्य। श्रजोऽभागंः, श्रयं वै, चतुंश्रत्वारि्रश्रात् (१)॥ य र्तस्य, त्वत्, पञ्च(२) ॥ प्रकेतुना, इदन्ते, नाके सुपर्यं, ये युध्यन्ते, तपसा, अर्थ्यन्वतीरेवतीः श्रष्टावि श्रातिः,(३)॥ यन्ते,यत्ते,उत्तिष्ठाऽतः,दुदन्ते, उ-त्तिषु पेहि, अधान, यदै, उद्यं, अयं, पर्चिव श्यतिः(४)॥ चार्यातु, चिश्रमत्(प्र) ॥ वैश्वान्रे, तस्मिन्, दुपाः, दुमं, त्रपेत, ऋहाभिः, युज्यन्तामघ्रियाः। ऋदिते, पारं, वः चार्यायख, सुप्तवि श्यतिः(६) ॥ उत्ते तसीमि, चर्चितिः, तिभ्यंः पृथिवि, षढ्ढाता, परं, मे, श्रग्माः, पृथियाः, ञ्चन्तरिष्ठस्य, दाचि १ शत्(७) ॥ चपूपवान, चसौ, दर्भ(८) ॥ शत दंश र गतास्ते, ते दिशः सर्वाः,श्रम्भन, विश्यतिः(१) ॥ श्रारी इत, तनुवै न्नूरच्चनार्, पुनः, मृत्यवे मा ने। त्रांगात्, दग्नहे, इमा नारीः, परिः, च्योविश्यतिः(१०) ॥ ऋपं नः,सुश्चेच्या,प्र यद्गन्दिं हु,प्र यद्ग्रेः,प्रयन्ते त्र्रेने,त्वः हि, दिषः, स नः सिन्धुं, त्रापः

द्र्यं राजगवी यत्र कापि खेच्छया 'उदकं पियतु'। 'हणानि', च

<sup>\*</sup> बादर्भमात्रेषु रतदान्धं वर्तते । परन्तु तद्भिपाया नानुमीयते ।

प्रवणात्, उद्दनात्,श्रानन्दाय, न व तम्, चतुंविःशतिः(११) ॥ अपंग्र्याम, एणोहि, दादंश। दादंश (१२) ॥
परे युवाः सं,श्रायातुः स्तास्तं सप्तविः श्रतिः (२७) ॥
क तस्तत्। सन्त्वां सिम्बामि यजुवा प्रजामायुर्धनं च।
क श्रान्तिः श्रान्तिः। हरिः क॥

भृज्यत्। 'त्रीम्' वयमङ्गीकुर्मः । 'उत्सवत' हे जनाः बद्धामेनी राजगवीं परित्यजत ॥

यो दर्गपूर्णमासादिपित्निधामा देरितः।
कर्मकाष्टः समग्रीयं याखाता वाखनुद्धये॥
वेदार्थका प्रकामेन तमा दादे निवास्यन्।
पुमर्थास्तुरो देवादिद्यातीर्थमदेशस्ः॥

इति सायमाचार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-कृते षष्टप्रपाठके दादमाऽनुवाकः ॥ ९२ ॥

समाप्तश्च षष्ठप्रपाठकः॥

# तैत्तरीय आरएयके

# सप्तमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः॥

## इरिः 🗳।

ं शंनी मिनः शं वर्षणः। शंनी भवत्वर्थमा। शं न इन्द्रो इहस्पतिः। शक्तो विष्णुरुरुक्रमः। नमा ब्रह्मणे। नमस्ते वाया। त्वनेव प्रत्यक्षं ब्र-द्यासि । त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्मं वदिष्यामि । ऋतं वंदि-ष्यामि । सत्यं वंदिष्यामि ॥ तन्नामेवतु । तद्वक्तारं म-वतु । अवंतु मां । अवंतु वृक्तारं । अ शान्तिः शान्तिः श्रान्तिः॥१॥

सत्यं वदिष्यामि, पष्च च ॥ श्रनु० १\* ॥

श्रथ दितीयोऽनुवाकः ।

👺 श्रीश्चां व्यास्थास्यामः। वर्षः स्वरः। माचा वर्षा साम सन्तानः । इत्युक्तः शिक्षाध्यायः ॥ १ ॥

<sup>\*</sup> पूर्वपठितानुवाकेषु प्रात्तिमन्त्रा खनुवाकेषु न ग्रायिताः। खन तु विदिपरीतम् ॥

# शीक्षां, पर्च ॥ अनु० २ ॥

#### श्रय हतीयाऽनुवाकः ।

सह नौ यशः। सह नौ ब्रेह्मवर्चसं। श्रयातः सःहिताया उपनिषदं व्याख्यास्यामः। पष्पस्वधिकंरकेषु।
श्रिधिकोकमधिज्योतिष मधिविद्यमधिप्रश्रमध्यातां। ता
महासःहिता देत्याष्ट्रते। श्रयाधिकोकं। प्रविवः
पूर्वकृपं। द्योकतंरकृपं। श्राकाशः सन्धः॥१॥

वार्यः सन्धानं। इत्यंधिकोकं। अयोधिकोतिषं। अग्निः पूर्वकृषं। आदित्य उत्तरकृषं। श्रीपः सन्धः। वैद्युतः सन्धानं। इत्यंधिकोतिषं। अर्थाधिवृद्यं। आषार्यः पूर्वकृषं॥ २॥

श्रन्तेवास्युत्तरकृषं। विद्या स्निः। प्रवसने स्न-न्यानं। इत्येधिवृद्यं। श्रष्टाधिप्रञं। माता पूर्वकृषं। पितात्तरकृषं। प्रजा सुन्धिः। प्रजनने सन्धानं। इत्यिधप्रञं॥ ३॥

स्रयाध्यातमं। स्रधरा इतुः पूर्वरूपं। उत्तरा इनुर-त्तररूपं। वाक् सन्धिः। जिक्का सन्धानं। द्रत्यध्या-

<sup>\*</sup> चधिच्यातिषमिति सर्वत्र B, j, चिक्रितपुक्तवदयपाठः।

तां। इतीमा मेहास्रहिताः। य एवमेता महासर्र-हिता व्यास्थाता वेद। सन्धीयते प्रजया पृशुभिः। ब्रह्मवर्षसेनाकाद्येन सुवर्गेषं लेकिन॥४॥

सिन्धः, श्राचार्यः पूर्विक्ष्पं, इत्यध्रित्रं, खोकेन, ॥ श्रानु । ॥

## श्रथ चतुर्थाऽनुवाकः।

यन्छन्दंसाम्हष्मा विश्वरूपः । छन्दोश्योऽध्यमः तात्सम्बस्त्वं । स मेन्द्री मेधया स्पृणीतु । श्रम्तस्य देव धारंणी स्र्यासं । श्रीरं मे विश्वर्षणं । जिल्ला मे मधुमत्तमा । कणीश्यां भूरिविश्रुवं । ब्रह्मणः कोशिऽसि मेधयाऽपिहितः । श्रुतं में गोपाय । श्रा-वर्षन्ती वितन्ताना ॥ १॥

कुवी णाऽचीर मात्मनः । वासी श्रिम मम् गावंश ।
श्रुद्धपाने चं सर्वदा । तता मे श्रियमावं । खोमशां
पश्चिमः सह खादा । श्रा मा यन्तु ब्रह्मचारिणः खादा।
वि मा यन्तु ब्रह्मचारिणः खादा । प्र मा यन्तु ब्रह्मचारिणः खादा । दमायन्तु ब्रह्मचारिणः खादा ।
श्रमायन्तु ब्रह्मचारिणः खादा ॥ २॥

यशे जनेऽसानि खाई।। श्रेयान् वस्येसे।ऽसानि खाई।। तं त्वां भग प्रविश्वानि खाई।। स मा भग प्रविश्व खाई।। तस्मिन्त्सइसेश्वासे। नि भगाऽइं त्वियं खजे खाई।। यथाऽऽपः प्रवेता यन्ति। यथा मासी श्रद्धर्ज्द। एवं मां ब्रह्मचारिर्णः। धात्राये-न्तु सर्वतः खाई।॥ प्रतिवेशीऽसि प्र मी भाइ प्र मी पद्यस्व॥३॥

वितृत्वाना, श्रमीयन्तु ब्रह्मचारिणः स्वाहा, धा-तुरायन्तु सर्वतः स्वाहा, एकंच्च ॥ श्रनु० ४ ॥

# त्रय पश्चमाऽनुवाकः।

भूर्भुवः सुवरिति वा एतास्तिसे व्याष्ट्रंतयः। ता-सामु इ सौतां चतुर्थी। माद्याचमस्यः प्रवेदयते। मद्दुर्ति। तद्रद्यां। स ज्ञातमा। अक्रान्यन्या देवताः। भूरिति वा ज्ययं खेकाः। सुव दत्यन्तरिक्षं। सुव-रित्यसी खेकाः॥१॥

मष् इत्यंदित्यः। श्वादित्येन वाव सर्वे बेाका मद्दीयन्ते। भूरिति वा श्वाप्तः। सुव इति वायुः। सुवरित्यंदित्यः। मष्ट् इति चन्द्रमाः। चन्द्रमसा वाव सवीणि ज्योती श्व महीयन्ते। भूरिति वा स्वां। भव इति सामीनि। सुव्रिति यर्जू श्वि॥२॥ मह इति ब्रह्मां। ब्रह्मणा वाव सर्व्वे वेदा महीयन्ते। भूरिति वे प्राणः। भव इत्यंपानः। सुव्रिति व्यानः। मह इत्यद्धं। श्रवेन वाव सर्व्वे प्राणा महीयन्ते। ता वा एतास्रतंसस्यतुद्धा। चर्तसस्यत्वो व्याह्मतयः। ता यो वेद्रं॥ स वेद् ब्रह्मं। सर्वेऽसी देवा ब्रह्मिमार्व-हिता ॥ ३॥

श्रुसौ खोकः, यश्रू शिषु, वेदू, दे चं॥ श्रनु०५॥

# श्रय षष्ठाऽनुवाकः।

स य एवं। ज्नहंदय आकाशः। तस्मिन्नयं पुर्ववा मनामयः। असेता हिर्ग्सयः। अन्तरेण तालुके। य एव स्तने इवावलम्बेते। सेन्द्रयोनिः। यनाऽसा केशानो विवर्णते। व्यपोद्यं शोर्वकपाले। सूरित्यप्री प्रतितिष्ठति। सुव इति वाया॥ १॥

सुव्रित्याद्त्ये। मद्दु इति ब्रह्मणि। श्राप्नोति स्वाराज्यं। श्राप्नोति मनसस्यतिं। वाक्पंतिश्वश्रंष्यतिः। श्रीचंपतिर्विज्ञानपतिः। एतत् तती भवति। श्राकाश- श्रीरं ब्रह्मं। सात्मं प्राणारीमं मनं श्रानन्दं। श्रान्तिसम्बम्मसं॥ इति प्राचीनयायोपास्त ॥ २॥ वाया, श्रमृतं, रक्षं श्र ॥ श्रनु० ६॥

### श्रय सप्तमाऽन्वाकः ।

पृथियंन्तरिशं द्यौदिशीऽवान्तरिद्यः । श्रीप्रवीयुरादित्यश्रम्मा नश्रंचाणि। श्राप् श्रोषंधयो वनस्पत्य श्राकाण श्रात्मा। इत्यधिभूतं। श्रश्राध्यातमं।
प्राणोऽपानी व्यान उद्गनः संमानः। चश्रुः श्रोचं
मनी वाक्षक्। चर्म माश्सः स्नावास्थि मञ्जा। एतदेधिविधाय श्रिष्टिवीचत्। पाङ्गं वा दुदः सर्वे॥ पाङ्कस्नीवैव पाङ्गं स्प्रणोतीति॥ १॥

सर्वी, एकंच ॥ अनु ० ० ॥

# त्रय त्रष्टमाऽनुवाकः ।

श्रोमिति ब्रह्मं। श्रोमितीदः सर्वः। श्रोमित्येतदंनुक्तिर्हं सा वा श्रायोश्रीव्येत्याश्रीवयन्ति। श्रोमिति
सामीनि गायन्ति। श्रीःश्रोमिति श्रस्तार्णि शःस-

<sup>\*</sup> खवान्तरदिशा इति B, J, चिक्रितपुक्तकदयपाठः।

न्ति। श्रोमित्येष्वर्युः प्रतिग्रं प्रतिय्णाति। श्रोमित् ब्रह्मा प्रसीति। श्रोमित्यं प्रिकृषमन् जानाति। श्रो-मिति ब्राह्मणः प्रवृष्यक्षां इ ब्रह्मीपाप्तवानीति । ब्रह्मे वापाप्तीति॥१॥

यों, दश ॥ यनु॰ ८ ॥

#### श्रय नवमे। (नुवाकः।

कराव्य खाध्यायप्रवेषने ष। सत्य खाध्यायप्रवेषने ष। तप्र खाध्यायप्रवेषने ष। दम्य खाध्यायप्रवेषने ष। श्रम खाध्यायप्रवेषने ष। श्रम खाध्यायप्रवेषने ष। श्रम खाध्यायप्रवेषने ष। श्रम खाध्यायप्रवेषने प। श्रम खाध्यायप्रवेषने प। मान्य खाध्यायप्रवेषने प। मान्य खाध्यायप्रवेषने प। प्रजा ष खाध्यायप्रवेषने प। प्रजातिय खाध्यायप्रवेषने प। प्रजातिय खाध्यायप्रवेषने प। सत्यमिति सत्यवषा राष्ट्रीतरः। तप इति तपा नित्यः पौरुष्टिः। खाध्यायप्रवेषने एवेति नाका मी इत्यः। तद्वि तपंक्त द्वि तपः॥१॥ प्रजा प खाध्यायप्रवेषने प, षर्षे॥ श्रमु० ६॥

# श्रथ दश्रमोऽनुवाकः।

श्रृष्ठं वृष्टस्य रेरिवा। कीर्तिः पृष्ठं गिरेरिव। जर्धे-पंविचे। वृष्ठिनीव खस्तमस्मि। द्रविष्ट्रं सुवंचेसं। सुमेधा श्रृष्टते। द्रित चिश्रक्कोर्वेद्रीनुव्चनं॥१॥ श्रृष्ट, षर्॥ श्रृनु० १०॥

#### श्रय एकादश्री (न्वाकः।

वेदमनूचाचार्ये। स्ति वासिनमंनुशास्ति। सत्यं वद। धर्मचर। स्वाध्यायामा प्रमदः। श्राचार्याय प्रियं धन्माहृत्य प्रशातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः। सत्याच प्रमंदित् व्यं। धर्मान प्रमंदित्व्यं। कुश्रसान प्रमंदित्व्यं। भूत्ये न प्रमंदित्व्यं। स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमंदित्व्यं॥ १॥

देविपतृकार्याभ्यां न प्रमंदित्व्यं। मार्टदेवो भव। पिर्टदेवो भव। श्राचार्यदेवो भव। श्रितिविदेवो भव। यान्यनवद्यानिं कर्माणि। तानि सेवितव्या-नि। ना दंतराणि। यान्यसाकः सुचिरितानि। तानि त्वयोपास्यानि॥२॥ ना दंतराणि। एक चासम्झेर्या श्रेसा ब्राह्मणाः।
तेषां त्वयासनेन प्रश्वंसित्व्यं। श्रेष्ठं या देयं।
श्रिश्रं वा देयं। श्रिया देयं। क्रिया देयं। भिया
देयं। संविदा देयं। श्रेष्ठ यदि ते कर्म विचिकित्सा
वा दत्तविचिकित्सा वा स्यात्॥ ३॥

ये तच ब्राह्माणीः सम्मार्थिनः। युक्ती श्रायुक्ताः। श्रब्धां धर्मकामाः स्युः। यथा तं तचं वर्तेरन्। तथा तचं वर्तेथाः। श्रवाभ्यास्थातेषु। ये तच ब्राह्माणीः सम्मार्थिनः। युक्ती श्रायुक्ताः। श्रजूश्ली धर्मीकामाः स्युः। यथा ते तेषुं वर्तेरन्॥ तथा तेषुं वर्तेथाः। एषं श्रादेशः। एष उपदेशः। एषा वेदे। प्निषत्। एतदंनुश्लासनं। एव- मुपासित्व्यं। एवमु चैतंदुपास्यं॥ ४॥

स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमंदित्व्यं, तानि त्वयां-पास्यानि, स्यात्, तेषुं वर्त्तेर्न्, सुप्त चं॥ श्रनु॰ ११॥

#### श्रच दादशोऽनुवाकः।

शकी मिषः शं वर्षणः। शकी भवत्वर्यमा। शक् इन्द्रो रहस्यितिः। शकी विष्णुरुरुक्रमः। नमी ब्र-स्रंषे। नमस्ते वाया। त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रस्नासि। त्वा- मेव प्रत्यक्षं ब्रह्माऽवंदिषं। ऋतमेवादिषं। सत्यमे-वादिषं॥ तन्मामीवीत्। तद्वक्तारंमावीत्। श्रावी-न्मां। श्रावीद्वक्तारं। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥१॥

सत्यमेवादिषं, पष्च च ॥ श्रनु॰ १२॥

श्रवः,(१)॥ श्रीक्षाः,(२)॥ स्ह नै।,(३)॥ यक्कन्दंसां, (४)॥ भूः,(५)॥ स यः,(६)॥ प्रथिवी,(७)॥ स्त्रोमिति, (८)॥ क्यंतव्य,(१)॥ स्रहं,(१०)॥ वेदमनूक्यं,(११)॥ श्रकः, दादंश॥ १२॥

शकः, मह इत्यादित्यः, ना इत्राखि, चयाविर-शितः॥ २३॥

समाप्तः सप्तमः प्रयाठकः।

## तैत्तिरीये आर्खके

षरमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

## इरि: उ

सुष्ठ नाववतु । सुष्ठ नै। सुनक्तु । सुष्ठ वीर्य करवा-वह । तेजस्व नावधीतमस्तु । मा विदिष्ववह । अ शान्तः शान्तिः शान्तिः ॥

अ ब्रह्मविद्यामाति परं। तदेषाऽभ्यंक्ता। सत्यं ज्ञानमेननं ब्रह्मं। या वेद् निहितं गुहायां पर्ने ब्यान् मन्। सीऽत्रुते सर्वान् कामान्त्सह ब्रह्मणा विपश्चि-तेति। तस्माहा एतस्मादात्मनं चाकाणः सम्मूतः। चान् काचादायः। वायार्षिः। चुमेरापः। च्रह्मः पृथ्विवी। पृथ्विव्या चोषंधयः। चोषंधीभ्योऽनं। चनाद्रेतः। रे-तसः प्रक्षंषः सवा एष प्रकांऽन्तरसमयः। तस्येदमेव

<sup>\*</sup> आज्ञात्रेतः। रेतसः पुरुष इति परिवर्त्ते आज्ञात्पुरुष इति B. J चिक्रितपुरुषकदये पाठः।

शिरः। अयं दक्षिणः पृष्ठः। अयमुत्तरः पृष्ठः। अयमात्मा। इदं पुच्छं प्रतिष्ठा। तद्य्येष स्नोको भवति॥ अनु०१॥

## श्रथ दितीयाऽनुवाकः।

श्रुताः। श्रुवाः प्रजायंन्ते। याः कार्य पृष्ठिवीः श्रुताः। श्रुवाः श्रुवेनेव जीवन्ति। श्रुवेन्द्रिपं य-न्यन्ततः। श्रुवः हि भूतानां श्र्येषं। तस्तांत्सवेष्यमुं-च्यते।सर्वे वैतेऽत्रेमाप्पविन्ति। येऽवं ब्रह्मोपासेते। श्र-वः हि भूतानां श्र्येषं। तस्तात्सवेष्यमुं च्यते। श्र-वं ब्रुतानि जायंन्ते। जातान्यवेन वर्षेन्ते। श्रुवते-ऽत्ति च भूतानि। तस्ताद्वं तदुच्यंत द्रति। तस्तादा-एतस्ताद्वं रस्मयात्। श्रुन्योऽन्तर् श्रात्मा प्राण्मयः। तेनेष पूर्णः। स वा एष पुरुषविधः एव। तस्य पुरु-षविधतां। श्रुव्ययं पुरुषविधः। तस्य प्राणं एव श्रिरः। व्याना दक्षिणः पृष्टः। श्रुपान उत्तरः पृष्टः। श्राक्षाश्र श्रात्मा। पृथिवी पृच्छं प्रतिष्ठा। तद्य्येष श्रोको। भवति॥ श्रुन् २॥

### त्रय हतीयाऽन्वाकः।

प्राणं देवा अनुप्राणंन्ति। मनुष्याः पश्चंश्व ये।
प्राणो हि भूतानामायुः। तस्रात्सवीयुषमं च्यते। सविमेव त आयुर्धन्ति। ये प्राणं ब्रह्मोपासंते। प्राणो हि भूतानामायुः। तस्रात्सवीयुषमुच्यंत इति। तस्यैष एव शारीर आत्मा। यः पूर्वस्य। तस्राद्वा एतस्रात्प्राण्मयात्। अन्योऽन्तर आत्मा मने।मयः। तेनैष
पूर्णः। स वा एष पुरुषविध एव। तस्य पुरुषविधतां। अन्वयं पुरुष्विधः। तस्य यर्जुरेव शिरः। श्वग्दक्षिणः पृष्यः। सामोत्तरः पृष्यः। आदेश आत्मा।
अवविक्तिरसः पृष्कं प्रतिष्ठा। तद्योष श्लोको भवति॥ अनु० ॥

# त्रय चतुर्घाऽनुवाकः।

यते। वाचे। निर्वर्त्तने। अप्रीप्य मनसा सुइ। आनन्दं ब्रह्मंगो विद्वान्। न विभेति कद्रीचनेति। तस्यैष एव शारीर आत्मा। यंः पूर्व्वस्य। तस्मा-दा एतस्मीन्मने।मयात्। अन्योऽन्तर आत्मा वि-

<sup>\*</sup> रतस्थेति в चिक्रितपुक्तकपाठः।

ज्ञान्मयः। तेनैष पूर्णः। स वा एष पुरुषविध एव।
तस्य पुरुषविधतां। ज्ञन्वयं पुरुषविधः। तस्य अदैव ज्ञिरः। कृतं दक्षिषः पृष्टः। सत्यमुत्तरः पृष्ठः।
योग ज्ञात्मा। महः पुर्च्छं प्रतिष्ठा। तद्येष स्नोका
भवति॥ ज्ञनु॰ ४॥

#### श्रय पञ्चमाऽनुवाकः।

विज्ञानं यशं तन्ति। कमासि तन्तेऽपि च।
विज्ञानं देवाः सर्वे। ब्रह्म अधिष्ठमुपासते। विज्ञानं
ब्रह्म चेहेदं। तस्माचेत प्रमाचित। श्रुरोरे पार्श्वना
हित्वा। सर्वान् कामान्त्समञ्जेत इति। तस्यैष स्व
शारीर आत्मा। येः पूर्वस्य। तस्मादा स्तस्मादिज्ञानमयात्। अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमयः। तेनैष
पूर्वः। स वा एष पुरुषविध एव। तस्य पुरुषविधतां।
प्रम्ययं पुरुषविधः। तस्य प्रियंनेव शिरः। नादे।
दक्षिणः पृष्ठः। प्रमोद उत्तरः पृष्ठः। आनेन्द आन्ता।
वा। ब्रह्म पृष्कं प्रतिष्ठा। तद्येष श्रोको भ-वित । अनुः पूर्वः

#### श्रय वहीऽनुवाकः।

श्रमें सेव सं भवति। श्रम् द्वाति वेद् चेत्। श्रस्ति श्रद्धोति चेदेद् । सन्तमेनं तता विदुर्ति । तस्यैष रव शारीर श्राता। यः पूर्वस्य। श्रयातीऽनुप्रशाः। श्रुताविद्यानुमुं खोवं प्रत्ये। कश्च न गंच्कृती १। श्राची विद्वानुमुं खोवं प्रत्ये। कश्चित्समंश्रुता १ ए सी-ऽकामयत। वृद्ध स्यां प्रजायेयेति । स तपीऽतप्यतः। स तपंत्तिश्चा। द्दश् सर्वमस्त्रतः। यदिदं किच्च। तत्मृष्ट्वा। तदेवानुप्राविश्चत्। तदंनुप्रविश्यं। सच्च त्यची भवत्। विद्वानुष्पाविश्चत्। तदंनुप्रविश्यं। सच्च त्यची भवत्। विद्वानुष्पाविश्चानच्च। सत्यच्चान्टतच्च संत्यम्भवत्। यदिदं किच्च। तत्सत्यमित्याच्छते। तद्यम्भवत्। यदिदं किच्च। तत्सत्यमित्याच्छते। तद्यम्भवत्। यदिदं किच्च। तत्सत्यमित्याच्छते। तद्यम्भवत्। यदिदं किच्च। तत्सत्यमित्याच्छते। तद्यम्भवत्। यदिदं किच्च। तत्सत्यमित्याच्छते। तद्योष श्लोको भवति॥ श्रनु० ६॥

## श्रथ यप्तमे। (नुवाकः ।

असदा द्रमर्थ आसीत्। तते। वै सद्जायतः। तदास्मानः स्वयंमकुरतः। तस्मात्तसुरुतमुर्वत द्रति। वद्वीतस्युक्ततं। रसो वै सः। रसः भ्रोवायं सम्बाधनं- न्दी भवित। की छोवान्यीत्कः प्राप्यात्। यदेष त्रा-काश त्रानन्दो न स्यात्। एष छोवानेन्दयाति। यदा छोवेष एतस्मिन्नहश्चेऽनात्म्येऽनिक्तेऽनिखयनेऽ-भयं प्रतिष्ठां विन्दते। स्रत्र सोऽभयं गेता भवित। यदा छोवेष एतस्मिन्नुद्रमन्तरं कुक्ते। श्रत्र तस्य भयं भवित। तत्त्वेव भयं विदुषे। मन्वानस्य। तद्येष स्रोको भवित॥ श्रनु००॥

## श्रथ श्रष्टमाऽनुवाकः ।

भीषाऽस्माद्दातंः पवते। भीषादेति स्तर्यः। भीषाऽनस्माद्ग्रिश्चेन्द्रश्च। सत्युधीवित पर्चम द्रति। सैषाऽजन्दस्य मीमाश्सा भवति। युवा स्यात् साधुयुवाऽध्यायिकः। श्वाशिष्ठो हिंदिष्ठी बिल्वष्ठः। तस्येयं प्रविनवी सर्वा वित्तस्य पूर्णी स्यात्। स एका मानुषं श्वानन्दः। ते ये शतं मानुषं श्वानन्दः॥१॥

स एका मनुष्यगन्धर्व्वाणीमानृन्दः। श्रोचियस्य चाकामं इत्स्य। ते ये शतं मनुष्यगन्धर्वाणीमान्-न्दाः। स एको देवगन्धर्वाणीमानन्दः। श्रोचियस्य चाकामं इत्स्य। ते ये शतं देवगन्धर्वाणीमान्दाः। स एकः पितृणां चिर्छाक्षेवाकानीमान्दः। श्रीचियस्य चाकामं इत्स्य। ते ये शतं पितृणां चिर्छाक्षेवाका-नीमान्दाः। स एक भाजानजानां देवानीमान्-न्दः॥ २॥

श्री चियस चाका मं इत्स्य। ते ये श्रतमाञानञानां देवानां मान्दः। स एकः कर्मदेवानां देवानां मान्दः। ये कर्मणा देवानं पि यन्ति । श्रोचियस्य चाका मं इन्त्रस्य। ते ये श्रतं कर्मदेवानां देवानां मान्दः। स एको देवानां मान्दः। स्रोचियस्य चाका मं इत्स्य। ते ये श्रतं देवानां मान्दः। श्रोचियस्य चाका मं इत्स्य। ते ये श्रतं देवानां मान्दः। स एक इन्द्रंस्थान्दः॥ ॥ ॥

श्रीचियस्य चाकामं हत्स्य। ते ये श्रतमिन्द्रंस्या-नन्दाः। स एका वहस्पतेरानन्दः। श्रीचियस्य चा-कामं हत्स्य। ते ये श्रतं वहस्पतेरानन्दाः। स एकः प्रजापतेरानन्दः।श्रीचियस्य चाकामं हत्स्य। ते ये श्रतं प्रजापतेरानन्दाः। स एका ब्रह्मंण च्यानन्दः। श्रीचि-यस्य चाकामं हत्स्य॥ ॥॥

स यद्यायं पुरुषे। यश्वासीवादित्ये। स एकाः।

स यं रुषं वित्। श्रासांसीकात्प्रेत्य। रतमकमयमा-सानमुपंसङ्गामित। रतं प्रास्तमयमात्मानमुपंसङ्गा-मित। रतं मनामयमात्मानमुपंसङ्गामित। रतं विश्वानमयमात्मानमुपंसङ्गामित। रतमानन्दमय-मात्मानमुपंसङ्गामित। तद्योष श्लोको भवति॥ श्रानु ००॥

# ष्यच नवमाऽनुवानः ।

यते। वाची निवर्तनो। अप्रीप्य मनसा स्इ। आनन्दं ब्रह्मशो विद्वान्। न विभेति कृतंस्रनेति। एतः इ वावं न तपति। किमइः सार्धु नाक्रवं। किमइं पापमकर् विमिति। स य एवं विद्वानित सा-क्रानः स्पृश्ते। उभे होवैष रते आक्रानः स्पृश्ते। य एवं वेदं। इत्युपनिषंत्॥ अनु० ६॥

ब्रह्मवित, रदं, श्रयं, रदं, वर्कविश्यतिः(१)। श्र-कात्, श्रक्षेत्समयात्, प्राखः, व्यानः, श्रपानः, श्राक्षेत्रः, प्रिवि पुष्क्षः, विश्विष्यतिः(२)। प्राखं, यञ्जः, श्रक्ष्, साम, श्रादेशः, श्रयवीक्षिरसः पुष्कं, दाविष्टतिः(३)। यतः, श्रुद्धा, श्रतंष्ट्र, सत्यं, योगः, मदः, श्रष्टादंश्(४)। विज्ञानं, प्रियं मादः, प्रमादः, ज्ञानन्दः, ब्रह्म पुष्कं, दा-विश्यितः(५)। असंकेव, अष्टाविश्तिः,(६)। अस्त, बार्डण(९)। भीषास्मात, मानुषः, मेनुष्यगन्धवाणां, देवगन्धवाणां, पिष्ठणां, चिर्खाक्षेत्रकानां, आजा-नजानां, कर्मदेवानां देवानां, इन्द्रंस्य, रहस्पतेः, प्रजापतेः, ब्रह्मणः, स यर्थं, सङ्ग्रामित, एकंपच्चा-शत्(८)। यतः, कृतंश्वन, एकंदिश्(८)॥

ब्रह्मवित्, य एवं वेद्, इत्युपनिषत् ॥

स्इ नीववतु । स्इ नी सुनक्तु । स्इ वीर्थ्धं कर-वावहै । तेज्ञस्ति नावधीतमस्तु मी विदिषावहै । अ शान्तिः शान्तिः ।

# इति ब्रह्मानन्दवस्री ॥ ॐ तत्सत् ॥

समाप्ताऽखमः प्रयाठकः।

<sup>\*</sup> B, J सञ्चनपुनस्ये त्रश्चविदित्वादिपाठीः नास्ति ।

# तैत्तिरीये चारखके

नवमप्रयाठके प्रथमाऽनुवाकः।

#### हरिः ॐ।

सृह नीववतु। सृह नी भुनक्तु। सृह वीर्यी क-रवावहै। तेजस्व नावधीतमस्तु मा विदिषावहै। ॐ श्रान्तिः श्रान्तिः ॥

भगुँवे वाक्षिः। वर्षणं पितर्मुपंससार। अथी-हि भगवा ब्रह्मोति। तस्मा एतत्प्रीवाच। अनं प्राणं चक्षुः श्रोचं मना वाचमिति। तः हीवाच। यता वा इमानि भूतीनि जार्यन्ते। येन जातीनि जोर्व-न्ति। यत्प्रयंक्यभिसंविशन्ति। तदिजिज्ञास्त्व। त-दृद्धोति। स तपीऽतप्यत। स तपंत्तुष्ठा॥ श्रनु०१॥

## श्रथ दितीयोऽनुवाकः ।

् अवं ब्रह्मीत् व्यंजानात्। श्रुवाहीव खिल्ल्मा-नि भूतानि बायंको। अवेन बार्तानि जीवन्ति। चनं प्रयंन्यभिसंविधन्तीति। तद्विज्ञार्य। पुनर्वे वर्षेणं पितर्मुपंससार। अधीहि भगवे। ब्रह्मोति। तथ होवाच। तपेसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व। तपे। ब्रन्ह्मोति। स तपीऽतप्यत। स तपंस्तुष्ता॥ अनु०२॥

## ष्यय हतीये। उनुवाकः।

प्रास्ते ब्रह्मीत व्येजामात्। प्रासाद्धीव सस्त्रिमानि भूतानि जायन्ते। प्रास्तेन जातानि जीवन्ति। प्रास्तं प्रयन्त्यभिसंविश्वन्तीति। तद्दिज्ञाये। पुनर्वे वर्षस् पितर्मुपंससार। अधीदि भगवे। ब्रह्मीति। तथ द्वीवाच। तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व। तपा ब्रह्मीति। स तपीऽतप्यत। स तपस्तुस्ता॥ श्रनु० ३॥

## श्रय चतुर्चाऽनुवाकः।

मना ब्रह्मीत व्यंजानात्। मनसे छोव खिल्डिमानि स्तानि जार्यन्ते। मनसा जातानि जीर्यन्ति। मनः प्रयंक्यभिसंविश्वन्तीर्ति। तिद्वार्य। पुनरेव वर्षेषु पितर्सुपंससार। अभीषि भगवा ब्रह्मीर्ति। तः होवाच । तपेसा ब्रह्म विजित्तासख । तपे ब्र-

#### श्रय पश्चमाऽनुवाकः।

विज्ञानं ब्रह्मोति व्यंजानात्। विज्ञानाद्येव खिल्य-मानि भूतीनि जायन्ते। विज्ञानेन जातीनि जीव-न्ति। विज्ञानं प्रयन्त्यभिसंविश्वनीति। तिह्वज्ञायं। पुनरेव वर्षणं पितरमुपंससार। अधीहि भगवे। ब्रह्मोति। तथ देशवाद। तपंसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व। तपे ब्रह्मोति। स तपंडतप्यत। स तपंस्तुष्ठा। सनु०५॥

# श्रय षष्टोऽनुवाकः।

श्वानन्दो ब्रह्मोति श्रेजानात्। श्वानन्दाद्वीव ख-स्विमानि भूतानि जायंक्ते। श्रानन्देन जातानि जीवंन्ति। श्रानन्दं प्रयंक्यभिसंविश्वन्तीति । सैषा भाग्वी वाष्णी विद्या। प्रमे श्रेमिन् प्रतिष्ठिता। स य प्वं वेद् प्रतितिष्ठति। श्रव्नेवानकादो भवति। महान् भविति प्रजया पृशुभिक्षेद्वावर्षेतेनं। महान् क्रीच्या ॥ अनु॰ ६॥

# श्रथ सप्तमाऽनुवाकः ।

अवं न निन्धात्। तद्दुतं। प्राणो वा अवं। श्रीरमवादं। प्राणे श्रीरं प्रतिष्ठितं। श्रीरे प्राणः प्रतिष्ठितः। तद्तदन्तमन् प्रतिष्ठितं। स य श्तदन्तमन् प्रतिष्ठितः। तद्तदन्तमन् प्रतिष्ठितं। स य श्तदन्तमन् प्रतिष्ठितं वेद् प्रतितिष्ठति। अन्ववानन् दो भवति। मुद्दान् भवति। प्रजया प्रमुभिन्ने स्वावर्षसेने। मु-हान् कीर्च्या ॥ अनु००॥

## श्रयाष्ट्रमाऽनुवाकः ।

चवं न परिचिश्चीत । तद्तां । चापे वा चवं । च्यातिरवादं । चुषु च्यातिः प्रतिष्ठितं । च्याति-च्यापः प्रतिष्ठिताः । तदेतद्वमक् प्रतिष्ठितं । स य स्तद्वमके प्रतिष्ठितं वेद् प्रतितिष्ठति । चवं-वानकादे भवति । महान् भवति प्रचया प्रमुभि-कंद्रावर्षसेने । महान् कीच्या ॥ चतु ॰ ८॥

## श्रय नवसाऽनुवाकः ।

श्रमं बहु कुंविति। तद्दुतं। पृथिवी वा श्रमं। श्राकाशें। ज्वादः। पृथिव्यामाकाशः प्रतिष्ठितः। श्राकाशे पृथिवी प्रतिष्ठिता। तद्तदस्रमके प्रतिष्ठितं।
स य एतदस्रमद्दे प्रतिष्ठितं वेद् प्रतितिष्ठति। श्रस्रवानकादो भवति। मुझान् भवति प्रश्रया पृश्रभित्रद्वावस्तेने। मझान् कीक्या ॥ श्रनु० ८॥

# श्रय दशमाऽनुवाकः ।

न कचन वसता प्रत्याचर्छात। तद्रतं। तस्मा-घया कया च विधवा बंद्रचं प्राप्तुयात्। चराध्यस्मा चन्नित्याच्छते। रतदे मुखतां ज्वर रादं। मुख-तारसा श्रंबर राध्यते। रतदे मध्यतां ज्वर रादं। मध्यतारसा श्रंबर राध्यते। रतदा श्रन्ततां ज्वर रादं। चन्ततारसा श्रंबर राध्यते। १ ॥

य एवं वेद । क्षेम इति वाचि । यागक्षेम इति प्राणापानयोः । कर्मोति इस्तयोः । गतिरिति पाद-

बाः। विमुक्तिरिति पाया। इति मानुषीः समाधाः।
भव दैवीः। त्वितिरिति षृष्टा । वस्ति विद्युति॥२॥
यस इति प्रमुषु। ज्योतिरिति नेस्रवेषु। प्रजातिरस्तमानन्द इत्युपस्ये। सर्विनित्याकासे। तत्प्रितछेत्युंपासीत। प्रतिष्ठावान् भवति। तन्म इत्युंपासीत। मंद्रान् भवति। तन्मन इत्युंपासीत। मानंदान् भवति॥ ३॥

तक्षम इत्यंपासीत। नम्यन्तेऽस्मै कामाः। तह्रह्मेत्यंपासीत। ब्रह्मवान् भवति। तह्रह्मखः परिमर्
इत्यंपासीत। पर्योख म्वियन्ते दिषकः सप्रकाः। परि
येऽप्रियां सातृष्याः। स यथायं पुरुषे। दश्वासावादित्ये। स एकः॥ ४॥

स यं एवंवित्। असास्त्रोकात्मेत्य। एतमक्रमय-मात्मानमुपंसङ्क्रम्य। एतं प्राणमयमात्मानमुपंसङ्क्रम्य। एतं मने। मयमात्मानमुपंसङ्क्रम्य। एतं विज्ञानमय-मात्मानमुपंसङ्क्रम्य। एतमानन्दमयमात्मानमुपंसङ्कर्-म्य। इमास्त्रोकान् कामान्त्री कामरूष्यंनुसञ्चरन्। एतसाम गायनास्त्रो। हाइ वु हाइ वु हाइ वुं॥ ५॥

राध्यते, दिशुति, मानवान् भवति, एकः, हा३वु, य एवं वेद, एकचः॥

भगुः, तस्ते, यते। वे, विश्वन्ति तिहित्रिज्ञास्ख तत्, पयोद्श(१)। अनं,(२। प्राणः,(३)। मनः,(४)। विज्ञानं, तिह्जाय, तं, तपंसा, द्वादंश, द्वादश,(५)। आनन्दः, द्वति, सेषा, दश,(६)। अनं न निन्दात, प्राणः, शरीरं,(७)। अनं न परिचक्षीत, आपः,

<sup>\*</sup> एते खड्ढाः B, J चिक्रितपुक्तकदये न सन्ति।

<sup>†</sup> क्योतिरिति इखेत्रारानाः पाठा भाष्यसम्मतः।

<sup>‡</sup> राध्यते इत्यादानुवाकसङ्गृष्टः B, J चिक्रितपुक्तकदवे नाचि ।

क्योतिः,(८)। असं बहु क्विति, पृथिव्यामीकाशः, एकादश्रेकादश्(६)। न कश्चनेक्षिष्टः, दर्शं ॥ १०॥ सह नाववतु। सहनी भुनत्तु। सह वीर्थं कर-वावहै। तेज्ञित्व नावधीतमस्तु मा विदिषावहै॥ अ शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥ भगुरित्युपनिषत्।। श्रद्धो मिनः॥ श्राविदक्तारं॥ अ शान्तिः॥

इति तैतिरीयापनिषत्ममृर्सा ।

समाप्ता नवमः प्रपाठकः ॥ ॰ ॥

<sup>\*</sup> न कचनेकमस्टिरेकान्नविष्यतिरेकान्नविष्यतिः। इति B चि-क्रितस्य मृत्रितस्य च पुत्तकस्य पाठः।

<sup>†</sup> अग्रहिसुपनिषदित्यादिपाठः B, J चिक्रितपुक्तकदये गाक्ति। सुक्रितपुक्तके तु वर्षते।

## श्रीगरेशाय नमः।

# तैत्तिरीये आर्ख्यके

दश्रमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

---KX---

ॐ सृष्ठ नाववतु । सृष्ठनी भुनक्तुः । सृष्ठ बीर्य्यं क-र्वावष्ठे । तेज्ञित्व नावधीतमस्तु मा विदिषावष्ठे । ॐ शान्तिः शान्तिः ॥ इरिः ॐ ।

(१) अस्रोस्य पारे भुवनस्य मध्ये नार्कास्य पृष्ठे मे-

#### तैतिरीये त्रारखकभाये

दश्रमप्रपाठके प्रथमे((मुवाकः।

वागीत्राद्याः सुमनसः सर्वार्थानामुपक्रमे ।
यं नला क्रतक्रत्याः सुसं नमामि गजाननम् ॥
यस्य निश्वसितं वेदा यो वेदेभ्येऽसिसं जगत् ।
निर्ममे तमसं वन्दे विद्यातीर्थमदेश्वरम् ॥
वाक्ष्णुपनिषद्काः ब्रह्मविद्या समाधना ।
याज्ञिकां सिलक्ष्पायां सर्वभ्रेषेऽभिधीयते ॥
यथा स्ट्रदार्णके सप्तमादृमाध्याया सिसकाण्डलेनाकार्थे-

# **च्ता महीयान्। श्रुक्रेण ज्याती** श्रव समनुप्रविष्टः

दराइता, तथेयं नारायणीया व्याख्या याज्ञिकापनिषदपि खिल-का छ इपा तक्षचेषापेतलात्। कर्योपासनत्रश्चका छेषु विखपि यश-दक्तयमविष्टं तस्य सर्वसाभिधानेन प्रकीर्णकरूपं खिसलं। बृष्ट-दारकके बन्नमाधाचे पूर्णमदः पूर्णमित्यादिना ब्रच्चतत्त्वमभिष्ठितं। 🗳 खं ब्रह्मोत्यादिभिरष्टमाधायगतेस यो इते व्येष्ठस श्रेष्ठस वेद्रेत्यादिभिवाकीनानाविधान्युपामनान्यभिष्टिनानि । स यः का-मयेत महान् प्राप्नुयामित्यादिना मन्दाख्यं कर्माऽभिहितं। तथा पुत्रविश्वेषादिकामनायुक्तानां तत्कर्मास्वभिहितानि । एवमवास्वभस्व पार रत्यादिना ब्रह्मतत्त्वमभिष्टितं । श्रादित्यो वा एव एतमाण्डल-मित्यादिनापायनमभिद्धितं । भूरसमग्रये पृचिये खाद्वेत्यादिना क ी श्विभिष्टितानि । तम कर्मगां बाङ्जवाद्याचिकीत्युच्यते । उप-कमे बद्धातत्वाभिधानाद्पमंदारे च बद्धाज्ञानसाधनानां सत्यादी-नां सन्यासान्तानामभिधानादुपनिवदित्युच्यते । तदीयपाठसम्प्र-दायसु देवविवेषेषु बद्धविध खपसभाते। तच यद्यपि वासाभेदः कारणं, तथापि नैतिरीयश्वाखाध्यापकै सत्तर श्विनवासिभः विष्टे-रादृतवात् सर्वे।ऽपि पाठ उपादेय एव। तत्र द्रविडानां चतुः-षयानुवाकपाठः । भान्भाषामधीत्यनुवाकपाठः । कर्षाटकेषु केषा-श्चित्रः सप्तिपाठः । चपरेवां नवाभीतिपाठः । तच वयं पाठा-नाराणि यथासभावं स्वयनोऽत्रीतिपाठं प्राधान्वेन व्यास्था-द्यामः । तत्र प्रथमानुवाकस्थादे । काश्चिद् चे जन्नानं प्रतिपाद-

पुजापतिश्वरति गर्भे श्रन्तः(१)। (१)यसिन्दिर सञ् वि चैति सर्वे यसिन् देवा श्रिध विश्वे निषेदुः। तदेव

यन्ति । तासु प्रथमान्द्रचमाइ । (१)"त्रमास्य पारे ॰ चर्ति गर्भे त्रनाः''<sup>(१)</sup> इति । 'त्रभस्य' वज्जविधसमुद्रमध्यवर्त्तिजलस्य, 'पारे' परतोरे, यः 'महान्' प्राढः, लोकालोकपर्वतादिः, ततः चपि 'महीयान्' महत्तरः, श्रयं परमेश्वरः, 'शुवनख' पृथिवादिली-कस्त, 'मध्ये', यः 'महान्' मेर्वादिः, ततापि महत्तरः, 'नाकस्त्र पृष्ठे' खर्गस्रोपरि, यः 'मदान्' ब्रह्मस्रोकादिः, ततापि मदत्तरः । तदा इन्दोगा श्रामनिन । 'खायान् पृथिया व्यायानमरिचाज्ज्या-यान् दिवा ज्यायानेभ्या लाेकभ्यः' इति ; 'स एवाधस्तात् स जपरिष्टात् स पञ्चात् स पुरस्तात् स दिचलतः स उत्तरतः स एवेद ए सर्वे इति च। स परमेश्वरः । 'ग्रुक्रेष' भासकेन जीव-चैतन्यरूपेष, 'च्यातींषि' निर्माललेन भाषकानि त्रानाःकरणानि सम्बक् 'त्रनुपविष्टः'। तत् सृष्टा तदेवानुपावित्रदिति त्रुतेः। 'गर्भे' ब्रह्मान्छ-रूपे, 'श्रमः' मध्ये, 'प्रजापतिः' विराष्ट्रपे। श्वला, 'चरति' वर्त्तते। विराष्ट्रपमाथर्विका श्रामनिना। 'त्रीग्निर्मूह्री चनुषी चन्द्रसर्वे दिशः श्रोचे वाग्तिष्टताञ्च वेदा वायुः प्राणी इदयं विश्वमस पद्मां प्रथिवी' इत्यादि । श्रिप्ताः, प्रकाशयुक्ता युक्ताकः, सर्वव्यापी परमेश्वरः। वस्तुतः तथाविध एव सन् मायावज्ञाद् देखेषु जीव-रूपेण ब्रह्माण्डे च विराष्ट्रपेणावस्थित रत्यर्थः॥

दितोयास्त्रमाइ। (२)"विसिन्निद्र • परमे खोमन्"(१)

भूतं तदु भव्यमा इदं तद्शरे पर्मे व्यामन्(१)। (१)ये-नावृतं खच्च दिवं मुद्दीच्च येनादित्यस्तपति तेर्जसा

द्ति। 'द्रदं' धवें जगद्, 'यसिन्' श्रयाक्तते मूलकारणे, 'समेति च येति च' छिकाले ससुत्पन्नं सत् सङ्गतमपि भवति। श्रं चेति पाठे सुखमपि प्राप्नोतीति व्याख्येयं। यत्ययेन वा गतिमिति द्रष्ट्यं। संदारकाले विलोनं सत् विगतमपि भवति। 'श्रधि' श्रधिका दि-रण्यगर्भविराडादयोऽग्लीन्द्रादयञ्चः 'विश्वे' सर्वे 'देवाः', 'यसिन्' श्रयक्ते, मूलकारणे 'निषेदुः' नितरामाश्रित्यावस्तिताः। 'तदेव' छिषंद्रारयोर्देवानाञ्च श्राधारस्रतं श्रयाक्तमेव। 'स्रतं' श्रतीतं जगत्, 'भयं' भविष्यव्यगत्, 'द्रदं' वर्त्तमानमपि जगत्, 'तदु' तदेवाव्यक्ति। 'श्रा' द्रत्याखर्ये, श्रामीदिति प्रसिद्धिवा। तस्या-न्तर्गतं तादृश्वमव्यक्तिं, 'श्रचरे' विनाशर्रादते, 'परमे' छत्कष्टे, 'योमन्' श्राकाशवदमूर्त्ते परमात्मनि, वर्त्तते द्ति श्रेषः॥

द्वतीयास्चमाइ। (१) "चेनावतं • परमे प्रजाः" (१) इति। वाजमनेथिने गार्यशास्त्रणे परमात्मन्यात्रिते यद्व्याक्ततमिधी-यते, एतिसन्नेव खल्बचरे गार्य त्राकाम त्रोतस्व प्रेतस्वेति तत्पूर्व-खारुचिभिहतं, त्रस्यां तु तेनाव्याक्तने। पहितं, तेन कारणेन व्याप्ता त्रत एवे। सर्वेऽपि सद्रूपतया भासन्ते। 'चेन' परमेश्व-रेण, श्रनुग्रहीतः, 'श्रादित्यः', 'तेजमा' स्वकीयं मण्डल्या भास्तद्रू-पेण के 'भाजमा च' प्रमारितरिक्षारूपया दीष्ट्या च, 'तपित' सर्वमिदं

<sup>\*</sup> भाखररूपेब इति P चिक्रितपुरावपाठः।

सार्जसा च। यमनाः संमुद्धे ब्रवयो वर्याना तद्धरें पर्मे प्जाः (१)। (१)यतः प्रसूता जगतः प्रस्तो ता-येन जीवान् व्य चं सर्ज सूर्या। यहार्षधीभः पुरुषान्

जगदिभततं प्रकाशितस्य करोति। 'कवयः' तत्तविदः, 'खं' परमात्मानं, 'समुद्रे चनः' समुद्रोपखिनस्य इत्त्यस्य जगता मध्ये, तन्तृनिव
'वयन्ति' यथा पटस्वरूपे तन्तवे। जुवताः तथा जगित ब्रह्मतत्त्वमनुगतं पस्यन्ति। तच ब्रह्मतत्त्वं 'ग्रचरे' विनामरहिते, 'परमे' खळाष्टे
नित्रस्वरूपे त्रवन्थाय 'प्रजाः', खत्पाद्यन्तीति ग्रेषः। स्वरूपेऽवस्थानं इन्दोगाः प्रश्लोत्तराभ्यामामनन्ति। "स भगवः कस्मिन्
प्रतिष्ठितः" इति "स्वे महिस्नोति" त्राधारान्तरराहित्यमेव,
स्वस्मिन्नेव त्रवस्थानं। "यदचर" इति पाठेऽपि तच्क्रस्दे।ऽर्थलेन
व्यास्थियः॥

चतुर्थी स्चमाइ। (४) "यतः प्रस्ता जगतः • भ्रतानि चराचराणि" (४) इति। पूर्वमन्त्रे जगत्कार् कमव्याक्यते। पहितं वर्षेतन्यमुक्तं तस्यात्र जगदुत्पादमञ्च प्रपञ्चते। "भात्मम भाकाञ्चः सभ्यूतः"
इत्यारम्य "भन्नात् पुरुषः" इत्यन्तेन प्रन्थेन पूर्वमिनिहिता 'जगतः
प्रस्रतिः'। 'प्रस्रतिः' स्रतिः उत्पत्तिः, यस्माद्व्याक्यते। पहिता चैतन्यात्,
'प्रस्ता' प्रस्ताः, तचैतन्यं कारणभृतं 'तायेम' जन्ने। प्रस्वितं ।
स्रपञ्चकेन, 'जीवान्' मनुष्यगवादीन् जीवदेशान्, 'व्यस्तर्थं 'स्रस्तां'

<sup>\*</sup> यहचारे हति J, M, N, O चिक्रिवपुक्तवातुरुवपाठः।

पृत्रश्च विवेश भूतानि चराचराणि । (॥) श्वतः पर् नान्यदणीयसः हि परात्परं यन्त्रहेता मुहान्तं । य-देवम्ब्यक्तमनेन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तात्॥॥ ॥ १॥

(१)तदेवर्तः तदुं सत्यमाष्ट्रस्तदेव ब्रह्मं पर्मं कवीनां।

जगतां विश्वेषेणास्मृजत्। व्यवसर्जेति पाठेऽपि तथैव व्यास्त्रेयं। तथा स्वीतन्यक्षं माथाविश्विष्टं कारणं 'श्रोषधीभिः' श्रीहियवादिभि-क्ष्यस्यं माथाविश्विष्टं कारणं 'श्रोषधीभिः' श्रीहियवादिभि-क्ष्यस्यः मनुव्यान्, 'पद्ग्रंस्य', तद्पस्वितस्थावर-क्षन्नभारीराणि सर्वाण्यपि प्र'विवेश्व' दृष्ठादिषु स्थावरेषु दृष्टि-क्षक्रपेण प्रवेशः। तेन चैतन्येन सर्वे जगत् परिद्षितिमिति श्रेषः॥

पश्चमीम्ब्यमाइ। (६) 'चतः परं व तमसः परकात्' (६) इति।
पूर्ववाक्षोत्रेन जगत्कारणलाकारणोपस्थितं इद्धं वस्तु अप निक्ष्यते। यत् वस्तु, 'परात्' उत्क्षष्टात् हिरस्थगभादेरपि, 'परं'
प्रतान्तसुत्कृष्टं, 'यत्', च 'महतः' प्राकाश्चादेः, 'महान्तं', 'यत्',
प्रापि 'एकं' सजातीयविज्ञातीयरहितं, 'प्रव्यक्तं' इन्हियागमं,
'प्रान्तक्षं' देशकास्तवस्तुपरिच्छेदक्षं, 'विमं' जगदात्मकं, 'पुरासं'
प्रानादिसिद्धं, 'तमसः परस्तात्' प्रश्चानात् पृथग् वर्त्तते। 'प्रतः'
वस्तुनः, 'श्रन्यत्' वस्तु, 'प्रसीयसं' प्रत्यन्तदुक्षेत्र्यं, 'परं' छत्कृष्टं 'न', प्रस्ति॥ इष्टापूर्तः बेष्ट्रधा जातं जायमानं विश्वं विभक्तिं सुर्व-नस्य नाभिः (१)(१)तदेवाग्निस्तदायुस्तत्सूर्यस्तदुं चन्द्रमाः। तदेव शुक्रमस्तं तद् ब्रह्म तदापः स पुजापतिः(१)।

विश्वविश्वेषणेन यस्त्रें जगदात्मकलमुक्तं तदेतत् षष्टीसप्तमीभां च्छाभ्यां प्रपञ्चयति । <sup>(६)</sup>''तदेवत्तें ० भुवनस्य नाभिः<sup>(६)</sup> । <sup>(०)</sup>तदेवा-ग्निस्तदायुः • स प्रजापितः" (०) इति । मनसा यथा वस्तु चिन्तन-स्रते वा तद्चारणं 'सर्यं', एतद्भयमपि 'तदेव' श्रधिष्ठानरूपं ब्रह्मीय, 'कवीनां' वेदशास्त्रपारङ्गतानां, परमुतक्कष्टं प्रमास्त्वेनाद-रणीयं यद् 'ब्रह्म' वेदरूपं वस्तु, तदपि खाधिष्ठानस्तपरब्रह्माता-कमेव । 'इष्टं' दर्शपूर्णमासादि श्रीतं कर्स । 'पूत्ते' वापीकूपादिसात्ते कर्म, तदुभयमपि 'तदेव ब्रह्म'। तथा 'बक्कथा जातं' पूर्व-कल्पतत्पूर्वकल्पादिक्षेण बङ्गप्रकारमृत्पन्नं, इदानीमपि 'जायमानं', 'विश्वं' सर्वे जगत्, 'सुवनस्य नाभिः' एकनाभिवत् र्यवस्य स्रोकसाधारभ्रतः परमात्मा, 'विभर्त्ति'। सर्वमधिष्ठानख्रूपमेव । श्रविवायुद्धर्यचन्त्रमसेऽपि 'तदेव'। तथा 'ग्रुकं' दीषमानं नचत्रादिकं, 'त्रम्टतं' देवे: सेवं पीयूवं, एतदु-भयमपि 'तदेव' श्रधिष्ठानरूपमेव, यद् 'त्रज्ञ' हिर्ष्यगर्भरूपं, 'तत्', श्रपि तद्धिष्टानात्मक मेव, याः 'त्रापः' जलोपसचितानि पश्च भू-तानि, यञ्च प्रजापतिर्विराष्ट्रपः, तदुभयमधिष्ठानरूपमेव। यश्वत् जनत् श्रविद्यादृष्या नानाविधं प्रतीयते, तस्ववं विद्यादृष्या श्रव छैकर्षं ( ) सर्वे निमेषा अजिरे विद्युतः पुरुषाद्धि। कुला मु-इसीः काष्ट्रां बाद्याचारामार्थं सर्वशः ( )।( ) अनुमासा मासा

बद्धीव। श्रतएव दृष्टिइयमभिप्रेत्य वाजयनेथिन श्रामनित। 'यन हि दैतमिव भवति तदितर इतरं प्रस्तति इत्यविद्यादृष्टिः, यन लक्ष वर्षमात्मेवास्त् तत् केन कं प्रस्रोत्' इति विद्यादृष्टिः। ननु 'प्रक्रतिः पुरुषस्रेव नित्यो कालस्य यन्तमः' इति विष्णुपुराणे कालस्य नित्यलाभिधानात्, विद्यादृष्ट्यापि ब्रह्मारूपलं नास्तीत्याप्रद्यादः। पुराणस्याविद्यादृष्टिविषयलमभिप्रेत्य विद्यादृष्ट्याकालस्य ब्रह्माल-विवच्या ब्रह्माणः सकामादृत्यन्तिः॥

श्रष्टमीनवमीत्थां दर्भयति । (म) "सर्वे निमेवाः ० श्र होराचास्य सर्वश्रः" (म)। (८) "श्रद्धेमासा मासाः ० श्रन्तरिचमधो सुवः" (८) दिति । निमिर्नाम जनकस्य पूर्वत्र श्रास्ते । निमिर्नाम जनकस्य पूर्वत्र श्रास्ते । निधित्तेषर श्रास्ते । निमिर्नाम जनकस्य पूर्वत्र श्रास्ते । निधित्तेषर श्रास्ते । निभिन्नाः , त एव 'निसेवाः', दत्युत्र्यमो, पत्त्रपातपरिमिताः सस्यकास्तित्रेषा दत्यर्थः । ते 'सर्वे', सपि 'विद्युतः' स्वयम्प्रकाश्रस्तानात्, 'प्रद्यात्' परिपूर्वत् परमेश्वरात्, 'श्रधित्रश्चिरे' श्राधिकीनोत्तरः । निसेवेश्वरिति श्रिकाः कास्वित्रेषाः 'काष्टाः' । तास्त्रीरिकाः 'स्वर्ष्ताः'। तेश्वरित्रपिकाः 'श्रक्षारः'। तेश्वरित्रपिकाः 'श्रक्षाराः'। तथात्र पूर्वग्रन्यकारिकां।

'त्रष्टादत्र निनेषास्त काष्टास्त्रिंत्रमु ताः कसाः।

कृतवंः संवत्परश्चं कल्पन्तां । स आपंः प्रदुधे जुमे रुमे जुन्तरिश्वमधे। सुवंः (१) निर्ममूर्ज्ञं न तिर्धक्वं न

तास्त चिंग्रत् चणसे तु सुष्ठक्ती दादमास्त्रियां॥
ते तु निंग्रदहोराचः पचसे दम्र पद्य च'।
'च'कारावनृक्रससुचयार्था। तदेव 'सर्वमः', दत्यनेन राष्टीक्रियते।
सवनुव्यादिकाः सर्वे कास्तविभेषाः समृत्यना दत्यर्थः। सवनुत्रोः
सद्यं पूर्वाचार्थेदकं।

'निसनीपनमंद्रत्यां सम्बासम्याऽभिभेदने। दसे दसे तु यः कासः स कास्रो सववाचकः॥ सर्वेस्तृटिः स्थात् चिंग्रज्ञिः' दति।

'म्रर्ड्समासाः' प्रक्रिक्षणपच्छपाः। 'मासाः', चैचवैत्राखादाः। 'च्यतवः' वसन्तगीमाद्याः। ते सर्वेऽपि परमेमरात् 'म्रधिजित्रिरे'। तथा 'संवत्सर्य', प्रभवति, भवादिक्षः। 'कस्पतां' परमेमरादु-त्यनः। भ्रत एव स्वप्रधोजनसमर्था भवति। कस्पनामितिबद्ध-वचनपाठे सर्वेऽपि कालवित्रेषाः स्वस्तप्रधोजनसमर्था इति योख्यं। 'सः' परमेम्बरः, स्वविभितेन कालवित्रेषेणोपिहतः सन्, तत्तत्का-लेशिचित्येन 'भ्रापः प्रदुषे' जलोपलितां प्रथिवीं दुग्धवान्, प्रा-णिनामपेचितं भीग्यजातं प्रथियां सन्पादितवानित्यर्थः। तथैव 'भ्रन्तिक्वं', एकं स्वानं, 'भ्रथा' श्रपि च, 'सुवः' स्वनंः श्रपरं स्वानं,

<sup>\*</sup> वट्स खादग्रपुक्तकेषु ''कल्पन्तां'' इति पाठा दृश्यते; केवर्ष P (चक्रितपुक्तके ''कल्पतां'' इति पाठा वर्षते।

मध्ये परिजयभत्। न तस्येशे कश्चन तस्य नाम मुद्र-खर्शः(१०)॥ २॥

((१)न सुन्दृशें तिष्ठति रूपंमस्य न चर्सुषा प्रस्यति व-

'इमे छभे' खाने, 'प्रदुधे', तथारिप खानवाभाग्यवस्त्रनि सम्पा-दितवानित्यर्थः॥

ननु काललोकादिसर्वकारणस्य सर्वेचानुगतसात् सुतः प्राणि-भिरमा न यद्यात रायात्रक्य तस्य परमातान ऊर्ड लाद्याकार-विजेषाभावात् रूपाद्यभावास, इति मन्त्रदयेन दर्जयति । (१°)'नैन-मूर्ज ॰ नाम महस्रज्ञः"<sup>(१ ॰)</sup>। <sup>(१ १)</sup>"न सन्दृत्रे तिष्ठति ॰ श्रम्हतास्ते भविमा"<sup>(९९)</sup> इति । कश्चिद्पि पुरुषः, 'एनं' परमात्मानं, खामा∹ वर्डीकारं, उपरिखितशाखीवंशवित्रयंगाकारं वा, ग्रहामार्वेर्ति-देवदत्तवत् कचित् 'मध्ये', श्रवस्थितं वा। 'न परिजयभत्' नैव परिस्टकाति। ऊर्द्धाद्याकाराणां तिस्रित्रभावात्। किञ्च 'तस्य' परमात्मनः, 'कञ्चन' कोऽपि पुरुषः, 'नेत्रे' नेष्टे, मम यच्चमैक्यार्घमीदृगूपा भवेति नियन्तुं न समर्थः। ऋत एव 'तस्य' परमातानः, 'मध्यत्रः', इति 'नाम', सम्पन्नं, श्रत्यन्तः खतकालेन तदीययश्रकाऽभ्यधिकलात्। कि स 'श्रस्' परमातानः, 'रूपं' नीसपीतादिकं, 'न सन्दृत्ते' प्राणिनां दृष्टिविषये, न सं 'ति-ष्टति'। श्रिष्ठब्दमस्पर्धमरूपमित्यादिश्रुतेः। श्रतः 'कञ्चन' कुष्ठ-क्षेऽिप पुमान्, ऋयन्तपटुना 'चचुवा', तं 'न पम्सति'। कयं तर्षि गुरुवास्त्रीपदेवयुक्ती एकातीति चेत् उच्चते, 'हदा' हदयपुखरीक-

श्रुनैनं। हृदा मेनोषा मर्नसाऽभिक्कृंमो य एनं विद्-रचेतास्ते भेवन्ति(११)। (११)श्रुद्धाः सर्भृता हिरस्थगर्भ

मध्यतिना, 'मनोषा' भैतिक क्ष्यां चराषि मनमा देष्टे दति भनोद् तथाविधेन, 'मनमा' श्रमःकरणेन, 'श्रभिकृप्तः' सर्वता निश्चिता भवति। योगयुक्तं हि मनः खैािककोर्मनेष्ट्त्तीिर्नयमयित, तेन च श्रम्तमुंखेनेकाग्रेष मनमा परमात्मा श्रनुभवितुं श्रक्यते। दृश्वते लियया बुष्णा सन्मया सम्मदिक्तिभितिति श्रुतेः। 'बे' पुरुषाः, 'एनं' परमात्मानं, एकाग्रेष मनमा 'विदुः' साचात् सुर्विन्ता, 'ते' पुरुषाः, 'श्रस्ताः' मर्षरिताः, 'भविन्ता'। देशत् प्राषानासुत्मान्तिः, मर्षं, तच तत्त्वविद् नास्ति। न तस्त्र प्राषा प्राषानासुत्मान्तिः, मर्षं, तच तत्त्वविद् नास्ति। न तस्त्र प्राषा

खकार्यदार्काय प्रदेशाकार्पिठतलात् मकानुदाहरति।
"श्रद्धाः सभूतो हिरच्छमभं रत्यष्टी" रति। (११ मकः)। श्रद्धाः
सभूतः प्रथिवीरपाचेत्यचमनुवाकबातुर्धे।चीयचयममन्प्रभकरचे यमाचातः। तत्तानुवाकच्य प्रदर्शनार्थमद्धाः सभूतं रति प्रतोकिमदं
पिठतं। तिचाजुवाके तमेवं विदागस्त रह भवतीति प्रभात्मतत्त्विदो मरचराहित्यसुक्तं। हिरच्छमभः समवर्त्तताये दत्याद्यद्यादृष्यः संहितायाद्यतुर्थकाच्छे प्रचमप्रपाठके समाचाताः। ता चि
विदेतव्यक्ष प्रमात्मन उपस्थककलेन हिरच्छमभं।दिभधानाद्वेपसुकाः॥

<sup>\*</sup> बीक्किति P चिक्कितपुक्तकपाठः।

इत्यष्टै। (११) वृष हि देवः 'पुदिशोऽन सर्वाः प्रवेति हि जातः स ज गर्भे श्वन्तः । स विजायमानः स जिन-ष्यमाणः पुत्यक्ष्यंस्तिष्ठति विश्वतीमुखः (११) । (१४) वि-श्वतंश्वसुकृत विश्वतीमुखे। विश्वतीहस्त जुत विश्वतीः

बचा चिर्र्यमभादयः परमात्मोपसचकाः, तथा परमात्मना स्रष्टं दिगादिकं जगद्भिरखमूर्त्तिञ्च परमात्मानमुपस्रघयतीति मन्त्र-दयेग दर्भयति । <sup>(१२)</sup>"एष दि देत्रः • तिष्ठति विश्वते।सुखः"<sup>(१२)</sup> । <sup>(९४)</sup>''विश्वतञ्चषुरत • देव एकः''<sup>(९४)</sup> इति । विदङ्गिरनुभूयमानः 'देवः' खप्रकात्रः परमाता, 'प्रदित्रः' प्रक्रष्टाः प्राच्याद्यः, त्राग्ने-न्याचास विदित्रः 'सर्वाः', 'भनु', प्रविम्हाविस्तरः । प्रवेत्रस्य श्रुत्यन न्तरप्रसिद्धार्थः 'द्वि'ब्रब्दः । तथा 'पूर्वे। जातः' द्विरस्वगर्भसद्भपते-नायमेव प्रयमसुत्पनः, 'हि'मञ्देन हिर्ण्यगर्भः समवर्त्ततेति मन्त्र-प्रसिद्धिः स्रच्यते । 'स ख' स एव एर्सेयरः, 'गर्भे श्रमः' ब्रह्मास्ड-रूपस गर्भस मध्ने, वर्त्तते । 'सः', एव 'विजायमानः' देवतिर्य-मादिक्षेण इदानीं जायते, इतः परमपि 'जनियमाणः', 'सः', **घव। स च 'प्रत्यङ्' चन्नमयादिनोत्रेभ्यः चानारः, 'सुखाः'** दे हे ऋियाध्य बलेन मुख्यः, 'विश्वतः', सर्वतः, सुखानि, रूपायुपस्थि-दाराचि चचुरादीनि, यसामी 'विश्वतामुखः', तादृश्रीयं जगद-धिष्ठामलेन 'तिष्ठति'। स च ब्रह्माण्डक्पं देचं धला सर्वप्राचिदेच-स्ररूपलात् तदीयैः सर्वेश्वसुरादिभिर्युक्त इति 'विश्वतश्वसुः', इत्यादि-

स्वात्। सं बाहुभ्यां नर्मति सं पर्तचे द्यावाष्ट्रियी जन-र्यन् देव एकः (१४)। (१४) वेनस्तत् पर्यन् विश्वा सुर्व-नानि विद्वान् यच विश्वं भवत्येकं नीडं। यसिक्दिर सच्च विचेक् स स्रोतः प्रोतस्य विसुः पुजास् (१६)। (१६) प्र

परेरिभिधीयते । तत्तक्षेतिनविश्वास्ति प्राणिनां चच्चेति तत्र तत्र खितानि एव एतरीयानि भवन्ति । चतोऽस्य सर्वत्र चाचुन्यत्नं । एवं विस्तित्वस्वादिकमपि द्रष्ट्यं । स च परमेचरः, 'बाइभ्यां 'सम्मिति' बाइस्वृद्धाभ्यां धर्माधर्माभ्यां निमित्तकार्याभ्यां सर्वे जगदमीकरोति । तथा 'पत्रचैः' पत्रमित्रीकेः पश्चीक्रतपञ्चमद्या-भृतः, 'सम्मिति' सर्वे जगदुत्पादयति । एवमयं 'देवः', स्वावा-पृथिव्यादिकं क्रस्तं जगत् जत्यादयन् 'एकः', एव भ्रवतिष्ठते ॥

जकार्थे अद्वातिष्रयस्तादियतं सन्तदयेन गन्धर्वष्टमानं दर्भयति। (१४) में तेनस्तप्रसन् • विभः प्रकास् (१६)। (१४) प्र त-देश्वे • धवितः पिता सत्"(१५) दति। 'वेनो नाम गन्धर्वः', धर्वप्राणिनां 'गृष्टासु' बुद्धिषु, 'निष्टितं', 'श्रस्टतं' क्लिश-र्राहतं, 'तत्' वस्तु, खानुभवेन 'विद्वान्', 'प्रवेश्वे नु' श्रिक्षेशः प्रोवाच खलु। की दृशो वेनः, 'यन' यस्तिन् परमात्मवस्त्रिनं, 'विश्वं' सर्वे जगत्, 'एकनी अंभवति' एकलेन विश्वभवस्तितं सत् तादाब्रधं प्राप्नोति। 'तत्' वस्तु, गृद्धास्त्रप्रसादेन 'प्रसन्' सास्तात् सुर्वन्, 'विश्वा सुवनानि' सर्वानपि स्रोक्तान्, 'विद्वान्' सामन्

तदांचे ऋसतं त विदान् गेन्धेवी नाम् निर्हितं गुर्हा-स ॥ ३॥

चोर्णि पदा निर्धिता गुर्धासु यस्तदेर सिवतुः पिताः संत्रिः। (१०)स ने। बन्धेर्जनिता स विधाता धामानि

वर्त्तते। श्रात्मधाचात्कारे हि धर्ने जगत् तदात्मकमित्यवगतिभेवति। किञ्च तेन दृष्टे 'यस्मिन्' वस्तिन परमात्मिन, 'द्रदं' जगत्,
'सञ्च वि श' ममुत्पद्यते विस्तीनञ्च भवति। 'एकं' श्रवितीयतत्त्वरूपः,
'सः' परमात्मा, 'विभुः' व्यापी सन्, 'प्रजास्न', सर्वास्न, दीर्घतन्तुवत् 'श्रोतः', तिर्यक्तन्तुवत् 'प्रोतश्च', श्रवतिष्ठते। 'गुष्टास्न' प्रापिनां मुद्धिषु, 'चीषि पदा' जागत्स्वप्रस्पष्ठित्ररूपाणि चीणि खानानि, 'निष्टिता' श्रवस्थितानि। 'यः' श्रयं गन्धवः, 'तत्' खागराद्यधि-ष्ठानं, 'वेद'। स गन्धवः 'स्वतिः' खत्यादकस्य, स्वकीयज्ञमकस्यापि, 'पिता सत्' जनका भवति। स्रोत्तप्रसिद्धः पिता पुत्रस्य देषमाणं जनयति। श्रद्धात्तानाभिश्चस्य परमात्मरूपेण सर्वजगदृत्पादकत्ता-क्रोत्वप्रसिद्धस्य स्वज्ञनकस्यापि समुत्पादको भवति। यसा विजा-नात् स्वतिः पिता सदिति श्रुत्यन्तरात्॥

तस्य परनेश्वरस्य स्ववहारकाले सर्वप्रास्तुपकारकलं परमार्थ-इश्विना मुक्तिप्रदलस्यं मन्त्रदयेन दर्भयति। (१०) "स ने। बन्धुः • स्वामान्यभीरयन्त्र(१०)। (१०) परि द्यावाप्टियवी • भवत् प्रजा-सु"(१०) इति। 'सः' परमेश्वरः, 'मः' श्रद्धाकं सर्वेषां, 'बन्धः', वेद् भुवनानि विश्वा। यर्ष देवा श्रुष्टतमानशानास्तृ-तीये धामान्यभारियन्त<sup>(१०)</sup>। <sup>(१०)</sup>परि द्यावाप्टियवी विस्ति सद्यः परि खाकान् परि दिशः परि सुर्वः। श्रुतस्य तन्तुं विततं विष्टत्य तद्पश्यसद्भवत् पुजासुं<sup>(१०)</sup>।

श्रसादनुष्ठितसुकतानुसारेष हितकारिलात्। 'अनिता' उत्पादकः, सर्वस्ट्लात्। 'सः', च 'विधाता' जगता निर्माता सन्, 'विचा श्वनानि' सर्वानुसमाधमखोकान्, 'धामानि' तेषु खोषेषु देवादीनी थोग्यानि खानानि च, 'वेद' जानाति। 'यच स्तीचे' खोबे खर्गाखे, 'देवाः' रुज्रादयः, 'ग्रस्तमानत्रानाः' सुधां पिक्नः, 'धामानि' खकीयखानानि, 'त्रभीरचन्त' वर्षतः प्राप्तवन्तः, ततः यवे विदिता तत्तदगुष्टितकाम्यकर्मानुसारेच फर्च प्रचच्चतीत्वर्धः। ये तु सुमुख्यः ते सर्वे विदिततलाः धनाः 'द्यावाष्ट्रचिवी' खेक्ददं, 'श्रद्यः परियन्ति' बेाधक्य एव सर्वतो खाप्नुनन्ति, तथा 'स्रो-कान्' त्रविष्ठानकारिकादीन्, 'परिचिना'। 'दिश्वः' प्राच्यासाः, 'परियन्ति'। 'सुवः' स्वर्गसोकभोगं परियन्ति। स्वीताकनेन वर्वचाप्तिह्या। 'ऋत्ख' तस्य पर्त्रश्चाषः, 'तन्तुं' चवच्छेरेनावस्तानं, 'विततं' विसीपे यथा भवति तथा, 'विख्या' गुरुवा समुखात् निश्चित्य, 'तत्' ब्रह्मतत्तं, 'ग्रपमात्' यः सामात्कृतवान्, स हव 'प्रजासु', मध्ये 'तत्' ब्रह्मतन्त्रं, 'चभवत्'। तथाच श्रुत्यन्तरं, 'ब्रह्मविद् ब्रह्मेब भवति' इति ॥

(१८)प्रीत्यं खोकान् प्रीत्यं भूतानि प्रीत्यं सर्वाः प्रदिश्वो दिश्रंथ। प्रजापंतिः प्रथम्जा स्ट्रतस्यात्म-नात्मानम्भिसम्बंभूव<sup>(१८)</sup>। (१८)सद्सस्पतिमद्गृतं प्रिय-

भवस पार इत्यादिना तदभवत् प्रजाखित्यक्तेन ग्रन्थेन प्रतिपादितां ब्रह्मविद्यामुप्यंदरति, (१८)"परीत्य खोकान् • भात्मानमभियन्थद्व"(१८) इति । 'स्वतस्य' सत्यस्य ब्रह्मणः, 'प्रयमजाः' प्रथमकार्यभ्रतः, 'प्रजापितः' दिरस्थगभंः, 'खोकान्' भ्रदादीन्, 'भ्रतानि' देवमनुष्यादिप्राणिदेदान्, 'प्रदिष्यः' भाष्माद्याः, 'परीत्य' सर्वते। खाष्म, स्विकाखे सद्या पुनर्पि 'परीत्य' स्वितिकाखे रिचला, 'भात्माना' सत्यस्यस्पेण, तदिवयकतत्त्वज्ञानेन इत्यर्थः । 'म्रात्मानं' सत्य-ज्ञानादिस्रवणं, 'म्रिसस्यभूव' सर्वतः सम्बक् प्राप्तवान् ॥

तदेवं ब्रह्मविद्या प्रतिपादिता, ष्यय तत्पातिषाधनश्रताः वेषापाधिकब्रह्मध्यानजपद्यानादिकमाङ्गश्रताः मन्त्राः कर्षाकाष्ठे पूर्वमनुका श्रव्धान् खिलकाष्ठे श्रिभियनो ते। तत्र एकेन मन्त्रेण ब्रह्मपात्वर्यमन्तर्यामिणं प्रार्थयते। (१०) धदयस्यति-मह्नतं । विने नेधामयात्रिषम् (१०) इति। वीदत्यश्चिन् श्र्याक्षते कार्णे ववं जगत् इति, 'वदः', तस्य, 'पतिं' पालक-मन्तर्थामिणं, 'श्रयासिषं' श्रष्टं प्राप्तवान् श्रव्धा, श्रीशं प्राप्तवान्, इत्यनया विवच्या श्रतार्थनिर्देशः। कीदृशं यदयस्यतं, 'श्रह्मतं' श्रास्थास्य वनते। अन्तर्थासेन निर्मान

मिन्द्रस्य कार्यं। सिनं मेधामयासिषं(१०)। (१९) उद्दीधास जातवेदाऽपुचनिन्धंतिं समे॥ ४॥

पुत्रश्य मद्यमार्वेषु जीवनं च दिशे दिश्<sup>(९९)</sup>।
<sup>(९९)</sup>मा नी हिश्सीज्ञातवेदी गामर्थं पुरुषे जर्गत्।

हतं, 'र प्रख' देवराजक, श्रिप 'प्रियं', शेषमार्था निषं कदा प्राच्यामी त्येवनाशासी। श्रत एव वर्वेरन्येः 'काम्यं' श्रपेचलीयं, 'सनिं' कर्षापलका दातारं, 'मेधां' श्रुताधीतग्रन्थधार्वप्रक्रिं, प्रयक्कमानिति श्रेषः॥

श्रथ वन्द्युपाधिकं परमेश्वरं प्रति इष्टप्राप्तिं प्रार्थवते।

(११) "उद्दोष्यस्य जातवेदोऽपम्नं • जीवनं च दिन्नो दिन्न" (११)

इति । जाते प्राणिश्वरीरे जाठराग्निस्य रूपेण विद्यते श्ववतिष्ठते

इति जातवेदाः । श्रथवा जातानुत्पस्नान् यजमानान् तत्तत्फलदानाथ वेत्ति स्वचित्ते निश्चिनोतीति जातवेदाः । हे 'आतवेदः', मदनुषद्दार्थम् उत्कर्षेण 'दीष्यस्य' । किं कुर्यन्, 'मम',
श्वनिष्ठकारिणीं 'निर्श्वति' पापदेवतां, 'श्वपम्नन्' विनाश्यम् । तां
विनाश्य तते। मदर्थे 'पश्रून्' गवाश्वादीन्, 'जीवनं' दीर्घायुद्यं,
'श्वाराभ्यामन्यदिष सर्वे भोग्यजातं 'श्वावष्ट' सम्पाद्य । ततः
सुखनिवासार्थे 'दिन्नः' प्राष्ट्राद्याः, निवासयोग्यानि तत्तिद्दिननास्थानि, 'दिन्न' देष्टि ॥

समादितानां गवाश्वादीनामिवनागं प्रार्थयते। (१९)"मा ने। हिश्रसोज्जातवेदः • त्रिया मा परिपातय"(१९) इति। हे जात- श्रविश्वदम् श्रागंडि श्रिया मा परिपातय(१९)।
(१९)पुरुषस्य विद्य सङ्खास्त्रस्य मङादेवस्य धीमडि\*।
तस्रो रदः प्रचीदयात्(१९)। (१४)तत्पुर्ववाय विद्याङे

देवः', लत्मसादात् मदोयं गवादिकं निर्मातः 'मा हिंसीत्' मा विनामयतः। 'जग्क्रब्देन गवादियतिरिक्तं ग्रहचे नादिकं विव-चितं। हे 'श्रग्ने', लं 'श्रविक्षत्' श्रधारयन्, श्रसादपराधं मनस्वधारयिला 'श्रागृहि' श्रसादनुग्रहार्थमागक्क, तते। मां 'श्रिषा' धनधान्यादिसम्पदा, 'परिपातय' सर्वतः प्रापय॥

दत ऊर्ड तेषु तेषु देशेषु श्रुतिपाठा श्रम्यम् विस्त स्थाः, तम विज्ञानात्मप्रस्तिभिः पूर्वेर्नियम् नकारे द्रीविष्पाठस्या हृतवात् वयमपि तमेवादृत्य यास्यास्थामः। तम षड्भिर्मायचीभिरात्म-प्राप्तिदारभ्रता देवताविशेषाः प्रार्थम्ते। तम श्रादी विश्वरूपधरं प्रार्थयते। (११)"पुद्यस्य विद्या ॰ तमे। ददः प्रचोदयात्"(११) दति। विश्वतस्य दिस्यादिमस्रोको विराट् युद्यः 'सद्यासः', तस्य, 'पुद्यस्य', सद्यं 'विद्य' नानीमहि, सभेमहि वा। तद्यें तस्य विराद्यस्य 'महादेवस्य', सद्यं 'धीमहि' ध्यायेमः। तस्य धाने 'नः' श्रसान्, 'ददः' विराद्युपः महादेवः, 'प्रचादसात्' प्रचोदयत् प्रेर्यत्॥

ष्यथ विश्वद्दोर्भिः बुठारे स्वगमभयवरी सुप्रविश्व महेत्र-

<sup>\*</sup> तत्पुरवाय विद्वारं सम्बाचास्य धीमशीतिपाठे गायत्रीकृत्यः प्र-तितिकति, परन्तु सादर्पपुरावेषु सर्वत्र मूचधतपाठे। दश्यते।

महादेवायं धीमहि। तन्ना हदः प्रचोदयात् (१०)।
(१६) तत्पुर्वषाय विद्वाहे वक्रतुरखायं धीमहि। तन्ना
•दिनाः प्रचोदयात् (१६)। (१६) तत्पुर्वषाय विद्वाहे चक्रतुरखायं धीमहि॥५॥

तन्ने निन्दः प्रचोदयात् (१९) । (१०)तत्पुर्वषाय विद्वार्षे महासेनायं धीमहि। तन्नः षणमुखः प्रचोदयात् (१०)। (१०)तत्पुर्वषाय विद्वार्षे सुवर्षपृक्षायं धीमहि। तन्ने गरुडः प्रचोदयात् (१०)। (१८)वेदात्मनायं विद्वार्षे हिर्द्यम् गर्भायं धीमहि। तन्ने ब्रह्म प्रचोदयात् (१८)। (१०)नारा-

रत्याचागमप्रसिद्धमूर्त्तिभरं रद्धं प्रार्थयते। (१० "तत्पुरवास विद्याचे • रद्धः प्रचीदयात्" (१०) रति। 'तं सागमप्रसिद्धं पुरवाकारं सदादेवं, जानीमी ध्यायेमसः। तिस्मिन् धाने सस्मान् 'रद्रः', प्रेरवतु॥

वीजापूरगदेषुकार्मुकेत्यागमप्रसिद्धमूर्त्तिधरं विनावकं प्रार्थ-यते। (१६) ''तत्पुद्वाय विद्वाहे • दिनाः प्रचीदयात्' (१६) इति। गजसमानवक्रतेन दीर्घस तुष्डस रक्षकस्त्रादिधारपाय वक्रतं। 'दिनाः' महादन्तः॥

पुराणादिषु प्रसिद्धपिषराजमूर्त्तिधरं देवं प्रार्थ्यते । (१६) "तत्-पुरुषाय विद्यारे • तक्षा गर्दः प्रचादयात्" (१६) इति । क्रोभन-पतनसाधनपचीपेतः 'सुवर्णपचः' ॥

<sup>\*</sup> २६, २०, ९८ सन्तत्रयं आखे न इतं।

युणार्य विद्यार्थ वासुद्वार्य धीमहि। तसी विष्णुः प्रचौद्यात्(१०)। (१९)वृज्जनुखार्य विद्यार्थ तीरुणदुः द्वार्य धीमहि॥६॥

तन्नी नारसिः इः प्रचोदयात् (११) । (११) भारत्यार्थ विद्यार्षे महाशुतिकराये धीमि । तन्नी आदित्यः प्रचोदयात् (११) । (११) वैश्वान्रायं विद्यार्थे लालीलायं धीमि । तन्नी अग्निः प्रचोदयात् (११)। (१४) कृत्यायायनायं

चर्नां चारं किरीटान्तिनमकर खसल्कु खलिन त्या चागमप्रसिद्धमूर्णं घरं देवं प्रार्थयते। (१०) "नारायणाय विदान्ते । विष्णुः
प्रचादयात्" (१०) रित । नर चरीराषा मुपादान क्ष्पाष्यका दिए चभूतानि नार कव्देन खच्चने, तेषु भूतेषु या चापो सुख्याः ता
च्यानमाधारे। यस्य विष्णेः से।यं 'नारायणः', समुद्र जल मायीत्यर्थः। तथा च सार्थते। चापो नारा दित प्राक्ता चापो वै
नरस्वतः। च्यानं तस्य ताः प्राक्तास्तेन नारायणः स्नृत दित ।
च च कच्चावतारे वस्तदेवस्य पुचलात् 'वास्तदेवः', च च स्वकीयेन
वास्तवेन परत्र चार्क्ष्येण व्यापिलात् 'विष्णुः'। ता एता गायचाचिक्त प्रद्रस्त्रेष्टे ध्यानपुरः सरं जिपतस्याः॥

इमप्रखामिन्दुबज्जानमीविमित्यागमप्रसिद्धमूर्त्तिधरीं दुर्गा

<sup>\*</sup> ११, १२,११, १६, १७, यतेषां मन्त्रायां याखाः चसस्रस्यपुत्ततः-चयेषु न द्रायते।

विद्राई कन्यकुमारी धीमि । तनी दुनिः प्रचीद्यात् (१४)। (१६) सहस्पर्यमा देवी श्रतमृत्वा श्रताद्यात् (१४)। सर्व्यः दर्तं मे पापं दुर्व्या देः स्वप्ननाश्चिनी (१६)।
(१६) कार्यं कार्यं हित्रं में पापं दुर्व्या देः स्वप्ननाश्चिनी (१६)।
एवा नी दूर्वे प्रतन्त सहस्रेण श्रतेन च (१६)। (१०) या
श्रतेन प्रतनार्वि संहस्रेण विरोहिस। तस्यास्त देवी हवे
विश्वम हविषा व्यं (१०)। (१०) अश्वंकान्ते र्वकान्ते

प्रार्थयते। (२४) "कात्यायनाय विदाहे • दुर्गिः प्रचेदियात्" (२४) इति। हिन्तं वस इति कार्त्यो इद्रः, स एव प्रवनं, प्रधिष्ठानस् खत्यादकी यसा दुर्गायाः सा 'कार्त्यायनी'। सुत्सितमनिष्टं निवारयति इति सुमारी, कन्या पासी सुमारी प इति 'कन्यसुमारी', 'दुर्गिः', दुर्गा, सिष्टादिखत्ययः सर्थप कान्दकी द्रष्टयः ॥

यथ जाना क्रुश्ता मन्ता उच्चने । तच विरिध स्तिकवा यह दूर्वी धार्यितं दूर्वी भिमन्त्रणमन्त्रमाह । (१६) "सहस्वपरमा देवी ॰ दूर्वी दुःस्वप्ननाविनी" रिष्णे इति । येथं दूर्वीभिमानिनी देवता या 'से पापं हरतः' । की हुन्नी, 'सहस्वसङ्घाकेश्वः पावन- हेतुश्वा द्र्येश्वः 'परमा' उक्त हा, सा च 'देवी' सेतनात्मिका मतसङ्घाकानि मूलानि यसाः सा 'मतमूला' । तथा 'मतासुरा' । अतम्रस्ते वज्ञलमायमय उपसन्धाते । दुःस्वप्रक्रतमनिष्टफ्सं, नामयति इति 'दुःस्वप्ननाविनी' ॥

विष्कुर्माने वसुर्यरा। शिर्सा धारं विष्यामि रुष्ट्रस्व मां पद्दे पदे''(१०)। (१८)"भूमिधेनुर्धरखी सीकधारिखी"। जुहुतासि वराष्ट्रेषु कृष्णुन श्रीतवाष्ट्रना''(१८)। (४०)" मृ-

या सिक्ताभिमकाषमकाः, तत्र प्रथममकामाइ। (१८) "म्यकाको रणकाको ॰ रणस मां परे परे "(१८) इति। येथं अभिः
तामयाः ग्रुद्धिसेतः सपरे राक्षामिका तादृष्ठी अभिः 'प्रयकाका'। प्रिष्मण उसानिकाणार्थभूसननं प्रदेशस्य प्रयाक्रमणविभागद्यपादानां ख्रुद्धिसेतुलं गक्तो। तथा 'रणकाका'
रणस्यस्पेन जुषा सती ग्रुद्धा भवति। तथा पिविक्रमावतारे
विष्णुः स्वयं परेन भूमिमाकामित, तते।ऽपि ग्रुद्धलं। प्रयत्यविष्णुभिराकाको ग्रुद्धे हे असे 'वस्त्रभरा' स्व्याणि वस्तूनि धारयक्ती सती खानकर्षास्थेतसिन् मदीय'भिरसा' धारिता देवी
स्थातमाना लं 'मां', खानार्थं जस्त्रमधे गच्छकां 'परे परे',
'रणस्थे।।

दितीयमक्तमाइ। (१८) "जडूतासि वराहेष ॰ धरषी खोक-धारिषी" (१८) दति। हे स्टिक्तके, लं श्वमिक्षा सती क्रष्ण-वर्षेन अतसङ्खाकवा इयुक्तेन वराहावतारेष पूर्वे 'जडूतासि'। कीदृत्री श्वमिः, 'धेनुः' कामधेनुवत् प्रीषयिची, 'धरषी' सत्यानां धारियची, 'खोकधारिषी' प्राणिनामपि धारियची॥

<sup>\*</sup> यय मृत्रपुक्तससम्मतः पाठः। अत्रतु पदच्यतिरक्ति। तथा-सम्बद्धभाष्यपुक्तकेषु एतद्वमुद्भृतासीत्वादिदवस्य परस्मिन् वर्तते। † स्त्सननेति तै॰ पाठः।

तिर्ने इन मे पापं युक्तया दुंष्कृत्कृतं। त्वया इतेन पापेन जीवामि शरदः शतं '''(१)। (१९) सृत्तिके देि मे पुष्टिं त्व्यि संर्व्वं प्रतिष्ठितं (१९)॥ ८॥

(१९) म्हित्त प्रितिष्ठित सुर्ब्धु तुमे निर्णुद् म्हित ।
तया इतेन पापेन गुच्छाम परमाङ्गति । यतं इन्द्र्
भयामद्दे तते। ने। अभयं क्षि । मध्वञ्छिष्य तब्
तम्न जुत्रये विद्विषे विम्धी जि । ख्रित्त्दा विश्रस्पतिर्वष्ट्र विम्धी वृशी । द्येन्द्रं पुर एतु नः खित्त्दा
अभयक्रुरः । ख्रित न इन्द्रे दृड्यत्रेवाः ख्रित नेः
पूषा विश्ववेदाः । ख्रित नृस्तार्थ्यो अरिष्टनेमिः
ख्रित ने। दृष्ट्र प्रितिदेधातु । आपीन्तमन्युस्तृपर्लप्रभम् धुनिः शिमीवाञ्छ्यमाः ष्यञीषी । सोमे। विश्वीन्यत्सावनीन नार्वागिन्दं प्रतिमानीन देसः ॥ ८ ॥

हतीयमक्तमार । (४०) महिक्त रन मे • जीवामि प्ररदः प्रतं । स्टीऽर्थः॥

पाददयात्मकं चतुर्थं मन्त्रमाइ। (४९)"स्तिके देहि • सब्दें प्रतिष्ठितं"(४९) इति। यद्यत् पृष्टिसाधनं चवनेष्ट्रमादिद्रसं तत्सब्दें हे 'स्तिके लिख प्रतिष्ठितं'। तस्मात् मन्नं 'पृष्टिं' 'देहि'॥

<sup>\*</sup> स्तिके ब्रह्मदत्ताति काम्सपैनाभिमिकतिति A, B, D, N, O. चिक्रितपृक्तकपाठः।

बर्ध बर्धानं प्रेयमं पुरस्तादिसीमृतः सुक्षे वृत्त चावः। सबुधिया उपमा चस्य विष्ठाः सृतस्य यानि-मसंतस्य विवेः।स्यानापृषिवि भवा चस्र्रा निवेशनी। यक्ता नः शर्मा सुप्रयाः(१२)। (१२)गृन्धद्वारां दुराध्ष्यां नित्यपृष्टां करीषिणीं। द्विश्वरी सर्वभूतानां तामि-हापेष्ठये त्रियं(१२)। (१४)श्रीमें भूजतु। अख्यतीमें नृष्यतु। विष्णुंमुखा वे देवान्कन्दीभिद्मां खेनांकाने-नपज्यस्थेष्ठयन्। मुहा इन्द्रे। वर्ष्णवाहः वे।दृशी श्रमे यक्ततु॥ १०॥

पश्चममकाना । (११) ''गन्धदारां दुराधधां ॰ तामिदे। पक्षणे त्रियं ''११) दित । 'तां' स्टिक्तकाभिमानिनीं देवतां,
'दह' प्रसिन् सानकर्मेषि, 'उपक्षये' सामीयेनाक्ष्यामि ।
कीदृत्रीं, 'गन्धदारां' प्राथपाद्या गन्ध उपस्थिदारं यसाः
सा गन्धदारा । पत एव गन्धवती प्रथिनी दित तार्किका
साममाक्षः । 'दुराधवीं' प्रतिकृत्तेः पृद्षवैः प्रस्रादिभिराधवितं तिरस्कर्तममक्षां । 'नित्यपृष्टां' वर्वदा जीद्धियान्तैः
परिपूर्णां, 'करीविषीं' वक्षसेन गेमियेन युक्तां, गेमिद्दिवादिपद्भवृत्तां दत्यर्थः । 'वर्वश्वतानां' देवतिर्यद्मनुस्मद्भाषां प्रापिदेशानां, 'ईस्र्रीं' छत्यादकलेन नियन्त्रीं, 'त्रियं' सर्नैः सेयां ॥

वाभिद्र ने वसे प्रविधा जसाभिम्सायमकाशः। (गा)"सु-निवा व चापः ॰ यं च वसं दिमः"(श्रा) • इति । या एताः 'चापः', ता एताः, तव्यन्या त्रीदियवाद्योषभवः,' च 'वः' चसाव् इति, 'सुसिवाः' सानपानभोजनादावबुकूताः, 'बन्तु'।'यः' प्रवुः,

<sup>\*</sup> खसास्तव्यचतुर्वं मूचपुक्तनेषु खश्चामुक्रमेय मन्त्रा चिखिताः। परन्तु भाष्यचारः प्रथमं १७ मन्तं खाख्याय ततः १५ मन्तं खाख्याववान्। खत स्वाच मन्त्रकम्खापनाय भाष्यपाठचित्रकाः क्रतेस्साभिः।

मुदेरबाय पर्यंते। या वंः शिवतंमी रस्तारं भाजयते इ नंः। जुश्तीरिय मातरः। तसा पर्यः मामवी यस्य श्रयाय जिन्वेश। पापी जुनयेशा प नः(१९)। (१०) दिर्राय्यश्चः वर्ष्यं प्रपेशे तीर्थं में देष्ट्र याचितः। युक्तया भुक्तमसाधूनां पापेभ्यंश्च प्रति-यहः(१०)। (१०) यन्ते मनसा वाचा कुर्म्या वा दुष्कृतं श्वतं। तम् इन्द्रे। वर्ष्ये। स्ट्रस्पितंः सिवता च पुनन्तु

षक्षास देवं करोति वक्षित्व 'वयं', देवं खुर्मः, समयविधाय 'तसी' प्रचवे, से 'दुर्मिणाः' प्रतिकृषाः, 'भूवासः' खान-भोकनादे। व्यराजीर्थादिमृत्यादयम् ॥

एतेर्मन्तेर भिमिक्ततां स्तिकाम मुख्य वदादिवस प्रदेशे जला विपितिप्रार्थनाथं मक्षद्रथमाइ। (१०) 'हिरप्प्रदृष्टं वद्यं ० पापेश्वय प्रतिपदः"(१०)। (१०) 'क्यो मनवा वाचा ० पुनम्तु पुनः पुनः"(१०) इति। स्वर्षं मनं स्वप्नवत् एपर्यं विद्यातं सुकुटं यस प्रयो 'हिरप्प्रस्नः', तादृष्टं। 'वद्यं' जला विपतिं, 'प्रपर्ये' प्रमुपद्यं प्राप्तोमि। तादृष्टे। वद्यसं मधा 'वाचितः' प्रार्थितः सन्, 'तीयं' प्रवत्तरपद्यानं, 'देहि'। किस्, 'प्र-साधूनां' पापिनां, स्वदे 'मचा यहुन्नं', तथा 'पापेश्वः' पापिनां सकामात्, 'प्रतिपदः', 'प्र', षः क्रतः ॥ प्रमादृदि

पुनेः पुनः(ध्य)। (धर)नम्रोऽप्रयेऽसुमते नम् इन्ह्रीय नम्रो वर्षवाय नमा वारुक्षे नम्रोऽद्वाः(धर)॥ १२॥

(१९)यद्पारः करूरं यदमेधां यद्शानां तदपंगक्क-तात्(१९)। (१९)श्रुत्याश्रुनादंतीपानासुत्र सुप्रात्यंतिय-

'चत्' 'दुम्कृतं', मानसं वाचिकं काचिकं वा चनुष्टितं 'मे' मदीयं, तत् सर्वे रङ्गादयो देवाः तदा तदा 'पुनन्तु' प्राधयन्तु॥

जलाविक्ततरेवान् प्रति नमस्कारमन्तं दर्प्रचिति। ''(१८)नमी-ग्रचेषुमते • वाद्ये नमीऽद्भारः''(१८) दति। चापे चलाग्नेः यन्ति वेष्यं 'प्रपुनान्' जलमध्ये निगूढ दत्यर्थः। तथाविधाय, 'प्रग्रचे', 'दण्हाच वद्याय', वद्यपत्नेत्र, जलाभिमानिदेवताश्वच 'नमस्कारोकु॥

निमक्तनप्रदेशे दुष्टकसापनयनमन्त्रमाइ। (१०) "घरपाक् कूरं • तर्पनकात्"(१०) इति। 'श्रपां', सन्निध 'घत्' 'कूरं' रूपं, मरसकारसम् श्रावकादिकं, 'घत्', च 'श्रमेधं' निष्ठीवनादिदुष्टं, 'घत्' श्रपि 'श्रश्रान्तं' वातश्रेशादिजनकं, 'तत्' सर्वं, श्रसासि-मक्तनप्रदेशात् श्रपगक्ततु॥

निमक्तनमकावार । (११) "श्रत्यात्रनादतीपानायय • पाचि-ना स्वनर्भतु"(११) । (११) 'शे। समपापा विरुत्तः • मक्केट् अस्वय- होत्। तको वर्षे राजा पाणिनी स्वत्मर्रीतु (११)। (११) सीहमेपापा विरजे। निर्मुक्तो स्कृतिक्षियः। ना-कृष्य पृष्ठमार्वस्य गच्छेद्रस्थितां वर्षे । (११) यशासु वर्षस्य पृष्ठात्वेष्ठमर्ष्य वर्षस्य पृष्ठात्वेष्ठमर्ष्य । (११) दूमं में गक्ने यसुने

कोकतां "(धर) इति । देविष्टमनुष्यादियश्चमतीत्व भुकं 'त्रत्यात्रनं' । देविषिप्रतर्पषमतीत्व पीतमुदकं 'त्रतीपानं' । एते स्वत्रत्ति थः पुमान् तस्मात्, यो 'धनप्रतियदः' । एते स्वत्रतातिपान-दुप्रतियदेः सन्यादितं यत् पापं मे मदीयं, 'तत्' सम्बं, 'वदको राजा' जलसामी, स्वकीयेन 'पाषिना', त्रपनयतु ॥ ततः पापर्दितः 'वोदं', रजोगुषर्दितः, संवारकार्षरागदेवादि देवात् 'निर्मृतः' । त्रत एव त्रनृहास्त्रमानः पापर्दितः स्वर्ग-स्वोपरिभागं, 'त्राद्या', त्रश्चाषा दिरस्थगर्भेष समानभीकृतं "मस्केत्' गस्केषं ॥

तीर्थक्षतानां गङ्गादिनदीनामावाद्यमम्त्रमाद । (५०)"दसं मे गङ्गे यमुने • प्रयुक्षा सुवे।मया"(५०) दति । हे गङ्गाद्या नद्यः, यूयं, पदच्चाादिभिनदीभिः यद 'मे' मदीयं, 'दमं' 'स्तोमं' स्तोषं, 'प्रयुद्धि' प्रयुत्त । मुला तत्र 'त्रायचत' चागत्य नस्ते तद्दारेष मयि च समवेता भवत । 'गङ्गायमुनासरस्त्रत्यः', प्रसिद्धाः । 'प्रदृद्धि', दित नद्यन्तरस्य सम्वोधनं । 'मद्दृषे',

समानकोषात्मिति तै॰ चिक्रितमुक्तवपाठः।

सरस्वति श्रुतेद्वि स्तोमेश सचता पर्वाणया। श्रुसिकिः या मेरुद्वेषे वितस्त्यार्जीकीये श्रुज्जा सुषामेया(१०)। (१६) स्रृतं चं सत्यं सामीद्वासप्सीध्यंत्रायत। तत्रो राचिर-जायत् ततः समुद्रो श्रेणुंवः॥ १३॥

सुमुद्राद्ध्वाद्धिसंवत्स्रो श्रंजायत। श्रृहोर्गचार्षः विद्धुद्दिश्वंस्य मिष्ते। वृशी। सूर्य्याचुन्द्रमसी धाता येथापूर्व्वमेकल्पयत्। दिवेष्य पृथिवी चान्तरिश्च-

'मार्जीकीये', रत्यन्ययोर्नर्धाः समीधनद्यं। "पर्याचा चि-क्रिया वितस्तया सुवेामया" रति पदचतुष्टयं स्तीषानं नदीचतुष्टयवाचकं॥

जले निमग्नस्य प्राणावामार्थमवसर्षस्यममाइ। (१११) ''खतं च सत्यं चाभी द्वान्तपमः ॰ दिवस्य प्रथिवीं चामारो चमची सवः' प्रातः । 'खतं' मानमं चयार्थमञ्जले। 'यत्वं' वाचिनं यथार्थभाषणं। 'च'नाराभ्यामम्बद्धि प्राच्तीयं धर्मजातं समुचीयते। तत् सन्त्वे 'सभी द्वात्' स्रभितः प्रकाणमानात् परमातानः, उत्पन्नं। कदा समुत्यन्नं, इति उच्चते। 'तपसी धि' सप्टथपर्था ले। चनच्चात् तपमः जन्ने। स तपस्यना इद्यं सर्वमस्य तदि सुत्यन्तरात्। यस्य ज्ञानमयन्तप इति सुत्वन्तराच। 'ततः' सप्रकाणात् परमे सरात्, 'राचिः', चत्यवा।

मबो सुबं: (१६) । (१६) यत् प्रष्टियाः रर्जः स्वमान्तरिश्चे विरोदंसी। द्माः स्तद् । पे। वृष्णः पुनात्वेषमर्षणः (१६) । (१६) पुनन्तु वस्तवः पुनातु वर्षणः पुनात्वेषमर्षणः (१०) । (१६) यूव भूतस्यं मुख्ये भुवनस्य ग्रे। । एष पुण्यक्षंतान्

श्रक्तोणेतद्पष्णणं। 'ततः' तस्रात् परमेयरात्, 'ससुद्रः',
धत्पन्नः। सामान्योकस्य स्ववणोदचीरोददध्यादिविशेषमभिप्रेत्यार्थवश्रन्देन पुनर्विशेष्यते। श्रवान्तरभेदयुकात् 'समुद्रात्',
'श्रिथ' ऊर्द्धे, समुद्रोपष्णचितः क्षत्सः काषः समुत्पन्नः। स
च उत्पादकः परमेश्वरः, श्रहोराचोपण्णचितान् सर्वान् काषविशेषान् 'विद्धत्' स्जन्, 'मिषतः' विभेषादियुक्तस्य, 'विश्रस्थ' सर्वस्य प्राषिजातस्य, 'वश्री' खामी भ्रता, वर्त्तते।
स तादृशः, 'धाता' परमेश्वरः, स्र्यादिदेवान्, 'पृण्ययादि
खोकांश्व 'यथापूर्व्य' श्रतीतस्रष्टीः यस्य यादृशं क्र्पं तादृश्यमनतिक्रस्य, 'श्रक्षस्यवत्' सङ्ख्यमाचेष सन्पादितवान्। दिवश्वेत्युपात्रावात् 'सुवः'श्रब्देन भीगविशेषा विविध्यः॥

श्रवमर्षणं स्रता तत जर्ध्वमवगाइनार्धासिस स्रेशे दर्शय-ति। (१९)''यत् पृथियाः ॰ पुनालघमर्षणः''(१९)। (१०)''एव अतस्य मध्ये ॰ स्रत्योर्षिस्सरं''(१०)। (१०) ''द्यावापृथियोः ॰

<sup>\*</sup> समाने। तास्रोति मि विक्रितपुक्तकपाठः।

खोकानेव खत्या हिंदुंप्सर्यं (१८)। (१८) सार्वा पृथि खोहिंदु-प्सयुर सर्श्रितुर सुर्वः ॥ १४॥

स्व: स्टूबिबाधि" (१६०) । इति 'पृथिखां', वर्षमानानां च्याबं 'सं रकः' सकीयं पापं, 'यत्', ऋषि। 'श्रामरीचे' सर्वता-नार्चिकोके, 'विरोदसी' विशेषेष रोदक्षेत्रंशावाष्ट्रचिथी:, व-त्यापमस्ति। त्रव रादस्ताः प्रथक् डक्तलात् प्रथिसां द्रतिपदेव भूमेर्थकादुर्भमानः पातासस्रोको विवसितः। क्षेत्रिषु तत्तव्यवान्यनुभवताम् त्रस्नाकं चत् पापम् त्रासीत्, 'तत्' बर्व पापं, तदनुष्ठाहुन् 'द्रमान्' अस्त्रांख, 'वदवः', 'पुनातु' त्रीधवतु, पापं विनामा ग्रुद्धानस्नान् करोतु । 'चापः' जन्नसामिलेन तद्र्यः। चवानि मर्ववति विनाजयित इति 'श्रवमर्षेषः' ॥ तादुः तः, 'एषः' वद्यः, 'भूतसः' भतीतस्य, 'सुवनस्य' प्राषिजातस्य, 'गेरारा' रचिता। भाष्यस्, भविष्यतेषि प्रयतः 'गेप्ता'। 'एषः' वर्षः, क्रतां' व्यीतिष्टीभादिकारियां, 'खेाकान्', प्रयच्यति इति बेवः। 'एवः' वर्षः, 'म्ह्योः' सर्वप्राविमार्कस्य समस्य, समः त्थिनं 'दिरप्सयं' स्रोकवित्रेषं, पापिनां प्रयक्तिति श्रेवः ॥ चच 'हिरप्सयं' ब्रह्माण्डक्पं, 'सुवः' खर्गब्रब्होऽभिधेयं, 'बाबा-पृथियोः' युक्तेकश्वक्षेत्रयोः, 'वंत्रितं' प्रवर्तते ।

स नः सुवः सःश्रिंशाधि १८)। (१०) बाद्व ज्वर्णति ज्यो-तिर्इमंसि। ज्योतिर्जर्णति ब्रह्माइमंसि। यो इमंसि ब्रह्माइमंसि। बुइमंसि ब्रह्माइमंसि। बुइमेवाइ

'सः', तं 'नः' श्वसान् प्रति, 'स्रवः' तादुशं स्वर्गसीकं, 'संत्रिज्ञाधि' सम्बक् श्रनुग्रहाण ॥

दित तिस्भिः सग्भिः सातवतः पुरुषस प्राचनगर्धे अस्तमा । ((')''पार्द्र ज्यस्ति । मां जुहामि साहा''(') दिति । यत् एतत् उदक्षणं 'प्रार्द्र', तदेतत् साधि-छानचैतन्येन 'ज्यस्ति' प्रकावते । तत्र प्रधिष्ठानक्षं 'च्योतिः', 'प्रहमसा' । देहेन्द्रियादिश्वो विवेचितस्य मम तदेवाधिष्ठानं-चैतन्यं सक्षं दत्यर्थः । तदेव उपपास्तते, 'च्योतिर्क्षिति', दत्युत्रं तत् 'च्योतिः', वृद्धौव । प्रतो 'च्योतिर्हमसा', दति वाक्येन 'ब्रह्मास्मा', दत्युत्रं भवति, नच पूर्व्यस्द्रं जोवात्मनः सक्षं विवास्य स्पानशस्य ब्रह्मातस्य प्राप्तिर्भवति । किन्तु 'च्याहं' पुरा जीवः, 'प्रसा', स एव ददानीं 'प्रहं ब्रह्मासा'। वस्तो ब्रह्मचे मिय पूर्वमञ्चानाच्जीवत्मारोपितमासीत्। तिस्तु प्रज्ञाने विवेकेनापनीते सति वस्तुतः पूर्वासद्धमेव 'ब्रह्म-स्वरं ददानीं प्रज्ञानेविता 'प्रसि,' नत्न नूतनं किञ्चित

<sup>\*</sup> पूर्वमिद्देति E चिक्रितपुद्धावपाठः।

मां जुहामि खाहा (१०)। (११) श्रृकार्य्यकार्य्यवकीर्यो स्त्रेना भूं गुहा गुहत्स्यगः। वह्ने ग्रेऽपामधमर्ष्यस्तस्रीत्पापात् प्रमुख्यते (११)। (१९) रुजासूमिस्त्रं मार्श्र राद्यस्य प्रवदन्ति

ब्रह्मसमागतं। तसात् 'ब्रह्मेव,' ब्रहंब्रह्मभावानुभववेसाया-मिष पूर्वेसिद्धोऽहमेव न तु योषित्यग्निधानवद्पचित्तं ब्रह्मस्ं। ताहृष्टः 'ब्रहं', ब्रह्मक्ष्यं 'मां', 'जुहोमि' उदराग्नी प्रचिपामि। इति:प्रदानवाची 'साहा'ब्रब्दः। महेहवर्त्ताभी देवेभ्या ब्रह्म-रूपं हिवर्द्तम् दत्यर्थः॥

त्राचमनात् अध्यं पुनर्षि खाने मन्त्रमाइ। (१९) "त्रकार्य-कार्यवकीणि • तसात् पापात्मसुच्यते" (१९) इति। त्रकार्य प्राक्तप्रतिषद्धं कलच्चभचणादिकं, तत्कतुँ प्रीसं यस्यासा 'त्रकार्यकारी'। प्रतिषद्धस्तीगमनवान् 'त्रवकीणीं,। ब्राह्मस-सुवर्णदर्का 'सेनः'। वेदवेदाङ्गविद् ब्राह्मणः, गर्भा वा श्रूषः, तं दन्ति इति 'श्रूणदा'। गुद्दार्गामी तु 'गुद्दतस्यगः'। एतादृत्रपापकारिणम् त्रपि मां 'त्रवमर्थणः' पापविनाधकः, 'त्रपां', खामी 'वद्णः', 'तसात्' सर्वसात्, 'पापात्', 'प्रसुच्यते' मे। चयित॥

रइखपापचयार्थे साममन्त्रमाइ। ((१)"रजीश्रमिस्नं मार्

<sup>\*</sup> षषं त्रष्टालानुभववेणायामिति F, षिक्रितपुत्तकपाठः। षषं त्रष्टातत्त्वानभववेणायामिति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

धीरीः(१२)\*। (१२) आक्रीन्समुद्रः प्रयमे विधर्मन् जन-यन् प्रजा स्वनस्य राजा॥ दृषा पृविषे अधि साने। अर्थे वृहत् सोमी वाद्ये सुवान इन्दुः(९२)॥ १५॥

• पुनालघमर्षणः"\*(११) इति। 'रजः' रजःपापंच, 'श्विः' स्वानश्वतः, श्रष्टं, श्रते। हे देव 'लं', तत्पापंपंच्यतः-चातनया 'मं रोदयखं'। यद्यप्येतन्तवोचितं तथापि 'घोराः' बुद्धिमन्तः, बास्त्रपारङ्गताः, मामनुग्रकत एवं 'प्रवद्गति'। तदीयं वान्य-सुदाद्वियते। 'ऋषयः' विष्ठसुख्याः, एनं खानकारिषं 'पुनन्तु' बोधयनु । तथा 'वसवः' श्रष्टसङ्घाकाः, एनं 'पुनन्तु' । 'वर्षः', श्विष एनं 'पुनातु'। 'श्रघमर्षणः' पापविनावकोऽन्थे।ऽपि देवः, एनं 'पुनातु'। एवं घोरैमं हिद्धरनुग्रहीतलात् दृष्ट्यादिभिः पूर्तं मां लमपि यमदेव मा बाधस्त, श्रनुग्रहाण, रत्यर्थः।

खानादृष्टी अयं मन्त्रमाइ। ((१) "आकान्ससुद्रः प्रथमे

 वाद्ये सुवान इन्द्रः" ((१) इति। समुद्रवत् प्राेदलात्
समोदाख्यपरमानन्दस्रभावलात् वा 'समुद्रः' परमात्मा, स

 सर्व जगत् 'प्राकान्' प्राकान्तवान्, व्याप्तवान्। किं खुर्वन्,
'प्रथमे' स्ष्टेरादिकाले, 'प्रजा जनवन्'। को दृशे प्रथमकाले,

<sup>\*</sup> भाष्यपुत्तकदयप्तमूलपाठे प्रवदिन्त भीरा हत्वस्थात्तरं पुनन्तु ऋषयः पुनन्तु वसवः पुनातु वस्त्वः पुनात्वद्यमर्भेय हत्वधिकः पाठः। क्षस्रक्षस्थवतुर्व्वपि मूलपुत्तकोषु नेष पाठो हक्षते।

परत्तात्(१) । यशः(१) । गुर्रासु(१) । मर्म(१) । चकतु-ण्डायं धीमिष्ट(१) । तीव्याद्रश्रायं धीमिष्ट(१) । परि(०) । प्रतिष्ठितं(६) । देशः(१) । यक्कतु(१) । दधातम्(११) । श्रद्धाः(११) । अर्थुवः(११) । सुवः(११) । राजा, एकं च(११) । कुद्रां कुद्धयं दिन्त्य नृन्दिः वंकमुख् एवं च । गृक्डां बृद्धांविष्णुयं नृत्तिश्रहंत्तवैव च ॥ श्राद्तियांऽग्रियं दुर्गियं क्रमेख दादशाभिति । म(१) । म(२) । व(३) । च(४) । म(५) । सं(६) । वे(७) । ना(८) । व(१) । भा(१०) । वे(११) । का-त्यायनाय(१२) ॥

'विधर्मन्' प्राषिभिः पूर्वक स्ये अनुष्ठिता विविधा धर्मा यश्चिन् कासे स्वप्तक दानार्थं उद्देश्यन्ते, सेऽयं विधर्मा तस्मिन्। स स परमात्मा 'स्वनस्य', पासक लात् 'राजा'। समकानां कामानां वर्ष परेत्रलात् 'ट्वा'। इंद्रुजः, सर्वत्र स्वाप्तवान्। किस्र। 'साना' साना, पर्वतपार्यभागे। अत्यन्तरे तं ब्रह्म-गिरिः रत्य। स्वत दति अवचात् ब्रह्माववे। ध्योखो देशे गिरिः, तदवयवः सानुः, स्दयपुष्ठ रोकं, तस्य 'पवित्रं' वास्म-देशावयववद् स्विष्ट स्वर्णाद देशे । प्राप्त स्वाप्तु स्वर्णाम् (१) जातवेदसे सुनवाम् साममरातीयता निर्दं हाति वेदः। स नः पर्षेदति दुर्गाणि विश्वी नावेव सिन्धं

वनस पासनस हेतुलान 'मखं" हिमवत्पुचा गाँधा ब्रह्मविद्यानिमानिक्पलान् गाँरीवाचक हमामच्दा ब्रह्मविद्यामुपसचवित। यत एव तसवकारापनिषदि ब्रह्मविद्यामुप्तिंप्रसावि
ब्रह्मविद्यामुण्डिं प्रथते, ब्रह्मभाभमाना तु मां हैमवतीं होवाच
दति। तदिषयः परमात्मा तथा हमवा यह वर्षमानलात्
'सीमः', य च याना हृदयपुष्टरीके 'हहत्' ब्रह्म यथा भवति
तथा, 'वाहधे' हृद्धिं प्राप्तः, पूर्वं प्रविद्याहतलेन यहुचितो
जीवा भूला तथामविद्यायां विद्ययापनीताचां ब्रह्मवाविभावात् प्रहृद्ध दव भाषत द्रह्मथं। य च से।मः, 'सुवानः'
जीवानां धर्माधर्मथोः प्रेरकः, 'इन्दुः' फलदानेन चन्द्रवदाह्मादहेतः॥

श्रणानिष्टपरिदारार्थलेन अष्या मन्त्रा उच्चने। तर्चेका-स्वषामाद। ((१)" आतवेद्वे सुनवाम • नावेद विन्धुं दुरितात्यग्निः''(१३) रति। वेदांधि वेदनानि श्वानानि तानि आतान्युत्पद्मानि बद्धात् श्वग्नेः वेद्वं आतवेदाः, श्वाधानेव संस्कृतेग्री पद्मानदा तदा कर्म्यविषवाचि श्वावान्युत्पद्यने, तसी 'नातवेद्वे'। षागकाचे स्नतात्मकं 'वेामं', 'सुनवाम' श्रभिषुतं कर्वाम। सासं सर्वे वेक्ति इति 'वेदः' श्वग्निः, दुरितात्युगिः (१४)। (१६)ताम् ग्निवर्क्षां तपंसा ज्वल्नतीं वैराचनीं कर्मफुलेषु जुष्टां। दुनीं देवीः श्ररंखम् प्रं प्रयो सुतरंसि तरसे नर्मः (१६)। (११) अग्ने त्वं पार्या

स च 'त्ररातीयतः' त्रसाखरातिलं प्रमुलिमक्कतः पुरवान्, 'निर्हाति' नितरां भस्नोकरोति । किस् । 'सः' त्रियः, 'नः' त्रसाकं, 'विसा दुर्गाषि' सर्वा त्रापदः, 'त्रितपर्वत्' त्रतिषयेन नात्रितवान्, इत्यर्थः । किस् । यथा स्रोके 'नावा', 'सिन्धुं' समुद्रं, नाविकस्रार्यति, तथा 'त्रियः', 'दुरितानि', पापानि, त्रतिशयेन नार्वति इति श्रेषः ॥

दितीयास्यमाइ। ((५) "तामग्निवर्णमपषा ॰ सुतर्बि
तर्षे नमः" ((५) इति। येयं नवदुर्गा कच्यादिषु मन्त्रशास्त्रेषु
प्रिषद्धा, 'तां दुर्गा देवीं', 'श्रदं अर्थं प्रपद्ये'। कीदृत्रीं,
श्रिष्ठमानवर्णां', 'तपषा' स्रकीयेन सन्तापेन, 'ज्ञसन्तीं' श्रसक्षृत्रन्द्दनीं, विश्वेषेष रेश्यते स्वयमेव प्रकाशत इति विरोधन,
परमात्मा, तेन दृष्टलात् 'वैरोधनीं', 'कर्मफलेषु' स्वर्गपद्धपुत्रादिषु निमित्तस्द्रतेषु, 'जुष्टां' खपासक्षेवितां। हे 'सुतर्बि'
सुषु संवारतर्षे हेता देवि, 'तर्षे' तार्थियो तुस्यं, 'नमः',
श्रस्तु॥

हतीयास्चमार । <sup>(१६)</sup>''ऋग्ने लं पार्या ॰ तनयाय श्रंथोः''<sup>(१६)</sup> इति । हे ऋग्ने 'नवः' स्रोतवः, 'सं', 'त्रसान्', 'सस्रिभः', नब्धे ऋसान् स्वित्तिभिरित दुर्गाणि विश्वा। पूर्श्व पृथ्वी बंहुला ने जुर्वी भवा ते।काय तर्नयाय श्रंथाः (६०)। (६०)विश्वानि ना दुर्गहा जातवेदः सिन्धुन नावा दुरिताऽतिपर्षि। अग्ने श्रिष्ट्विस्मनेसा एणाने।ऽसार्कः

चेमकारिभिः उपायैः, 'विश्वा दुर्गाष्ट्रति' सर्वा श्वापदे। दिश्वयेन खडियाता, 'पार्य' संसारख परतीरस्वय । 'नः', श्वस्ताकं, ल-त्रमादात् 'पूत्र' या निवासयोग्या पुरी सत्यपि, पृथिवी, सा विसीर्णा भवतः। 'उवीं' सर्वेख निष्पादनयोग्या स्तिनिरिप, 'बड्डखा', भवतः। लद्य 'तोकाय तनयाय' श्वस्तदपत्याय तदीय-पुनाय म, 'श्रंथोर्भव' सुख्छ मिश्रयिता भव॥

चतुर्थीद्यचमाइ। ((०) "विश्वानि ने। दुर्गहा ० बे। धविता तनूनां "((०) इति। हे 'जातवेदः', 'दुर्गहा' सर्वासामापदाम-पहन्ता,। लं 'विश्वानि दुरिता' सर्वाणि पापानि, 'नावा', 'सिन्धं न' ससुद्रमिव, 'नः' श्रस्तान्, 'श्रतिपर्षि' श्रतिश्रयेन तार-यसि। हे 'श्रग्ने', 'श्रचिवत्' श्राध्यात्मिकादितापचयरहितलेन श्रविश्रव्दवाच्ये। जीवन्मुको महर्षिः, ''श्रात्मौपस्येन भूतानां दयां सुर्वीत मानवः" इत्योतच्छास्तमनुद्ध्या, "सर्वे प सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः" इत्योवं मनसा यथा यथा वर्षां वर्वदा भावयित, तथा लमपि 'मनसा', 'गृषानः' गृषान् दुचारयन् भावयन्, वैध्धिवृता तुनूनां ((°) । ((°) पृत्नाजित्रः सर्घमानमुत्रम् प्रिः हुवेम पर्मात् प्रधात् । स नः पर्वद्ति
दुर्गाख् विश्वा क्षामं हुवे। श्वति दुर्गित्वाख्याः ((°) ॥
((१) प्रक्षोषि क्मीचा अध्वरेषु सुनाम होता नर्वश्व
सति। खार्चामे तृत्वं मिप्प्रयंखास्मर्थं श्व से भेगमायं अख ((१) । गोभिर्जुष्टं मृयुजे। निर्विक्त न्तवेन्द्र विष्के।-

पश्चमीख्यमाइ। (१०) 'प्रतमाजितः सइमाममुख्याद्वः । व्यति दुरितात्वद्विः' (१०) इति। प्रतमा परकोवसेमा वक्तीति 'प्रतमाजित्', तं, श्वतप्व 'स्मानं' स्थूनिभवनं। 'ख्यं' भीतिहेतुं, 'श्रव्धिं' 'परमात्' खत्कृष्टात् 'स्थल्वात्' स्रकेः स्रत्थेः स्रावस्थानदेशात्, 'क्षवेभ' श्वाक्रवाम। स न इत्वादि पूर्वेवत्। किस् 'श्रविदेवः' 'श्वामत्' श्रक्षादपराधाम् सममाषः, 'श्वति दुरिता' श्वतिश्वितानि पातकानि श्रह्णास्त्वादोनि श्वतिश्वदः ।

वही ख्या । ((८) ''प्रक्रोवि कमी थे। विश्व माय-वस ''((८) इति । हे चग्ने लं 'चध्वरेषु' वागेषु, 'ईखः' खत्वः यन् 'कं' सुखं, 'प्रक्रोवि' विद्यार्थि । 'वनाष' कर्मफ स्व दा-तापि यन् 'होता' हो मनिष्पादकः, 'नवः' खुळोऽपि भ्रता 'वित'

<sup>&#</sup>x27;त्रसाकं', 'तनूनाम्', 'त्रविता' रचिता भूखा, 'वेधि' नुष्यस्, बावधानी भवेत्वर्थः॥

रमुसर्चरेम। नार्वस्य पृष्ठमुभिसंवसीना वैष्यवीं स्रोक दूर मीदयनां॥ श्रुप्तिः, पुत्वारि च॥ अनु०१॥

#### श्रथ दितीये।ऽनुवाकः ।

(१)भूर्मये पृष्टिये खाडा सुवे। वायवेऽनारिक्षाय खाडा सुवेरादि्त्यायं दिवे खाडा भूर्भुवः सुवेश्वन्द्र-

सीदिस, वागदेमे तिष्ठसि । अतो हे 'त्रग्ने', 'खा स्व' खकीया-मिए, 'तनुवं', 'पिप्रवर्ख' श्रक्षदीयहितवा प्रीषय, ततः 'श्रक्ष-भ्यस्व', 'सीभगं' ब्रोभनभाग्योपेतलं, 'त्रावजख' सर्वतेर देहि ॥

दित सायवाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजु-रार्च्यके दन्नमप्रपाठके नारायकीयापरनामधेययुकायां याज्ञ-क्यामुपनिषदि प्रथमे। ऽनुवाक:॥

#### श्रथ दितीयाऽनुवाकः।

त्रथ हे। मार्थायहाव्याहतिसन्त्रकान् मन्तानाह । (१) "भूर-ग्रये प्रथिये ॰ भूभैदः सुवरे। म्" (१) दति । भूभैदः सुवरे। मिति नीषि पदान्यव्यवानि तानि च व्यस्त्रपेष समस्त्रपेष च मन्त्रचतुष्टयह्मतां गितिपाद्यान्यादिदेवताप्रतिपादकानि । तथा सत्ययमर्थः सम्पद्यते । 'भूः', दत्यनेन मन्त्रेष प्रतिपाद्याग्रये, तन्नन्त-

<sup>🍍</sup> चतुरुवपरतामिति Q चिक्रितयुक्तकपाठः ।

मेसे दिग्धः खाद्या नमी देवेम्बः ख्या पित्रधी भूर्भवः सुवराम्(१) \*॥ अनु० †२॥

प्रतिपाद्याये 'पृथियों', च 'खादा' स्ट्रह्मिसं द्रथमस् दित । एवमुत्तरेव्यपि चिषु मन्त्रेषु योच्यं । त्रच द्रथ्यविष्ठेषसामुकतात् सर्वदेशमधाधारणमाच्यमेव द्रथ्यमित्यवगन्त्रयम् । प्रस्तिष्ठेषसा-नुक्तवात् पापचयोऽच्याधारणं प्रसं द्रष्ट्यां । चतुर्भिर्मनी-यंद्याप्रक्ति द्रव्या त्रन्ते प्राप्तुसः 'नमी देवेभ्यः', दित मन्त्रेसेप-तिष्ठेत । पद्याद् चिषाभिमुखः 'खधा पिष्टभ्यः', दित मन्त्रेसेप-तिष्ठेत । पद्याद् चिषाभिमुखः 'खधा पिष्टभ्यः', दित मन्त्रेसेप-तिष्ठेत । 'स्वधा'त्रव्यः पिष्टप्रियं नमस्ताराद्यपचारं द्रूते । 'भूर्भुवः स्वः', दित स्वाक्येऽपि पापर्हिता भवामि । 'कें' द्रस्ययं त्रव्यः त्रङ्गीकारवाचित्रात् तच तचाचित्रार्थाङ्गीकारं प्रतिपाद-चित । नारायकास्त्रेनेश्वरेष मुनिना वा दृष्टमाद्यं प्रपाठका नारायकीयः ॥

इति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरार-श्वके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याञ्चिका-मुपनिषदि दितीयोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> सुवर्य चीम् इति B, J, N, O चिक्रितपुक्तवम्तुरुयपाठः।

<sup>†</sup> चयाच्यमेषु चतुर्धं मूजवृत्ताकेषु भूरसमे एषियौ हत्वनुवाक्षणु-तीयसित परिमासितः। परन्तु भाष्यकारीयायमनुवाको दितीयसेन परिमासीतः।

<sup>‡</sup> इतं पापक्षयोऽण साधारसं वयमिति Q चिक्रितपुक्षवपाठः।

### यथ हतीयोऽनुवाकः।

्रिम्द्रत्वं सम्बं प्रविद्ये साष्ट्रा भुवे कं वायवे करिं-श्राय स्वाष्ट्रा सुव्दर्यमादित्यायं दिवे स्वाष्ट्रा सूर्भृवः सुव्दर्वं चुन्द्रमसे दिग्धः स्वाष्ट्रा नमी द्वेभ्धः स्व-था पित्रभ्ये। भूभृवः सुव्दत्वने।म्(१) ॥ श्रानु० ३॥

## श्रथ चतुर्चाऽनुवाकः।

(१)भूर्प्राये च पृथ्विष्ये च महते च खाडा सुवै। वायवे चान्तरिक्षाय च महते च खाडा सुवैरादि-

# त्रय हतीयाऽनुवाकः।

श्रवसार द्विकामस्य तेष्वेव मन्त्रेषु पाठान्तरमारः । (१)"भूरत्रमग्रये पृथिसे • स्वरस्रमाम्"(१) रति । श्रवह्यं खाङतमस्य । सन्दृद्धं 'श्रवं', 'श्रोम्' प्राप्तोमि, रत्येतावानेव विश्रेषः ॥

दति सांचणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने चजुरार-च्छके दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिका-मुपनिषदि हतीथे। ८नुवाक:॥

## श्रम चतुर्थी अनुवाकः ।

. यूजाकामस पुनरायन्यपाउसाह । (१)"भूरग्नये च ॰ सव-र्भहरीम्''(१) इति । 'महते' प्राढाय पूज्याय, वा हिर्फ- त्यार्य च दिवे च महते च खाहा भूर्भवः सर्वश्रद्धः मेसे च नश्चचेभ्यश्च दिग्श्यश्च महते च खाहा नमी दे-वेभ्यः ख्या पित्रभ्या भूर्भवः स्वर्महराम्() ॥ चन् ४॥

### श्रच पञ्चमे। (नुवाकः ।

# (<sup>()</sup>पाहि ने। अग्न एनंसे खाहा। पाहि ने। विश्व-

गर्भाय, 'च'कारैकासहेवतामां चेवका हेवाः परिस्टक्सको । ते-भ्योऽपि खाङतमित्युक्तं भवति । 'महरोम्' पूर्वा प्राप्नवामि ॥

द्रित यायणाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्यप्रकाते यजुरार-ण्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजिका-मुपनिषदि चतुर्थे। अनुवाकः ॥

#### श्रय पञ्चमाऽनुवाकः।

पूर्वच भूरग्रये रत्यनुवाके वर्वसाधारणाः पापचयार्था होनमन्त्रा जताः। श्रय प्रतिबन्धनिवारणेन मुमुक्षेश्वांनप्राष्ट्रायां
होनमन्त्रा जयाने। (१) "पाहि ने। स्रग्ने • सतकतो खाइ।"(१)
रित । हे 'स्रग्ने', 'नः' श्रक्षान्, 'एनसः' श्रानप्रतिबन्धकात्
पापात्, 'पाहि' रच। तुम्यनिदं खाइतमन्त्र । 'नः' श्रक्षाकं, 'विश्ववेदमे' कत्द्वतत्त्वज्ञानसिध्ययं, 'पाहि' तत्साधनसम्पादनेन पाखव,
तद्य तुम्यं रदं खाइतमन्त्र । विश्वेष भानं दीप्तिः विभा सेव
वस्त धनं यसाग्ने: से। ध्यं विभावसः। हे 'विभावसी', 'यश्वं'

वेद्से खाडा। यद्यं पाडि विभावसी खाडा। सर्वे पाडि शतकतो खाडा(१)॥

ैपाहि ने। श्रम् एक्या। पाद्यंत दितीयंया। पा-द्युर्जं तृतीयंया। पाहि गीभिश्चंतस्तिर्वसे। स्वाहा॥ श्रमु॰ ५॥

## श्रय षष्टाऽनुवाकः।

( )यम्कन्दंसास्रष्टमा विश्वरूपम्बन्दे। भ्यम्बन्दे। स्या-विवेशे। सतार शिकाः प्रोवाचीपनिषदिन्द्री ज्येष

विविदिषा हेतु लेनासाभिर नुष्ठीयमानं, 'पाषि' निर्विष्नेन समाप्तिं नीला पाखय । प्रतसङ्खाकाः क्रतवेर येनाग्रिना निष्यायन्ते सेऽयं प्रतक्रतः। हे 'प्रतक्रतेरं', 'सर्वे' प्रानसाधनं गुरुवास्त्वादिकं, 'पाषि'॥

रति बायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-ष्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिका-मुपनिषदि पद्ममोऽनुवाकः ॥

# श्रय षष्टोऽनुवाकः।

त्रय ज्ञानप्रतिपादककात्त्रवेदान्तप्राप्तिकामेन जयं मन्त्रमार । (१) "यन्कन्दसास्यभः ॰ भ्रभुवः सुवन्कन्द श्रोम्" (१) द्रति । 'यः' प्रणवः, 'कन्दस्ं' वेदानां मध्ने, 'स्वभः' श्रेष्ठः, 'विश्वरूपः'

<sup>\*</sup> रतकामास्य भाषां नास्ति।

 $<sup>^{+}</sup>$  B, J, N, O, Q चिक्रितपुक्तके सचाप्ट भिका रति पाठः।

इन्द्रियाय ऋषिभ्या नमी देवेभ्यः ख्या पित्रभ्या स्-

वर्तवगदाताकः, एतदेद्वारतं विश्वक्षयमञ्च संदित्वासुपनिषदि प्रपश्चितं । तादृष्ठः प्रषवः 'कन्दोश्वः' वेदेश्वः, प्रादुर्भूतइति ग्रेषः । वेद्वारत्नेन प्रणापतेः प्रत्यभादित्यर्थः । यः पुनः
'कन्दांसि' गायश्चादोनि, 'श्वाविवेश' । कन्दोशिक्पखित्वेषु
सन्तेषु प्रयोक्तयः । तथाच प्रपश्चवारेऽभिद्वितं । त्रव्य हु वेदादिलात्ववंसनूनां प्रयुव्यते स्नादाविति । तेन प्रववेन प्रतिपादः
'इन्दः' परमेश्वयंयुक्तः परमात्मा, 'खपनिषत् प्रोवाच' चपनिषदं
प्रद्वाविद्यां वर्ववेदान्तविद्धां खक्तवान् । कीदृष्ठ इन्दः, 'वर्ताः
श्रिकाः' यद्भिः कर्मानुष्ठायिभिक्पायकौ निभिन्न प्राप्तुं अक्यः,
'क्येष्ठः' कारणलेन वर्वस्नात्रथमः । किमये विद्यामुक्तवानित्युच्यते । 'स्विश्वः' स्ववैष्णामन्तर्भुखानां जिश्वासनां, 'इन्दियाय' श्वानयामर्थाय, श्वतेऽदं तत्र्यतिवन्धनिवार्षाय 'देवेशः
पिद्यश्वः', च 'नम'स्करोमि । 'स्रभुवः स्वरेतम्' क्षोकच्याविस्तः
तान् प्राप्नोमि । देवानिति श्रेषः । एतदेवाभिप्रत्य केचिद् सर्भुवः
स्वन्कन्द श्रीमिति पठिना ॥

रति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे युक् रारक्षके दश्रमप्रपाठके नारावशीयापरनामधेययुकायां याचि-कामुपनिषदि षष्टे। जुवाकः ॥

#### त्रय सप्तमाऽनुवाकः।

(१)नमे। ब्रह्मं से धारणं ने चास्विनिराक्षरणं धारियंता भूयासं कर्णयाः श्रुतं मा च्यादं ममामुष्य चाम्(१)॥ चनु० ७॥

### श्रयाष्ट्रमाऽनुवाकः।

(१)क्ट्रतं तपः सत्यं तपः श्रुतं तपः श्रान्तं तपे। दमस्तपः

### श्रथ सप्तमीऽनुवाकः ।

श्रय स्थानां वेदानामितसरणाय जणं मन्त्रमाइ। (१) "नमे। ब्रह्मणे ॰ ममामुख श्रीम्" (१) इति। 'ब्रह्मणे अगत्कारणाय, 'नमः', 'श्रस्'। तत्प्रसादानादीये चित्ते ग्रन्थतद्धयोः 'धारणं', श्रस्तु। 'निराकरणं' विस्तरणं यथा न भवति तथा, 'धार-ियता भ्रयासं'। 'श्रमुख' इत्यं प्रार्थयमानस्य 'मम', 'कर्णयोः', खिति सिदेदशास्त्रादिकं यदा कदाचिदपि 'श्रुतं', श्रासीत् तस्ये 'हे देव 'मा चोर्ह्न' मा विनामय। तताऽइं 'श्रीम्' प्राप्त्रयां, स्त्रिरं धारणमिति भेषः।

दति साथणाचार्यविरिचति माधवीये वेदार्यप्रकाते याजु-रारणाके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां चाजि-क्यामुपनिषदि सप्तमोऽनुवाकः ॥

## श्रमुक्तपे। दानं तपे। यद्यं तपे। भूभेवः सुवर्शहीतदुर्पा-स्वीतक्तपं:(१) ॥ श्रमु॰ ८॥

#### श्रथाष्ट्रमाऽनुवाकः ।

श्रथ श्वानसाधनं यत्तपश्चित्तेकाव्यमस्य "मनसङ्गित्रयास्य स्वेकाव्यं परमन्तपः" इति श्रुतेः। तत्तपः श्रीतसार्तसर्वकर्मस्वरूपतया प्रशंसति। यदा। तथाविधतपःसिद्धार्थं जष्यं मन्तमादः।
(१) "स्वतं तपः सत्यन्तपः ० ब्रह्मीतदुपास्वेतन्तपः" (१) इति।
'स्वतं मनसा यथार्थवस्य चिन्ननं, 'सत्यं' वाचा यथार्थभावसं।
'श्रुतं' वेदस्य पूर्वे। त्तरभागार्थावबोधायोभयोमीमां सयोः श्रवसं।
'श्रान्तं' श्रान्तिः वाद्ये क्रियाभ्यन्तरे क्रियोपरितः। 'दानं' धनेषु स्वत्वनिव्यत्तः परस्वत्वापादनपर्यन्ता। 'यश्चः' श्रिश्चे। पर्वे।
सर्वं क्रियाभ्यन्तरे क्रियोपरितः। 'दानं' धनेषु स्वत्वर्वमर्वाचीनं 'तपः' भ्ररादिस्वोक्तन्यात्राकं विराद्दे स्रूपं। स्वत् 'ब्रह्मं, श्रुसं, श्रुसं, दे मुमुत्ते। 'एतत्' ब्रह्मं, 'खपास्व' विजातीयप्रत्ययर्षितं सजाती वप्रत्ययप्रवादं सुद्, तत् 'एतत्' खपासनं,
स्तानं 'तपः'॥

इति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकान्ने युजुरा-रखके दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्या वान्निका-मुपनिवदि त्रष्टमेऽनुवाकः॥

#### श्रथ नवसे। (नुवाकः ।

<sup>(२)</sup>यया वृक्षस्यं सम्पुष्पितस्य दूराक्रन्था वात्येवं पुर्ण्यस्य कुर्मेखा दूराक्रन्था वाति ययासिधारां कुः

#### त्रय नवमाऽनुवाकः।

श्रच विचितानुष्ठानरूपं पृष्यं ज्ञानसाधनतया प्रश्नंसति । निविद्धाचरणं \* ज्ञानप्रतिबन्धकतया निन्दति। (१) "यथा स्वस्य चमुष्यितस्य ॰ त्रात्मानं जुगुस्रेत्''<sup>(१)</sup> रति। स्रोके 'वृजस्य' उद्यानादी स्थितस्य चम्पकपाटसकतेनकीपुत्रानादीः, 'सम्पुचितस्य' यम्यम्बिकसितपुष्योपेतस्य, यः 'गन्धः' सुरिभः, त्रस्ति, सेाऽयं 'दू-रात्' देशात्, 'वाति' वायुना सद्दागच्छति। 'एवं', पुराकसीणः, कोरित हो मादे:, सस्कीर्त्तः सगन्धसमाना 'दूरात् वाति' मनुख-क्लोकात् खर्गे गच्छति, तस्मात् पुष्यमनुष्ठेयं। श्रय पापस्य दु-ष्टामा उचानो। 'यथा', खोको राजा प्रमात्यादीनां विनेदाय वंत्रायहनादिदुर्घटणापारेष्यत्यनासुग्रसम्नाः कश्विद् 'कर्च' कूपादावगाधे किसंखिद्गर्चिविषेषे, 'त्रविहितां' प्रसारितां, 'ऋसिधारां' खङ्गधारां, 'ऋवक्रामेत्' पादाभ्यां धाराया उपरि-गन् प्रवर्त्तो । तदानीमसी मनस्थेवं विचार्यति, 'यत' यदि, 'युवे इवे' इकारो व्यत्ययेन यकारस्थाने पठितः, श्वतएव केचिड् युवे युवे इति पठन्ति,—शैमि थैमि पुनः पुनः पादमसि-धारया मित्रयामीत्यर्थः । तदानीमदं 'विइदिखामि', 'कत्तें

<sup>\*</sup> निविद्धाचरबरूपन्तु इति F चिक्रितपुक्तकपाठः।

र्तेऽविहितामवकामेखबुवे हुवे ह वा विद्वदिष्यामि कुर्ते पतिष्यामीत्येवमुक्तांदात्मानं जुगुर्चेत्(१) ॥ अनु० ८ ॥

#### श्रथ दशमाऽनुवाकः।

# (१) श्रुखोर खीया साहता महीयानास्मा गुहायां नि-

वा पितव्यामि', चहमित्येतमधें 'इ'मब्दे मूते। सकार वाने धात्ययेन दकारः। चित्रधारायां पादस्त दृढस्थों पादच्छे देना हं विक्रसितो विवन्नो भविष्यामि, दृढस्थांभावे सधावर्त्तान्यमाधे गर्नो पितव्यामि, 'इति एवं', पापे वर्त्तमानः पुद्यः विचार-धेत्। चदि पापं प्रकटं सुर्यां तदानीमिह स्रोके निन्दिता भवि-खामि, तत्परिद्याराय चप्रकटं सुर्यां, तदापि नरके पतिष्याभीति, ई.दृ स्विचारयुक्तः पुद्यः 'चनृतात्' पापात्, 'चात्मानं', 'चुगुर्धत्' धिक् मां स्रोकद्यसंत्रहेत् मिति निन्दिसा पापात् निवारयेत्॥

रति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाते यजुरा-रण्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजि-कामुपनिषदि नवभीऽनुवाकः॥

इति प्रथमख्यः समाप्तः।

#### यथ दशमाऽन्वाकः।

धयोक्तप्रशंसीपेत्रपृष्णानुष्ठानेन निषिद्धाचरकवर्जितेन शुद्धा-नाःकरणस्य पुरुवस्य तत्त्वमुप्देष्टुमयमनुवाक चारभ्यते। तच प्रच-

<sup>\*</sup> युवे युवे हति B, J, I, N, O, Q चिक्रितपुक्तकपाठः। † नाम चेतुमिति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

# र्चिताऽस्य ज्नोः। तमंत्रतुं पर्यातवीतशोको धातुः प्र-सादान्मद्दिमानमीशं(१)। (१)सप्त प्राखाः प्रभवेन्ति तस्नात्

मास्चमाइ। <sup>(१)</sup>"त्रणेरिषीयानाइतः ० प्रसादानाहिमान-मीगं''(१) इति । सचिदानन्दैकरमः परमेश्वर: सर्वाधिष्ठलेन\* सर्वस जगतः सङ्पलादात्माग्रन्देना चाते । त्रात्मात्रस्य सङ्प-बाचीति प्रसिद्धं। मायाकार्यभूते सीकिकथवद्दारे स्रस्नालेन प्रसिद्धः, परमाणुर्द्वाणुकादिरणुत्रब्दवाच्यः । तस्त्राद्ययमात्माः श्रतिश्रयेन सर्वस्रकालात् 'श्रणीयान्' श्राकाश्रदिगाद्यः परि-माणाधिकालाक्षेति मइष्डस्वाचाः। तताऽष्यं 'श्राह्मा', ऋतिश्रयेनाधिकातात् 'मरीयान्'। परमाणुद्वाणुकादीनां श्रया-दादि प्रत्यचगम्यलाभावेऽपि चोगिजनचचुर्गम्यलमस्ति । तद्षा-ताना नासीताभिष्रता अणीयस्तमुकं। त्राकात्रदिगादीनासे-कत्रज्ञाखवर्त्तिनात् तादुत्रत्रज्ञाखन्नकोव्यधिष्ठामलमभिप्रेत्य महीयसमुद्रं। तादृष्ठः परमाता 'श्रसः' देवमनुखादि ६-पस्त, 'जन्तोः', 'गुहायां निह्निः'। गुहाबब्देन इदयपुद्धरी-कमध्यवर्त्तिनी बुद्धिरचाते। गुष्टसंवरण रत्यसाद्धातारत्यक्षे गुषात्रम्यः । बुद्धिय पर्यपुष्डरीकेन संद्या तनाध्वर्त्तानीतात् तखां बुद्धावख परसाताना निहितलं नाम विद्यवापसभ्यमा-नलं, नतु बुद्धावाधेयलं। सर्वजगदाधारसः तदसमावात्। 'तं' तथाविश्वतं, 'ईंग्रं', ग्रमादिगुषयुक्तोऽधिकारी पुद्रवः

<sup>\*</sup> सर्वं धिष्ठानलेनेति Q चिक्रितपुक्तनापाठः ।

सुप्तार्चिषः सुमिधः सुप्त जिङ्गाः। सुप्त हुमे खेका येषु चरेन्ति प्राचा गुहार्श्रयानिहिताः सुप्त संप्त<sup>(२)</sup>।

'पम्मति' बाचात्करोति । स चाधिकारः 'धातुः प्रवादात्', खपजायते । धाता, जगतो विधाता परमेश्वरः, तस्म प्रवादः, श्रमुग्रदः। तथा च पूर्वाचार्येक्तं । "ईश्वरानुग्रदादेषां पुंसा-मदेतवासना। मदाभयक्षतचाचा दिचाचां यदि जायते'' दिति। कीदृश्मीमं, 'श्रकतुं' सङ्क्ष्यर्हितं, स्त्रश्रपानादिभेगित्रातं समी-चीन मित्रसङ्क्ष्यनं जीवस्थेव न लीशस्म। सङ्क्ष्यदेतुभूतान्तःकर-खोपाधेरभावात्। श्रतो निक्पाधिकलात् 'महिमानं' श्रतिश्चयेन मदानं। ईदृशं परमेश्वरं साचात्कृत्य 'वीतश्रोकः' अन्तमर-खादिशोकर्हिता भवति ॥

दितीयास्त्रभाद । (१) "सप्त प्राचाः प्रभवन्ति । निहिताः सप्त सप्त । प्रद्धानाः करणेत्री तत्यो यः परमात्मा चन्नः । तत्र मात्मा चन्नः । तत्र मात्मा चन्नः । तत्र मात्मा मायामितिमिष्टात्, 'सप्त प्राचा प्रभवन्ति' । श्रन्य सप्त वै भीषं छाः प्राचा । द्रत्युक्तलात् । भिरोवर्त्तिसप्त चित्रस्त नताः सप्त स्त्राकाय चुरादयः प्राचाः परमे सरादृत्य चन्ते । दे चच्ची, दे श्रोचे, दे नासिके, मुखनेकिमित सप्तलं । तेषां चचुरा-दीनां स्त्रस्त्रविषयप्रकामनम्भवः 'सप्तार्चिषः' । तेर्षिभिर्यः श्लानां स्त्रस्त्रविषयप्रकामनम्भवः 'सप्तार्चिषः' । तेर्षिभिर्यः श्लानां स्त्रस्तिविषयप्रकामनम्भवः 'सप्तार्चिषः' । तेर्षिभिर्यः श्लानां स्त्रस्तिविषयप्रकामनम्भवः 'सप्तार्चिषः' । तेर्षिभिर्यः श्लानां स्त्रस्तिविषयप्रकामनम्भवः 'सप्तार्चिषः' । तेर्षिभिर्यः श्लानां स्त्रस्तिविष्टे श्लानां स्त्रस्तिविष्टे स्त्रस्तिविष

<sup>\*</sup> दिचाकामेव जायते हति Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> प्रायाः प्राया रत्नुक्षातात् इति F (पक्रितपुक्तवपाठः।

(२) ऋतः समुद्रा गिरयंख्य सर्वे ऽस्मात् स्यन्दंन्ते सिन्धंवः सर्वे रूपाः । ऋतंख्य विश्वा श्रोषंधये। रसीख्य येनैष भूत-

स्तीयास्त्रमाइ। (२) "त्रातः समुद्राः ० स्रतसिष्ठत्यन्तरा-त्याः (२) इति । चीरोद्धिप्रस्तयः 'समुद्र'वित्रेषाः, मेद्प्रस्ट-तयः 'गिरि'विशेषास्त, 'त्रसात्' परमेयरात्, 'सर्वे', प्रभवन्ति । मन्नागोदावर्याद्यः 'सर्वक्षाः' बद्धविधाः, नद्यः, त्रसात्, स्तिष्ठत्वन्तर्गत्मा(१)। (१) ब्रुष्का देवानां पदवीः केवीना-चिष्विप्रीषां मिष्ट्वो मृगासां। श्लोना एप्रीखाः स्विध-तिर्वनानाः सोर्मः पविष्मत्यैति रेभन्(१)। (१) श्लामाकां

परमेश्वरात्, जत्पन्नाः 'खन्दको' प्रवहिता । ब्रीहियवाद्याः 'विश्वाः' वर्षाः, 'श्रोषधयः', च, मधुराचादयः 'रश्वायः', 'श्वतः' परमेश्वरात्, प्रभविता । 'एषः' श्रहस्प्रत्ययेन गम्बनातः, 'श्रम्नरात्मा' खूखदेहिषदात्मनीर्मध्यवर्त्ती सिङ्गदेषः, 'वेव' श्रीषधिरयेन, 'भूतः' समद्धः सन्, श्ररीरे 'तिहति' । तादृशेष रश्च जत्पन्न इति पूर्वभाष्ययः ॥

चतुर्थीस्चमाइ। (४) "ब्रह्मा देवानां ० पविचमखेति रेभन्" (४) इति। श्रन्नविद्धिन्तां प्रायममुद्दादीनामचेतनानां
स्वृष्टिमुक्का चेतनेषु परमेश्वरखोत्नृष्टक्षेणावसानमुख्यते। 'देवानां' श्रमीन्द्रादीनां मध्ये, 'ब्रह्मा' चतुर्बुखा ग्रन्ता परमेश्वरे।
निवामकलेनावितष्ठते। तथा 'कवीनां' काव्यनाटकादिकर्द्ध्वां
पुरुषाणां मध्ये, 'पदवीः', भूलावितष्ठते। व्याकरचे निव्यवः
सुश्रव्दविश्वेषः पदं तदेति नष्ट्यति 'पदवीः' श्रव्द्धामर्थाःभिन्नो व्यासवास्त्रोक्यादिक्य द्रव्यर्थः। 'विप्राणां' वैदिकमानंविर्मानां ब्राह्मधानां मध्ये, 'ख्रषिः' तत्त्रद्भोत्ताव्यद्धान्यत्रकेते विषष्ठाःदिक्षः, वभूव। 'स्नाधां' चतुत्त्यदां मध्ये, श्रक्षाधिक्येन युक्तः
'महिषः', वभूव। 'स्वाधां' चतुत्त्यदां मध्ये, श्रक्षाधिक्येन युक्तः
'महिषः', वभूव। 'स्वाधां' चतुत्त्यदां मध्ये, श्रक्षाधिक्येन युक्तः
'स्विषः', वभूव। 'स्वाधां' चतुत्त्यदां मध्ये, श्रक्षाधिक्येन युक्तः

लोहितशुक्तकृष्णां बृद्धीं प्रजां जनयंन्ती श्र सर्ह्णां। श्रुत्री श्रेक्ती अवमीखीऽनुशेते अहात्येनां भुक्तभागा-मजीऽन्यः(॥ १॥

'खिधितिः' परग्रः, बस्व । यागहेतुस्तबस्थाताकः 'हेामः', भ्रता 'रेभन्' मन्त्रशब्दयुक्तः सन्, 'पविचं' ग्रुद्धिकार्षं मङ्गा-जसकुग्रदर्भादिद्रयजातं सर्वे, 'श्रत्येति'॥

पश्चमोद्धणमाह । (१) "श्वत्रामेनां ले हितश्क्षण्यां ० भुक्रभोगामजोऽन्यः" (१) इति । ख्वहारदश्चायां परमेश्वरख्य चतुमृंखन्नद्वादिश्वरीरेषु विश्वेषावस्वानमिभधाय यथाक्रजनसृष्टेमृंखन्नद्वादिश्वरीरेषु विश्वेषावस्वानमिभधाय यथोक्रजनसृष्टेमृंखनार्षभ्वतां मायाश्वक्तिमुपजीव्य बद्धमृक्तपृद्वयवस्वा प्रदर्यते । न जायत इति 'श्रजा' मूलप्रकृतिरूपा माया। न
स्वादेखस्वा जन्म सम्भवति । सांच माया 'एका' इतरस्थ सर्वस्य
व्यवस्य व्यवस्य विश्वर्था ते ने ने स्वाद्य स्व

<sup>\*</sup> चीं विक्यास्थ्रताद्य इति F चिक्रितपुस्तवपाठः।

(१) हु १ सः ये चिषदस्रेरन्तरिश्वसद्वीतां वेदिषदिते-थिर्दुराखुसत्। नृषद्वेरुसहेतुसह्योमसदुका ग्रीवा

वदनादिलादुत्पित्तर्गासि । तादृशो जीवो दिविधः । श्रामको विरक्षयेति । तथोर्मध्ये 'एकः' श्रामको यो जीवः, पूर्वीकामजां मायां 'जुषमाणः' प्रीतिपूर्वकं मेवमानः, 'श्रनुष्ठेते' तदनुसारेषेव वर्त्तते । विषयानेव शुक्षाने विवेकरिता ज्यामर्षं प्रवादः कृषेण सञ्चरतीत्यर्थः । 'श्रन्थो श्रनः' विरक्तो जीवः, 'भृक्त-भोगां', 'एनां' मायां, 'जदाति' परित्यजति । विरक्तेः प्रामेव भोगान् भुक्ता नद्वपरिष्टाद्वीच्यन्ते । तादृष्ठीभागेर्थुका माया भुक्तभोगा, तां मायां तस्वविवेकोन बाधत द्वार्थः ॥

षष्ठीस्टचमाइ। (१) "इश्सः ग्रुचिवत् • खतं वहत्"(१) इति। यः पुमान् विवेकेन मार्या परित्यज्ञति तस्त्र धर्वमिष जगद् ब्रह्मस्पेषावभाषत इत्येवमाचार्र्योऽच प्रदुम्मते । तदर्य-मार्दे जगद्गू खते । हिन्त धर्वदा गच्छतीति 'इंसः' चादित्यः, स च ग्रुची ग्रुद्धे मण्डले च्योतिमंथे बीदतीति 'ग्रुचिवत्', स्वात्मस्पेष जगिववासहेतुलात् । 'वसः' वाषुः, तद्भूपः सन्, धन्तिचि वीदतीति 'चन्ति चिवस्' । होमनिष्यादक चाह्व-नीयाद्याः 'होता' तद्भूपेष सोमयागाद्यक्तभूतायां वेद्यां सोद-तीति 'वेदिवत्' । चमावास्त्रादितिथिविभेषमनपेच्छ भोजन-याच्छाये तच तच गच्छन् पृद्धो वैदेशिकः 'चितिथिः' । तद्भूपेष दुरेशिषु ग्रहेषु परकीयेषु सीदतीति 'दुरेश्वसत्'। नृषु

## र्श्यतुजा स्रोद्रिजा स्ट्रतं वृष्टत्<sup>(१)</sup>। [\*(<sup>०)</sup>यस्माज्जाता न पर्रा नैव किस्तनास य स्राविवेश सुवनानि विश्वा।

मनुष्येषु कर्म्गु धिकारिजीवरूपेण धीदतीति 'नृषत्'। वरे मेहे जेने कामीदारावत्यादी पूजनीयदेवरूपेण धीदतीति 'क्रतसत्'। क्रते सत्ये वैदिके कर्मण फालरूपेण धीदतीति 'क्रतसत्'। व्याक्षि श्वाकामे नजनादिरूपेण धीदतीति 'व्यामसत्'। श्रद्धाः नदीसमुद्रादिगताभ्यः मञ्जाभकरादिरूपेण जायतद्दति 'श्रकाः'। मोभ्यः जीरादिरूपेण जायतद्दति 'गोजाः'। क्रतं सत्य-वचनं तसात् कीर्त्तारूपेण जायतद्दति 'गोजाः'। श्रद्धाः पर्वतेभ्ये। द्यादिरूपेण जायतद्दति 'श्रद्धाः'। चंसदत्या-रभ्य श्रद्धाना द्वादिरूपेण जायतद्दि तथ्यानाः'। चंसदत्या-रभ्य श्रद्धानाः द्वाद्धानेनाः यथ्यगद्दिन तथ्यगत् 'क्षतं' सत्यं, 'व्रहत्' मञ्जा, श्रद्धानिदृष्या जगद्रपेण भासमानं सर्वे द्वानि-दृष्या अञ्चति व्याप्तिः ।

सप्तमीम्हचमाइ। (०) "यसाच्चाता ० स वेडिशी" (०) इति। इंसादेः सर्वस्य जगता ब्रह्मक्पतं यदुक्तं तद्च प्रतिपाद्यते। ब्रह्म-व्यतिरिक्तं वस्तु किस्वदस्तीति वदन्वादी प्रष्टवः। किमचेतनं जगद् ब्रह्मव्यतिरिक्तं ? श्राहोस्तित् चेतना जीवः। श्रचेतनत्वपचे-ऽपि किं स्टेडिई भावि वस्तु ब्रह्मव्यतिरिक्तं उत्त पूर्वभावि। न तावदूर्धभाविना व्यतिरिक्तविमत्युच्यते। 'जाता' स्टेडिई स्वंसुत्पन्ना

<sup>\*[]</sup> रतिकानोडीकताः सप्तमन्ता क्षसस्त्रभेषु B, J, N, O चि-क्रितेषु मूनपुक्तनेषु न पठिताः। रतेषामच निवेशे दश्रतिसङ्गा रहिजीयते। परन्तु E, M, Q चिक्रितभाष्यपुक्तनचयेषु रवां खा-स्थानात् क्षच परिष्टशेताः।

पूजापितः प्रजया संविद्गनस्तीरिष् ज्योति शिष सच-ते स वोडशी(°)। (°)विधत्तीर श्वामके वसीः कुविद-

प्रजा, 'यसात्' परमेश्वरात्, 'परा' खितिरक्ता, 'न', सवित ।
नापि पूर्वभाविना खितिरक्तलमुख्यते, स्टेः पूर्व 'किञ्चन' किभिष अञ्चाद्यतिरिक्तं वस्तु, 'नैवास', "एकमेवादितीयम्" रति
अत्यक्तरात् । नापि चेतनस्य जीवस्य अञ्चलिरिक्तलमित्युच्यति ।
यः, परमेश्वरः, 'विश्वा शुवनानि' सर्वेलोकक्तिनि सरोरादि,
'श्वाविवेश' जीवरूपेण प्रविवेश । "श्वनेन जीवेन श्वात्मानुप्रविश्व" रति श्रुत्यक्तरात् । सः 'प्रजापतिः' प्रजापासकः परमेश्वरः, 'प्रजया' स्तसाद्रत्यस्या देवतिर्थगादिरूपया, 'स्विद्वानः'
संसर्गं तादावयं सभमाना वर्तते । 'सः' परमेश्वरः, 'जीवि ज्यातीः वि' श्वन्यादित्यचन्द्ररूपाणि, 'सचते' समवैति, तादाव्यसम्बन्धं
प्राप्ताति । कीवृशः परमेश्वरः, 'बोड्श्वी' प्रश्लोपनिषत्पेक्तवेष्ट्यकक्षोपतः । तच हि प्राणश्रद्धादिकं सन्द्वमि सनत् वेष्ट्यावयवरूपं। "परमात्मा ससर्ज वे" रति श्रुत्यक्तरात् । तचा सित
स्वद्वत्यायेन कार्यकारणयोर्वित्वतिरेकात् बोस्यक्तसारूपेण जनता
सह तादाव्यसम्बन्धादयं घोडशी रत्युच्यते ॥

श्रष्टमीस्टचमाइ। (म)"विधर्तार्थ इवामहे व स्वतारं मृचच्चं"(म) इति। यथोक्तश्रद्धातत्त्वज्ञानसाभाय परमेश्वरप्रार्थनाइति। वर्षाक्षश्रद्धात्त्र्वेष्ट्यमे। 'वसेः' धनस्य श्रद्धात्र्वानइत्रस्य, 'विधर्तारं' विश्वेषेष सन्गाद्यितारं, परसेश्वरं, 'इवामहे'

नाति नेः। सवितारं ऋषधसं<sup>(०)</sup>। <sup>(८)</sup>श्रद्या ना देव सिन्तः पुजावत्सावीः सौभगं। परा दुषप्रियः सुव्<sup>(८)</sup>। <sup>(१९)</sup>विश्वानि देव सिव्तर्दुरितानि परा-सुव्। यद्गद्रं तन्म श्रासुव<sup>(१९)</sup>। <sup>(१९)</sup>मधुं वाता स्टूता-

चसदन्यदायें त्राक्रयामः । 'नः' श्रसाकं तादृषानां, 'कुवित्' प्रभतं तत्त्वज्ञानक्ष्पं धनं, 'वनाति' समाजते, स परमेश्वरो ददा-तीत्वर्थः । कीदृषं विधर्तारं, 'सवितारं' श्रसदुद्धेः प्रेरकं। 'नृचसरं' नृषां मनुकाषां श्रधिकारिषां श्राचार्यक्षेष तत्त-विद्याप्रवक्तारं॥

नवमीस्चमाइ। (८) "श्रद्धा ने। देवसवितः ० दुखप्रियश् स्वतं (८) दिति। हे 'स्वितः' प्रेरकदेव, 'श्रद्धा' श्रद्धान् दिने, 'नः' श्रद्धाकं विद्यार्थिनां, 'प्रजावत्' श्रियप्रश्रियादिप्रजापेतं, 'स्थानां श्राचार्यक्षपं भाग्यं, 'स्वितः' प्रेर्य, प्रयक्षेत्यर्थः। 'दुखिप्रयं' दुख्यप्रसदृत्रं देतप्रतिभाषं, 'प्रास्व' निराक्षर् ॥

दशमीख्यामाद । (१०) "विश्वानि देव ० तका श्वासुव" (१०) दिता । हे 'सवितः' प्रेरकदेव, 'दुरितानि' श्वानप्रतिबन्धकानि पापानि, 'विश्वानि' सर्वाणि, 'परासुव' पराकुद । 'भद्रं' कखाणं, श्वस्कावनाविपरीतभावनार्दितं तत्त्रशानं, 'यद्', श्वस्ति 'तत्', 'भे' मद्यं जपासकाय, 'श्वासुव' साकक्षेन प्रयक्तः ॥

. एकादश्रीस्चमार । (१९) "मधुवाता स्वतायते ॰ वन्ते।-स्रधी" (१९) इति । 'स्वतायते' स्वतं परं त्रद्वा तदिस्कृति मुसं, यत् मधुं श्वरन्ति सिन्धवः। माध्वीर्नः सन्त्वोषधीः(११)।
(१२)मधुं नक्तमुते।वसि मधुंमत्पार्श्ववः रजः। मधुं द्यी-

'वाताः' वायवः, 'मधु' माधुंचीपखितं सुखं यथा भवति तथा, बान्तु इति भेषः । प्रबंधे तु वाया रागात्पत्ता तत्त्वज्ञानितः सम्बद्धते। त्रतः स माधुदिति वायारानुकूकां प्रार्थते। एवमु-क्तरवापि तक्तदानुकूकां द्रष्ट्यां। 'सिन्धवः' नद्यः, 'मधु करिना' इति मधुरं त्राराग्यकरमुदकं सम्यादयन्त्रित्यर्थः । 'श्रोषधीः' श्रीदियवादयः, त्रपि 'गः' त्रसाकं, 'माध्योः' मधुराः पत्रक्षाः, 'सन्तु'॥

दादशीस्त्रमाद । (११) 'मधु नक्तमृतीषि ॰ रख नः
पिता''(११) इति । 'नक्तं' रानें।, 'खत' श्रपि च, 'खषि' प्रभाते,
दिवसेऽपि, विद्यार्थंनः 'मधु' मधुरं श्रनुकूखं सुखं, 'श्रसु' काखकतोऽपि विद्रो माश्रदित्यर्थः । 'पार्थिवं रजः' पृथिखामविद्यतं
श्रथनादिखानगतं रजे।ऽपि, 'मधुमत्' माधुर्थेपितं, कस्दकपाषाणादिराहित्येनानुकूखं 'श्रसु' । 'नः' श्रसाकं, 'पिता' पिष्टसदुशी, 'धैः', श्रपि 'मध्यसु' श्रतिस्थादिप्रातिकूख्यरहितासु ।
''दीः पिता पृथिवी माता'' इति मन्त्रान्तराह्वः पिष्टलं ॥

चयादशीस्त्रकाह । (१२) ''मधुमानः ० भवन्तु नः''(१२) इति। 'वनस्यतिः' चूतपनसादिः, 'नः' अस्तान् प्रति, 'मधुमान्' मधुर-फ्लोपेता जीवनहेतुः, 'श्रस्तु' । 'सर्थः', श्रपि प्रश्नतं सन्तापमहता 'मधुमान्' माधुर्येष श्रनुकूसप्रकाशनेन युक्तः, 'श्रस्तु' । 'गावः', रस्तु नेः पिता(११)। (११)मधुमान्नी वनस्पतिर्मधुमार श्रस्तु द्वर्थः। माध्वोगीवो भवन्तु नेः(१९) \*।] (१४)घृतं मिनिश्चिरे घृतमस्य योनिर्घृते श्रितो घृतस्वस्य धामे। श्रमुष्यमावेषः मादयस्य स्वाष्टीक्षतं रुषभ वश्चि ष्टब्यं(१४)। (१६)समुद्रादूर्मिर्मधुमार उदीरदुपारश्चना

श्रपि 'नः' 'श्रसान् प्रति, 'माध्वीः' जीवनदेतुमधुरचीरे।पेताः, 'भवनु'॥

चतुर्वत्रीस्चमाइ। (१४) "घृतं निमिचिरे ० विच इयं '१(४) इति। भेग्यजातचा ज्ञानयोग्यदेशमृत्रस्यं प्रार्थ्य ज्ञानसाधनयागादिकर्मदेते। रग्नेरानुक्रस्यं प्रार्थ्यते। पूर्वे यजम ना ज्ञग्नावाद्यकोयादिक्षे 'घृतं', 'मिमिचिरे' सिक्तवन्तः। निद्द सेचन
इति धातुः। तद् 'घृतं', 'ज्ञस्य' ज्ञग्नेः, 'योनिः' उत्पत्तिकारणं।
घृतेन व्यासाभिद्यद्भिद्र्यनात्। ज्ञते। उथमग्निः 'घृते जितः' घृतं
जाजित्य ज्ञवस्तितः। 'घृतं', एव 'ज्ञस्य', च्रग्नेः 'धाम' स्थानं,
तेवे। हेत्वा। द्व ज्ञग्ने 'अनुव्यधं' स्वधामन् ज्ञस्तदीयं इतिःस्वर्पमनुद्धत्य 'ज्ञावद्य' देवान् ज्ञचानय, ज्ञानीय च 'मादयस्य'
स्टान् सुद्। हे 'ट्रवभ' श्रेष्ठ, 'स्वाद्यक्रत' स्वाद्यकारेण ज्ञसाभिर्दत्तं 'द्व्यं', 'विचि' वद्, देवान् प्रापय॥

पश्चदश्रीख्यमारः। (१४)''यमुद्रादृर्मिः ॰ श्रख्तस्य नाभिः''(१६) दति। 'यमुद्र'वदतिप्रभतात् प्रमात्मनः 'ऊर्भि'त्रदृत्रो अड- सममस्त्त्वमानर्। घृतस्य नाम् गुद्धः यद्स्ति जिद्धाः देवानामुस्तस्य नाभिः(॥)। (१९) बुयं नाम् प्रवंदाना

प्रपञ्चः 'मधुमान्' भाग्यलेन माधुर्वयुक्तः, 'खदार्त्' खदमासत्, **ख्यम रत्यर्थः । यथा क्षेत्रे ममुद्रात् तरङ्गा खत्यद्यन्ते । एवं छि** चिरेकरसात् परमाह्मना जडं भाग्यजातं सर्वसुत्पन्नं। घुचरच-दीष्ट्रोरिति धातोदत्पन्ना घृतप्रब्दः। 'घृतं' दीर्ध, खप्रकात्रं ब्रह्मे-त्यर्थः। तस्य त्रह्मस्या यत् 'नाम' प्रस्ववरूपं, 'गुद्धं' स्ववेदेनु नोप्य-मिला। तथा च कठैराखातं। "सर्वे वेदा यत्पदमामनच्हीति प्रस्तत्य तत्ते पदं सङ्गुद्देश बवीमि त्रीमिखंतत्" इति। तेन प्रवाद्येष 'उपाँगुना' धानकाचे प्रनेदचार्यमाचेन, 'च्छ-ततं' जत्पत्तिविनाधर्षितं ब्रह्मतत्त्वं, 'समानद्' सन्तमानके, श-न्नोतीत्वर्थः । तत्र प्रणवास्यं नाम 'देवानां जिक्रा' देवेः सात-परैः निरमारं उचार्यभाषलेन जिझ्नेव वर्वदा मुखमध्ये वर्णते। किश्चेदं प्रणवरूपं नाम 'श्रष्ट्रतस्त' विनावरहितस्त मास्यः 'गाभिः' रथयकसः गाभिरिवात्रयभूतं। ऋषेन दि मुक्तिस्यं पासं प्राप्यते । त्रतएव कठैराचातं । "स्तदेवाचरं श्रान्या थे थरिष्क्ति तस्र तत्" इति । एतस्रास्त्रि प्रस्वस्य नेःष्यास्त्रन-लमुक्तं ॥

वे। उत्रीम्हचमाइ। (१९) "वयं नाम ॰ श्रवमीद्वीर एतत्"(१९) इति। 'वय' ज्ञानार्थिनः पुरुषाः, 'श्रव्यान्' ज्ञान'वश्वे', 'चृतेन' दीप्तेन स्वप्रकात्रेन ब्रञ्जका निमित्तभृतेन, प्रस्वस्यं 'नाम', यृतेनासिन् युत्रे धारयामा नमें भिः। उप ब्रह्मा श्रे-स्वच्छ्स्यमानं चतुःश्रङ्गोऽवमोद्गीर एतत् (१०) च-त्वार् शङ्गा चये। अस्य पादा दे शोर्षे सुप्त इस्तीसे।

प्रज्ञवाम' वर्वदा ध्यायना उचारयाम । ततः 'नमोभिः' नम-कारेर्गुका वयं, चित्ते ब्रह्मतत्तं वर्वदा 'धारयाम' । भानस्य यक्ततं भगवते।क्तम् । ''साध्यायक्यानयक्षास्य ध्यत्यः वंभितवताः'' दित । 'ब्रध्यमानं' श्वसाभिः प्रच्यतेन स्त्रयमानं, 'उपग्रद्भवत्' पार्भवर्त्तिभसात्त्ववेदिभिः स्त्रयमानं, 'एतद्' ब्रह्मतत्तं, 'चतुः-प्रदृष्टः' श्वकारे।कारमकारनादक्पप्रदृष्ट्वचिषेतः, 'गै।रः' भेतः प्रख्यास्य श्वभः, श्वनमोत्' वान्तवान्, ब्रह्मतत्तं प्रस्वपाद्यदित्यर्थः। श्वकारादीनां प्रख्यमानाषां प्रदृष्टलमुत्तरतापनीये सुतं । "प्रदृष्टे-स्वप्रदृष्टं मंद्यास्य' दित । निष्कामैरनुष्टेयलेन निर्मस्यात् प्रयवस्य नीर्लं द्वभक्षस्यस्य वंदितापनिषयास्यतं । "यश्वरूद्धास्य-यभे विस्तर्पः" दक्षवमनेन प्रतिपादनमुपस्तस्यते ॥

सत्तर्भीस्त्रमाइ। (१०) "चलारि ग्रङ्काः ० मर्त्वाह आ-विवेश" (१०) इति। 'ग्रङ्काः' प्रचवस्य यान्यकारादीनि ग्रङ्कासि, तानि 'चलारि'। 'चस्य' प्रचवप्रतिपाद्यलेन प्रचवरूपस्य ब्रह्मादः, 'चयः पादाः' पद्यते गस्यते ब्रह्मतत्त्वमेभिरिति पादाः, चन्नात्मं विक्तेजसप्राद्याः। ऋधिदैवं विराष्ट्रिरस्वगभायाद्यतानि। 'दे शोर्षे' उत्तमाङ्गस्थानीये चिद्चिद्रूपे दे ब्रक्ती। तथैव 'श्रस्थ' ब्रह्मसः, श्रुराद्यः 'स्त्र' स्रोकाः, 'इस्रासः' इस्रस्थानीयाः। मुख। विधा बुद्देश रेपियोति मुद्देश देवा मर्त्याः मार्विवेम्(१०)॥२॥

(१०) विधी हितं पृषिभिगुं श्वमीनं गर्वि देवासी घृत-मर्मविन्दन् । रन्द्र एक्ष्य सर्यु एकं जजान वेनादेकंर

'चिधा बद्धः' श्वकारोकारमकारेषु विश्वते अवप्राज्ञेविराष्ट्रिरख-गर्भाखाकतेश्व चिःप्रकारेख सम्बद्धः, 'द्रवभः' प्रचवः, 'मदः' तेचे। क्ष्यं प्रश्लातकं, 'रे।रवीति' श्वतिष्रयेन प्रतिपादयति । तदेव प्रतिपादं साद्यीक्रियते । 'देवः' परमेश्वरः, 'मर्त्यान्' मनुष्यदेश्वान्, 'श्वाविवेश्व' सर्वतः प्रविष्टः । "स एव इत्त प्रविष्ट श्वानस्वायेभ्यः" इति शुत्यकारात्॥

श्रष्टादश्रीस्थमाइ। (१०) "चिधादितं • निष्ठतचः" (१००) द्रति। "चिधा दितं' त्ररीरे विश्वतेषधप्राश्वास्त्रोन चिप्रकारेण ब्रह्माच्ये विराष्ट्रिरस्थमभास्याद्यतास्त्रोन च निःप्रकारेणावस्त्रितं। 'सृतं' दीतं स्वप्रकाशं ब्रह्मतस्तं, 'देवासः' देववत् सालिका श्रम्तभृद्धाः पृद्धाः, 'गवि'वाचि, तत्त्रमस्त्रादिवेद इपायां, 'श्रम्वविन्दन्' श्रमुक्षमेण स्वभ्वन्तः। कीदृशं घृतं, 'पणिभिगृद्यमानं' पणस्ववद्यारे स्तृती चिति धातः। पणिभः स्तिष्टिभः सपदेष्टृभिराषार्धः परमर इस्रत्ये गोष्यमानं। विधा दितं द्रस्थेतदेव विविच्यते। 'द्रन्दः' परमेश्वयं-स्त्रो विराद पृद्धः, 'एकं' आगरण्डपं, 'अजान' सत्पादितवान्। 'स्र्यं'श्रव्दस्तेषधिलेन दिरस्थमर्थं प्रस्त्रच्यति। स च दिरस्थ-गर्भः 'एकं' स्त्रप्रद्भे प्रस्ति स्तरः कान्तिकर्मा। 'वेनान्'

ख्यया निष्टतश्चः(१०)।(१८)या देवानां प्रथमं पुरुत्तादिश्वा-धिकी कड्ठी मुक्किः। हिरुख्युगुभें पश्चत् जार्यमान् १ स नी देवः शुभया सृत्या संयुनक्त(१८)। (१०)यसात् पर्

सर्वदुः खराहित्येन कमनीयाद या कतात् एकं सुषुप्ररूपं निष्यस-मिति प्रेषः । खिसासेन धीयते असायत द्वाप्रयान्तरहिता प्रद्यारूपा चित् खधाप्रस्ते निष्यते । "स भगवः किसान् प्रति-कित इति खे मिडिबि" इति श्रुष्यन्तरात् । तया 'खधया' ब्रह्म-रूपया चिता, पूर्वे । क्षा रन्द्रस्थ्येनेनाः 'निष्टतचुः' जागरणादिकं निषादितननः । एता भां दाभां खग्भां प्रणवतस्प्रतिपाद्यार्थे। प्रपश्चिता ॥

एकानविज्ञीस्थमाद । (१९) "चा देवानां ० स्रुष्टा संयुनन्तु" (१९) इति । 'यः' देवः, 'दिरप्शनभें', 'पस्रत' साधात्म-रोति । की दृशं दिरप्शनभें, 'देवानां प्रथमं' स्रग्नोन्द्रादीनां मध्ये सादिभूतं, 'पुरस्तात् जायमानं' स्रग्नोन्द्रायुत्पक्तेः पूर्वसेवोत्पय-मानं । सनेन प्राथम्यं साद्योक्तां । की दृशे देवः, 'विस्वाधिकः' विस्वस्य जगतः कारपालेन तस्ताद्धिकः, 'दहः' दत्, वैदिकः स्वदः, तं द्रवित प्राप्नोति, वेद्प्रतिपाद्य द्रष्ट्यां । 'महिं ए स्वीणां सतीन्द्रयद्रष्ट्यां मध्ये महान्, "बः सर्वद्रः परनेत्ररः, 'द्रारं स्वतित्" द्रायादि सुतिपतिपाद्य द्रष्ट्यां । 'स देवः' तादृतः परनेत्ररः, 'सः' श्रसान्, 'ग्रुभया स्वृत्या' सर्वसंसदिनवर्णकलेन क्रीभनया

<sup>\*</sup> विश्वाधिय हति B, मृ, अ, O चिक्रितपुक्तवपाठः।

नापर्मित् किन्द्रिस्मानाणीयो न ज्यायास्ति क-र्सित्। वृक्ष देव स्तब्धा दिवि तिष्ठत्येक्सेनेदं पूर्वे पुर्वषेग् सवैं (१९)। (१९)न कमीणा न प्रजया धर्नेन त्यागेनेके

अञ्चातस्वानुसृत्वा, 'संयुनकु' संयुकान् करातः। सेाऽयं मसो। अञ्चाविद्यासभये जपितव्यमिति मन्त्रसिङ्काद्वगस्यते॥

दिश्रीस्थमा । (१०) "बसात् परं • पुर्षेष सर्वे" (१०) स्ति। यदकं प्रभया स्नृत्या संयुगक रित तम सर्थीयं तलम्म निर्दिस्तते। 'बसात्' क्ष्यतत्वात्, 'परं' खळा हं, 'क्षपरं' निष्ठ वं वस्तु, 'किस्तित्', प्रिप 'गस्ति'। 'यसार्' क्ष्यतत्वात्, 'प्रणीयः' प्रत्यस्पं वस्तु, 'गस्ति'। तथा 'व्यायः' प्रधिकमि, 'कस्तित्' किस्तिदिप वस्तु, 'गस्ति'। परापरप्रस्थामां मुची- सर्वेषिकवेषा विविवति। व्यायोषीयः प्रस्थामां परिमाचीत्वर्वाः पक्षेणिकवेषा विविवति। व्यायोषीयः प्रस्थामां परिमाचीत्वर्वाः पक्षेणिकवेषा विविवति। व्यायोषीयः प्रस्थाः स्वतिहते, तद्यमितियः 'एकः' परमेयरः, 'स्वत्यः' निर्विकारः, 'दिवि' स्वातात्वाक्षे स्वप्रकात्रस्वस्पे, 'तिहति'। 'तेन पुद्वेष' पूर्वेव' स्वित्तेवत्वेष्ठ परमात्वाना, 'सर्विकारः' जमत्, 'पूर्वे', जमदाकारोः वास्ति प्रकात्वाविकतिस्तावारंः॥

एकविंगोस्टचमाइ। (१२)न कर्मना ० चतथो विज्ञनिण(१९) इति। यथोकत्रज्ञतन्तः नुस्नर्गस्यामारकं सर्वस्थागरूपं साधव-

<sup>\*</sup> पुराबेनेति म चिक्रितपुत्तकपाठः।

श्रामत्त्वमान्युः। परेख् नाक् निष्टित् गुष्टायां वि-धार्यते यद्यतेया विश्वासि (११)। (११)वेद्वान्त्वि ज्ञानसुनि-

मनेष्यते। श्रिशिषादिकं यहस्यंतस्ययामां चत् कर्म तेन 'कर्मषा', तत् 'श्रम्यतसं', 'न', खभ्यते। "प्रजया पिद्वभ्यः" इति श्रुतेः, पिद्वविद्यात् श्र्ष्यात् विभाषमञ्जूर्या पृत्रादिक्पा प्रजा, तथापि 'श्रम्यतसं' 'न', खभ्यते। "दाने सर्वे प्रतिष्ठितं तस्रात् दानं परमं वदन्ति" इति श्रुतेः। धनदानस्य वद्यविधकस्यधनन्त्रावमात्रस्य । दानस्य निष्पादकं यद्यनमस्ति तेन 'धनेन', श्रिप 'श्रम्यतसं', 'न', सभ्यते। किन्नर्षं कर्मप्रजाधनादीनां सर्वेषां स्थाकिकवैदिकव्यापाराषां 'त्यागेन', 'एके' वेचिदेवानार्मुखाः 'श्रम्यतसं', 'श्रानद्यः' प्राप्नुवन्ति। 'चत्' श्रम्यतसं, 'यतयः' इन्द्रिय-निष्यमनश्रीसाः, 'विद्यन्ति' प्राप्नुवन्ति। तत् श्रम्यतसं, 'गाकं' 'परेष' स्वर्गादस्तुत्वः सत्, 'गुष्टावां' स्वकीयवृद्धावैकायाचां, 'विद्यां सत्, 'विधाजते' विश्रषेष दीयते, श्रमार्भसे-रनुभूयत इत्यर्थः॥

दाविशीख्यसाद । (११)"वेदान्तविद्यानस्तिसितार्थाः • परिमुच्चन्ति सर्वे"(११) दति । पूर्वस्राख्यि त्यानस्त ने।चसाधन-लमुक्तं। चन्यच "तरति ब्रोकमात्मवित्"। "ज्ञानादेव तु कैवस्त्रं प्राप्यते । येन मुच्यते" दत्यादि श्रुतिसृतिषु ज्ञानस्रैव ने।चन्देतु-

<sup>\*</sup> विभाजदेतद्यतय इति в, л, м चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> साधनलावमचलखेति F चिक्रित्युक्तवपाठः।

शितार्थाः सच्चासयोगायतयः शुद्धसच्चाः। ते ब्रेड्स-सोके तु परान्तकासे परासनात् परिसुचिन्तः सर्वे (१९)।

लबुचते। चतीऽसाद्यपि विरोधपरिदाराय ज्ञानसद्यासयी-भीचे प्रचम्पयोग उच्चते । वेदानाः, उपनिवदाक्यानि, तै-इत्पन्नं धर्वधंसार्निवर्णकलेन विश्विष्टं श्वानं बद्दित तेन नि-चितः, जीवनद्वीकाजचकोऽर्घः, घैः पुरुषैः ते 'वेदान्तविद्यान-सुनिश्चितार्थाः'। 'सस्यासयोगात्' सस्यासः, पूर्वेकः प्रकादि-ह्यागः, तत्पूर्वका चागः, प्रमाषविपर्यचिकस्पन्द्रासुतिरूपार्या पञ्चानां चित्तरसीनां निरोधा योगः, 'धानश्चित्तरसिन-रीधः" रति पतञ्जलिना स्वितलात् तसार् बेागात्। 'शुद्ध-सत्ताः' विषयभागव्याद्वक्तिताः । त्रतस्व 'यतयः' नियमनत्री-साः। तेन चानं तत्वप्रकाश्रनेन श्रविद्यानिवर्त्तकं। स्वानद विषयभागनिवृत्तिदारा चित्तग्रुद्धिहेतुरिति प्रथम्पयोग सक्रो भवति । त्रद्वाषः, ब्रोकः, दर्भनं याचात्कारः, तिव्यम्, चत्यवे वित वंवारिविक्षकाः, 'ते' पुरुवाः। वैक्षककोतमार्थः 'तु'ब्रव्हः। ताबुजाः पुरुषाः 'धर्वे', 'परिमुच्चिना'। ज्ञानिषु देवमनुब-**उत्तमानुत्तमभावीऽप्रयोजक** रति विवश्ववा वर्ष इत्युक्तं। कदा मुख्यना इत्यात्रद्य परानाकाच इत्युक्तं। सत्य-भाने थे। देशपातावसरः सेाऽयं भपरानासासः। पुनर्देशस विद्यमानलात्। नष्टे लज्ञाने ये। देइपातावसरः दे।ऽयं परा-

<sup>\*</sup> उत्तमाधमभावीऽपयेजन रति म विक्रितपुक्तवपाठः।

(११)दृष्ट्रं विपास व्रविक्रास्त्' यत्पृष्डर्ीकं पुरमध्य-स्रक्षं। तृषापि दुष्टें गुगर्नं विभाकुस्तिस्नेन् यदुन्त-

माताखः, पुनर्देष्ट्यष्टणर्ष्टितलात्। तिसान् 'पराम्तकाखे', सं-सारमध्यानुष्यन्ते। नत्वज्ञानिने।ऽपि प्रखयकाखे स्थूषस्य स्वा-ग्रारदयखचणाद् श्वन्धानुष्यमा एवेत्याग्रद्य परास्तादित्युक्तं। जगत्कारणलेने।त्कृष्टं परं। तत्त्वज्ञानममारेण विनाधर्ष्टितलाद-स्वतलं। तादृश्चात् 'परास्तात्' श्रव्याक्ततात्, श्रज्ञानिनः प्रखय-कालेऽपि न मुख्यमे। श्वानिनस्त देष्ट्पातावसर् एव तादु-श्वाद्याक्ततादपि मुख्यमा इति विभेषः॥

चये। विंभी स्वसाद । (१९) "दहरं विषापं ० धद नासादुपा-सितवं" (१९) । तत्तं ज्ञातुमसमर्थसाचे। पासनमुच्यते । 'धत्', एतत् 'पुष्डरीकं' चष्टदलं दृद्यकमलं, श्रस्ति । की दृशं, 'दहरं' श्रस्यं, श्रङ्गुष्ठमाचपरिमिततात् । 'विषाशं' चित्तेका व्यसान नेन पापरहितं, 'वर्तेश्वस्थतं' वरस्य श्रेष्टस्य परमात्मनः उपस्थि-स्नान नेने। पासिस्नान तेन स्टह्ह्यं । 'पुरमध्य संसं' हस्तपा-

<sup>\*</sup> दक्रं इति उ, अ चिक्रितपुराषपाठः।

<sup>†</sup> परमेक्स इति в, л, м चिक्रितपुक्तवपाठः। परवेक्स इति 0, चिक्रितपुक्तवपाठः।

<sup>‡</sup> दक्र हित B, J, N चिक्रितपुक्तवष्टतपुक्तवपाठः। दक्र हित o चिक्रितपुक्तवपाठः। दक्ष्ये हित प्रचिक्रितपुस्तवष्टतपाठानार-टीवासम्बद्धाराठः।

<sup>§</sup> स्मृतस्यादयश्रदोरवायाबादिति म विक्रितपुक्षकपादः।

स्तदुपंसित्वर्थं (११)। (१४)या वेदादी खंरः ग्रेन्तो वेदाने च प्रतिष्ठितः। तस्यं प्रक्रतिचीनस्य युः पर्रः स मुद्दे-श्वरः (१४)॥ ३॥

दादिभिः सर्वेरवयवैः पूर्यत इति पुरं, तस्य मध्ये कुच्युरवेारक्तराविस्ततं, 'तवापि' तिस्तिसपि पुन्डरीके, 'दच्चे' अन्यप्रदेत्रे,
'गगनं' आकाष्ठवदमूनी ब्रह्मारूपं, असि , ब्रह्मानः सर्वगतलेऽपि
चटाकाष्ठवत् पुन्डरीकस्थानापे चयान्यलमुपचर्यते । तथा च अत्यक्तरं । "अय यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दच्चं पुन्डरीकं वेश्व दचरोऽसिस्त्रक्तराकाशः" इति । दचराकाष्ट्रस्य च ब्रह्मालं दच-राधिकरणे निर्णति । अत्रण्य 'विश्वोकं' श्रोकर्हितं गगन-श्रम्दवाच्यं ब्रह्मा। एवं सति 'तिस्मिन्' पुन्डरीके, 'श्रक्मः' मध्ये,
'यद्' ब्रह्मतत्त्वं, अस्ति, 'तत्', 'उपासित्यं' विज्ञातीयप्रत्यव-रहितेन सजातीयप्रत्ययप्रवाचेण चिकानीयं॥

चतुर्विग्रीस्टचमाइ। (१४) "था वेदादी ॰ स महेश्वरः "(१४) इति । 'वेदानां श्रामित्री पुरोहितं, इते लोर्जे लेखादीनां श्रादिः, उपक्रमः, तिस्र भुपक्रमे 'थः' 'स्वरः' था वर्षः, प्रस्व- रूपे। उस्ति स च स्वरः, प्रस्वः, 'वेदान्ते च' खपनिषदि,

<sup>\* &#</sup>x27;श्रवं', श्रदीरदेखिरपरायद्यतात्। 'परखातानः, 'वेश्वभूवं' ग्रहभूतं, सर्वदा तनोपनध्यमानतात्। 'पृरख श्रदीरखः, मध्ये संस्थितं, दाश्च इन पुरमध्ये प्रासादः। 'तनापि', 'दहरे' मुखरीके, 'दहरे' स्त्यां, 'ग्रानं' धाकाश्चदमूनं त्रश्वरूपं, धन्ति। इति ए चिक्रिवषु-स्त्रव्यां, 'ग्रानं' धाकाश्चदमूनं त्रश्वरूपं, धन्ति। इति ए चिक्रिवषु-

## श्रजीऽन्यः(१) श्राविवेश्(२) सर्वे, चृत्वारि (३) च ॥ श्रनु०१०॥

#### श्रय एकादश्री अनुवाकः।

# (१)स्ड्स्मीर्षं देव विश्वासं विश्वम्भवं। विश्वं ना-

श्रोमित्येतदचरमिदं धर्वमित्यादिकायां, 'प्रतिष्ठितः' प्रतिपा-दितः, स च खरः प्रणवः ध्यानकाखे प्रष्ठतावव्याक्षते जगत्का-रणे खीनो भवति। श्रकारोकारमकारेषु विराष्ट्रिरप्यगर्भाव्या-क्रतानि ध्याला विराष्ट्रपमकारमुकारे प्रविखाय तं चोकारं चिरप्यगर्भक्षं मूखप्रक्रतिक्षे मकारे प्रविखाययेत्। 'तस्य', च 'प्रकृतो 'खीनस्य प्रणवस्य 'यः परः' चतुर्थमाचाक्षेण नादे ध्यातव्य उत्कृष्टः, श्रस्ति। 'सः', श्रयं 'महेश्वरः', वि-श्रेयः। श्रनेन मन्त्रेण पूर्वेक्रिगगनशब्दवास्यवस्तु प्रपश्चितं॥

दित सायकाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरार्-क्षके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याज्ञिक्या-मुपनिषदि दम्रमाऽनुवाकः॥

#### षण एकादशेऽनुवाकः।

पूर्वानुवाकाको इदयपुष्डरीके उपास्त्रं यक्षदेश्वरस्ट्रं नि-

<sup>\*</sup> सम्बद्धोऋवमिति । चिक्रितपुक्तकपाठः।

# रायं हेव्स्खरं पर्मं पुर्भं (१)। (१) बिश्वतः पर्मिन्दिः

दिष्टं तिस्रास्पास्य गुणविश्वेषा श्रसिश्वन्वाके विश्वेषेष् प्रदर्शनो । तव प्रथमान्यसाह। (१) "सहस्रक्षीषें ॰ परमं प्रभुं "(१) इति। 'देवं' पूर्वेकां महेश्वरं, ध्यायेदिति श्रेषः। कीदृशं देवं, 'सइख-श्रीषे अदस्त्राब्देनापरिमितलम्पसस्यते । अनमात्रिरस्कं, र-त्यर्थः । सर्वजगदात्मकं विराज्रूपं महेश्वरस्य देशः । श्रसादादिशिरां सि सर्वाष्यपि तदीयान्येवेत्यनकात्रिरस्वं। नैव नायेन विमानि सर्वाणसादीयानि चचापि रङ्गियापि तदीयान्येवेति 'विश्वाचलं। विश्वस्य पर्वस्य जगतः श्रसाद्भवतीति 'विश्वश्रसुः', तादुश्रं। उन्ने सहस्रशीर्षे विरासुपे देचे प्रविद्यातस्य महेन्यरस्य निजसक्षं दितीयार्धेनाच्यते। 'विसं' जगदात्मानं, ऋतापि तस्य जगतीऽधिष्ठानयतिरेकेस वा-स्ववद्भगभावात् मारायणज्ञब्दस्य निर्वचनं। "त्रापे। नारा इति प्रेक्षा आपो वै नरसम्बः। अयमं तस्य ताः प्रेक्षास्तेन नारायणः स्रृतः" इति । जगत्कार येषु पञ्च ऋतेषु ऋवस्थितमि-त्यर्थः। यदा, प्रहतेः परः। तस्राच्यातानि यानि तानि नार-प्रन्देनी चानी। तान्येतान्येव प्रयनं खानं यस्त्र स 'नारायदः'। य एवेन्द्रमिनाहिरूपेषावस्थितलात् 'हेवः', रखुष्यते । तथा प

<sup>\*</sup> परमं परमिति В, Ј, N, О चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> यरमात्रिवसिति B, J, N, O चिक्रितपुचनपाठः | वरनु भाष्यासम्मतः ।

<sup>‡</sup> विकारेब इति F किक्रितमुक्तकपाठः।

विश्वं मीराय्यः हरिं। विश्वमेवेदं पुर्ववस्तिष्टमु-पंजीवति(१)। (१)पति विश्वस्यात्मेश्वरः शास्तः शिवमे-खुतं। नाराय्यं महाशेयं विश्वात्मानं प्रायसं(१)।

ज्ञाखाकारे मक्त प्राचातः। "इन्ह्रं मित्रं वहणमग्निमाडः" इति। "न चरत्यचर प्रमुतः" इति वा, तस्त्राचरतं। कारणतेना-त्कर्षात् परमतं। नियमुं समर्थतात् प्रभुतं॥

दितीयास्यमादः। (१) "विश्वतः परसं । तदिश्रमुपजीवति"(१) । 'विश्वतः' जगतः जडवर्गात्, 'परसं' उत्कृष्टं, स्टरसेदेन पुनद्किपरिदारे। द्रष्टयः। स्तिक्पलादनेन क्षेण ध्यातव्यलाच नास्ति पुनद्किदोषः। विनाशर्षतिलाक्तित्यलं। सर्वाताकलादिश्वलं। नारायणलं पूर्वसवेक्तिं। पापस्य श्रशानस्य च
दरणाद्धरिलं। यत् 'ददं विश्वं', द्दानीं श्रशानदृष्टा प्रदृष्यते
तत् सर्वे वस्तु तत्त्वदृष्ट्या 'पुद्यः' परमात्मा 'एव'। स च परमात्मा
'तदिश्वं', 'खपजीवति' सास्य यवद्याराधे श्राश्रयति॥

हतीयास्य मार । (१) "पतिं विश्वसः • विश्वासानं पराय-षं" (१) इति । 'विश्वसः' जगतः, पासकलात् 'पतिं'। 'श्वातानां जीवानां, नियामकलात् 'ई. यरं' नियन्तारं। निरन्तरं वर्त्तमान-सात् 'श्वायतं'। परममङ्गललात् 'श्विवं'। न स्थवत इति 'श्रस्थुतं'। नारायणसं पूर्वमुक्तं। श्रेयेषु तत्त्वेषु मध्ये प्रीढलात् 'मर्हाशेयं'। जगदुपादानलेन तदभेदाद् 'विश्वातालं। स्वत्नृष्टाधारलात् । 'परास्थलं। सर्वमणारोपितं जगदिधहाने वर्त्तते॥

 $<sup>^*</sup>$  उत्बुद्धाधारकत्मिति  $^{
m F}$  चिक्रितमुक्तकपाठः i

''नारायुकः परा ज्योतिरातां नारायुकः परः। नारा-वृक्षः परं ब्रह्मतृष्णं नारायुकः परः। ''वर्ष विक्रिक्षनत्सुर्वे'' ध्याता ध्यानं नारायुकः परः। '''वर्ष विक्रिक्षनत्सुर्वे'' द्वश्चते श्रूयुतेऽपि वा॥१॥

यनवृद्धि तत्तुर्वे व्याप्य नारायुषः स्थितः(६)।(१) य-

चतुर्चीस्थमाइ। (४) ''नारायणं परं ० नारायणः परः(३) इति। पुराणेषु नारायण्यस्थेन स्वविष्टिमाणे यः परमेयरः स एव 'परं' जल्कृष्टं, सत्यज्ञानानन्दादिवाकीः । प्रतिपायस्य 'ब्रह्म-णः 'तस्तं'। प्रतः 'नारायणः परः', एवात्मा नलपरे। मूर्त्तिविष्टेषः। तथा 'परे। स्थेतिः' यत् एतत् जल्कृष्टं स्थेतिः इन्दोनैः "परं स्थोतिरपसम्पद्यं' इत्यासातं, तद्पि, 'नारायसः', एव तस्मात् 'नारायदः', परमात्मा'॥

पद्मनीस्ट्रपमाद । (१) "यद कि चित् • वाय नारावयः खितः" (१) इति । 'श्रसिन्' वर्तमाने जगित, 'विकिसित्' सन्नीपवित्ते वस्तुजातं, 'हुम्मते'। 'श्रपि वा' दूरखं, 'श्रूपते'। 'तत् सर्वे' वस्तुजातं, ग्रयं 'नाराययः', 'श्रमावंदिस् कायः', भ्रवंकितः'। यथा कटकमुकुटाद्याभरषकोपादानकारणं सुवर्षे श्रमावंदिन्वं। श्रायावित्रते तदत्॥

<sup>\*</sup> वज्ञत्विक्तिति ए चिक्रिवपुक्तवपाठः।

<sup>†</sup> सम्बन्धानादिवाक्वेदिति F चिक्रितमुक्ककपाठः।

नेन्त्रमर्थयं कृतिर संमुद्रेश्मं विश्वश्रम्भुवं । प्रश्नेष्ट्राश्चन्त्रम् अतीकाश्चर सृद्यं चाष्य्रधास्य ()। (\*) अधी मिखा वितस्यां तु नाभ्यास्परि तिष्ठति । ज्यास्मासाक्षेत्रं

वडीक्षणमात्र। (१) "क्षणमान्यवं ॰ वापधानुवं १(१) इति । व्यत्र पूर्वा द्वेन नारायवद्य वाद्यवद्यक्ष्यं विद्याप्रत्यस्ते । 'क्षण-नां' देवपरिच्छेदरितं, 'क्षण्यं' विनावरितं, 'क्षणं' चित्र प्रेव वर्वत्रं, 'वर्नदे' यतिवज्ञसलेन समुद्र प्रदृत्ते यंवारे, 'क्षनां' व्यवस्तः स्त्रं । वदा नारायवद्य स्वरूपं सानाति तदा संवारः वीसते । इत्यावः । 'विश्वत्र क्षुवं' सर्वस्त संवारस्वक्ष स्त्रपत्तिकारस्व देवः । 'विश्वत्र क्षुवं' सर्वस्त संवारस्वक्ष स्त्रपत्तिकारस्व देवः । 'वश्वत्र क्ष्यानं स्त्र स्त्र नाराववस्त क्ष्यं स्वामिन्यक्षान्याने भूतानि माचानुपत्रीविना" इति क्षयान्यस्त्र स्त्र नाराववस्त क्ष्यं स्वामिन्यस्त्र नाराववस्त क्ष्यं स्वामिन्यस्त्र स्त्र नाराववस्त क्ष्यं स्वामिन्यस्त्र स्त्र नाराववस्त क्ष्यं स्त्र स्वाम्यस्त्र स्त्र नाराववस्त क्ष्यं स्त्र स्वाम्यस्त्र स्त्र नाराववस्त क्ष्यं स्त्र स्

यत्रमीख्यमाद । (०) "चयो निद्या ० चायतवं मदत्" (०) इति । 'निष्टिः' गौवाबस्यः, तक्याः, 'चथवादर्त्तते तचापि 'नाम्या-मुप्रि' नामिदेवस्रोर्ध्यदेवभागे, 'नितस्यां' दादवाष्ट्रक्षिपरिभिताः वितस्याः, तस्यां चतीतायां, एपरि 'तिष्ठति'। तदेनसिष्टिनीध्योः मध्यदेवन्तिक्रमणं 'दद्यं', इति 'विज्ञानीयात्', 'तत्' च द्वदं न

<sup>... \*</sup> व्यायते शति F. विश्वितपृष्णवयातः 🎉

भाती विश्वस्थायतमं महत् । (क) सन्तेतः श्रिसिन् स्तु सम्बत्धाकाश्वसिन् । तस्याने सुविरः सूक्तं त-सिन्स्व प्रतिष्ठितं । (८)तस्य मध्ये मुहानिविद्या-

'विश्वस्य' धर्वस्य जगतः, 'महदायतनं'। मनसावद्भृदयपुष्टरीके वर्णते। "चन्द्रमा मने। भ्रता एवयं प्राविश्वत्' इति युत्य-नारात्। तेन च मनसा स्वप्नवत् धर्वमिष्टं जगत् किस्पितं। "मनोत्मूसमिदं देतं यत्किस्तित् सचराचरं" इति वम्प्रदायविद्-भिद्यक्रवात्॥

श्वष्टमीख्यमाय। (म) "समात्र • यव प्रतिष्ठितं " दिन । (श्वाको प्रः पदास मुख्यं, तत् 'स्विमं तस्तृ मं, द्रयक्षमधं 'सम्बत्ति' प्ररोत्तमध्ये अभिम्खलेगावसम्बते। तम् 'स्रिराभिः' मा-दीभिः, 'समातं' परितः सम्बग् याप्तं। "मतं चैका च द्रवस्य साद्यः" दित मुख्यमरात्। 'तस्व' द्रवस्य, 'ममो' समीपे, 'स्र्यां, 'स्रिपरं' किद्रं, सुवृम्यागाडीगासं, तिष्ठति 'तस्तिन्' स्विरे, 'स्वे' दर्दं जगत्, 'प्रतिष्ठतं' भामितं। तम् मनसि प्रविष्टे स्रति सर्व-मगदास्य म्रम्वपोऽभियाव्यमागलात्॥

नवमीस्टचमाह । (१) "तस्य मध्ये • प्रजरः कविः"(९) इति । 'तस्य' सुवृम्णानासस्य, 'मध्ये', 'महान्' ग्रेडः, 'पश्चः', वर्त्तते । स च 'विद्याचिः' बद्धव्यासीपेतः, प्रतएव व्यासाविकेषः परि-वेरऽवस्थितासु सर्वासु नाडीसु संसर्णात् 'विद्यतामुखः' बद्धविषे-

<sup>\*</sup> इद्यं विद्यानीयादिति E विकिवपुक्तवपाठः।

चिविष्यतामुखः। साऽप्रभुग्विभंजन् तिष्ठवाद्यारमञ्दरः कृषिः<sup>(८)</sup>। तिर्युगूर्ध्वमधःक्रायी रुक्षयंस्तस्य सन्त-ता॥ (१०)सन्तापयति सं देदमापादतल्मस्तवं। तस्य मध्ये विश्विष्ठा चुवीयीधी व्यवस्थिता(१०)। (११)नीच-

सर्हिपः, 'सः' श्राप्तः, 'त्रपशुक्' खख पुरतः प्राप्तमसं शुक्कें दित 'त्रपशुक्'। स च सुक्तं 'त्राहारं', प्ररीरे सर्वावयवेषु 'विभजन्' प्रसारयन्, 'तिष्ठन्' श्रविखत दत्यर्थः। तथा च भगवते।कां। "त्रहं वैश्वानरो भूला प्राणिनां देहमात्रितः। प्राणापानसमायुकः पचास्त्रसं चतुर्विधं" दित् ॥ तस्ताद् शुक्त- सन्त्रसंग जरयति न तु खयं जीर्यत दित 'त्रजरः'। श्वतपर्व 'कविः' श्रभिष्ठः, कुश्रस दत्यर्थः॥

दश्रमीस्चमाइ। (१०) 'सम्मापयति । श्रणीयोधी यवसिन ता" (१०) इति। पादतसमारम्थ मस्तकपर्यन्तं क्रस्तमपि स्वकीयं 'दे इं', सर्वदा 'सम्मापयति'। से। उचं श्ररीरगतः सम्मापः श्रश्रिस-द्वावे सिन्नं। 'तस्य' व्यासाविश्रेषैः क्रस्तदेश्यापिने। ज्ञोः, 'मध्ये', 'विक्रिशिखा' काचित् व्यासा, 'श्रणीया' श्रयमस्त्रसा, 'लधीं' सुष्मणानासीनासेने। धंत्रश्लारन्ध्रपर्धमां प्रस्त्य, 'स्ववस्तिता' विश्रे-वेणावस्तिता॥

एकादशोस्टचमार । (११) "तीलतीयदमधस्यात् । भाख-त्यणूपमा" (११) दति । तीयं उदकं ददातीति 'तीयदः' मेघः, य र वर्षितं ज्ञसपूर्यनाचीसक्यः । तादृत्रसः मेघसः मधे स्निता ते। वहंमध्यस्य विश्वहेषेत् भारते। जीवार् मूर्वन गुन्ती पीता भारतत्वसूपमा(११)। (११)तस्त्राः शिखाया मध्ये प्रमासा व्यवस्थितः। स ब्रह्मा स जिन् स हिं। सेन्द्रः सोर्श्वरः पर्मः खुराद्(१५)॥ २॥

'नियुक्तेकेव', वेबं पूर्वेकाशिक्रका 'भाक्षरा' प्रभावती, 'बीवारवी-शक्ष 'ग्रूकं' दीचे पुष्कं, यथा तनु भवति, तददियं विका 'तन्वी'। बाक्षविक्रक्वाकेव 'पीता भाक्षती' पीतवर्षा दीप्तिषुक्ता, भवेत्। सा च 'त्रपूपमा' केंक्किकीनां तनूनां सम्भवस्तां सपमा भवितुं बेग्या ॥

दादमीस्थमाद । (१२) "तसाः विद्यादा • वरमः सराट्" (१२) इति । 'तसाः' पूर्वेकाचा विक्रिविद्यादाः, 'मधे,' वनत्वार्थश्वतः 'परमात्वा', । विवेषेच 'पविद्यतः' । तस्रोपाद्यापंनस्पक्षानलेऽपि न स्वस्त्रस्यः, किन्तु सर्वदेवाताकः 'बद्धा' खदसूंचः, 'विवः' गैरिपितः, 'इन्दः' स्वर्गाधिपितः, 'वचरः' व्यक् द्वेतुर्मायाविविद्योऽन्वर्यामी ईन्दरः । "चरः सर्वाद्य श्वदादि कूटस्रोऽचर ७ चते" इति भगवतीक्तवात् । 'परमः' माचार्षितः
प्रदः चिद्रूपः । चत एव पारतन्त्राभावात् 'सराद' स्वयदेव राजा । सच्चत्रीपेनित्वादिवाक्तप्रतिशयं तत्त्रं पद्मकोवप्रतिकाप्रमित्वादिवाक्रोक्तप्रकारेच स्वायदिति तात्वर्याचः ॥

<sup>&</sup>quot; प्रविधादितसिति 🧣 विक्रितपुच्चवाहः। 🔍

# चर्षि वा, सन्तेता, वट् च ॥ चतु॰ ११॥

### षण दादभाऽनुवाकः।

\*('')कृतः सत्यं परं ब्रुक्षा पुरुषं कृष्णुपिक्रं सम्। जर्भरेतं विरूपार्शं विश्वरूपाय वै नमेा नर्मः(') ॥ अतु॰ १२॥

रति सायवाचार्यविरचिते साधवीये वेदार्यप्रकाते युजु-रारव्यके दश्रमप्रपाठके नारायकीयापरनासधेययुकार्या थाज्ञि-क्यासुपनिषदि एकादश्रेऽनुवाकः॥

### षण दादत्रीऽनुवाकः।

पूर्वीक्रमकारेथीपासीनस्य पुरुषसोपास्तरेवतानमस्काराय ए-कास्त्रमास । (१)"स्वतः सत्यं ० वे नमी नमः"(१) इति । सदेतत् 'परं मद्वा', तत् 'सत्यं' भवास्यं । सत्यस्त दिविशं, स्वावस्तरिकं पारवार्थिकस्य । स्रित्सनमीदिकं स्पं स्वावस्तिकं सत्यं । तिस्रवारकेन पारमार्थिकस्यं प्रदर्भित्यतुं स्तां सत्यं इति विस्त्रेयते । स्वाक्तस्त्राधिकस्यं प्रदर्भित्ततुं स्तां सत्यं स्वास्त्र स्वामक्षेत्रस्ताकं पुरुषस्यं स्वति । तत्र द्विते सदेश्वरः भाने 'स्वाश्वर्यः । समाभागे सामे 'पिक्नस्व'वर्षः । स स नोगेन

<sup>\*</sup> उत्तमकोऽसास्त्रेषु B, J, N, O चिक्रितपुराकेषु नास्ति। अरन्तु भाषे एवलान् मूचे निवेक्तिः।

#### श्रय पयोदश्रीऽनुवाकः।

(१) चादित्यो वा एव एतना गड्ड तर्पति तन्ता इटचुल्लड्ड संग्डब्ध संस्था को के उद्यु य एवं युत-

सकीयं रेतः ब्रह्मरम् छेला 'ऊर्ध्वरेताः,' भवति । जिनेचलाम् 'विरूपाचः' तादृषं, परमेश्वरं त्रनुस्त्येति श्रेषः। 'विश्वर-पाय' जगत्कारणलेन धर्वजगदात्मकाय विरूपाचाय पुरुषायैव, 'नमस्कारः श्रस्त ॥

इति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे सजुरा-रखके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्यां याचिका-मुपनिषदि दादमेऽनुवाकः॥

#### त्रथ चयोदशोऽनुवाकः।

रदानोम।दित्यमण्डले परम्ह्योपासनमाच। (१) "मादित्वो वा

• दिरण्याः पुरुषः" (१) दित । नारावणप्रव्यवाचाः चः परमेचरः पूर्वानुवाकेऽभिदितः, स 'एवः', 'कादित्वो वे' बोपाधिकः
सन् चादित्यक्षेषेव वर्त्तते। तस्र चादित्यक्ष 'इतत्' चस्रामिः
दुःसमानं, 'मण्डलं' वर्त्तुवाकारसृष्यं तेजः, 'तयित' सन्तापं करोति।
'तन' तिसन मण्डले, 'ताः' चध्यापकप्रसिद्धा "च्यामीले" दत्यादिकाः, 'क्यः', वर्त्तने। 'तत्' तस्रात् कारकात्, 'मण्डलं', 'क्या',

सिन्मण्डलेऽचिद्ीियते तानि सामानि स सामां ला-केाऽय य एव एतसिन्मण्डलेऽचिषि पुर्वषत्तानि य-जूरिष स यज्ञीवा मण्डल्र स यज्ञीवां लोकः सैवा च्योवे विद्या तपित य एवे।ऽन्तरीदित्ये चिर्एमयः पुर्वषः(१)॥ अनु० १३॥

निष्पादि∘मिति शेषः। मण्डलभाग ऋग्भिर्निष्पादितः। 'ऋचां' ऋगभिमानिदेवतानां, 'स्रोकः' निवासस्थानं । एवं श्रमात्मक्रलं मण्डलस्य धाला 'त्रय' त्रननरं, गमात्मकलं तत्र धातसं कथिमिति तदु खते। 'एतसिमाण्डले', 'य एषः' यदेतत्, 'त्रर्चि-दीयते' भाखरं तेजः प्रकावते । 'तानि' त्रर्चिःखरूपाणि, टुइ-द्रचनारादि 'सामानि', इति धायेत्। 'सः' त्रर्चिर्भागः, 'सावां' सामाभिमानिदेवतानां, 'स्रोकः' निवासस्थानं । 'श्रथ' सामध्या-मामनारं, यजुरात्मकं भातयं कथमिति तदुखते। 'य एषः' ब्रास्त्रप्रिस्डः 'एतस्मिन्' दृष्यमाने, 'मखले', तदीये 'ब्रर्चिवि', 'पुरुषः' देवतात्मा, वर्त्तते । 'तानि' देवताखरूपाणि, 'यजूंषि' इ.वे लोर्जे ला रत्यादीनि, धाचेत्। 'सः' यजुरात्मकः पुरुषः, 'यजुषा', निष्पादितं 'मण्डलं', इति धायेत्। 'सः' यजुर्भागः, 'यजुषां' यजुरभिमानिदेवतानां, 'लोकः' निवासस्तानं। 'सेषा' मण्डलतदर्चिम्बन्यपुरवरूपा, 'चयी एव' स्थयजुःसामा-त्मिकैव, 'विद्या', 'तपति' प्रकाशते । 'द्यः' पुरुषे।ऽचाभिहितः, 'एवः', 'श्रन्तर।दित्वे' श्रादित्वमण्डसमधे, 'हिरण्सयः', वर्त्ते।

#### श्रथ चतुर्दश्रीऽनुवाकः।

(१) ब्राहित्यो वै तेज क्राजी वर्ष यम्बद्धःश्रीर्ष-मात्मा मनी मृन्युर्मनुर्फ्द्रेयुः सत्या मित्री वायुरीक्। श्रः

हिरप्सयतम् श्रुत्यनारे प्रपश्चितं। "श्रय य एवे। ज्नरादित्ये हिरप्सयः पुरवे। दृश्यते। हिरप्यमाश्रुहिरप्यकेश्र श्राप्रनखात् सर्व-एव सुवर्षः" रति॥

इति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरार-स्थके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याश्चित्रा-मुपनिषदि चयोदशीऽनुवाकः॥

### श्रथ चतुर्दश्रीऽबुवाकः।

पूर्वित्तस्थैवादित्यपुरुषस्य सर्वात्मकत्वस्यसमयिष्ठमुपास्यगुषं दर्शवति। (१)''त्रादित्यो वै ० भ्रतानामधिपतिः''(१) इति। थोऽयं 'त्रादित्यः', उपास्थलेनोक्तः, स एव तेजत्राद्यधिपत्यन्तसर्व- अगदात्मकं, 'तेजः' दीप्तिः। 'त्रोजः' बस्नकार्ष्णः। 'बसं' अरीर- क्रितः। 'व्याः' कीर्त्तिः। 'च्युःश्रोचे' वाश्चेन्द्रिये। 'त्रात्मा' देष्टः। 'सनः' त्रकाःकर्षं। 'मन्यः' तद्वभः कोषः। 'मनुः' स्वायभुवादः।

<sup>\*</sup> ग्राखानारे रति F चिक्रितपुक्तवाराः।

पुषो श्रीकपासः कः किं कं तत्त्व्यमस्मायरमृतीः श्रीवा विर्श्वः कत्मः स्वयम् ब्रह्मीतदस्त एष पुर्वष एष भूतानामधिपतिः(१) (१)ब्रह्माणः सायुज्यः सल्रोक-

'स्र्लः' यमः । 'स्रत्याद्यः सत्यवचना सिमानिने देवता विशेषाः । 'कः' प्रजापितः । 'किं' रत्यनेन वाचा विशेषनिर्देश्वान वे वसु-जातं विविधितं । 'कं' सुखं । 'तत्' श्रव्येन परे एवं वसु विविधितं । 'सत्यं' श्रनृतवर्जनं । 'श्रवं' श्रीष्ठियवादिकं । 'श्रायुः' श्रतसंवत्सरा-दिकं । 'श्रव्यतः' सरण्यक्तः । 'जीवः' चिदात्मा । स च 'विश्वः' श्ररीरभेदेनानेक विधः । 'कतमः' श्रतिश्रयेन सुख्यक्ष एः । 'ख्यक्।' कारणान्तराद्नुत्पन्नः प्रजापितः । 'प्रजापितः' प्रजापासको राजा-दिः । 'इति' श्रव्यः प्रदर्शनार्थः । इत्यादिकं स्वनुदाहरणीयिन-त्यर्थः । तच स्वत्सर्वप्य कास्त्रस्थादित्येन निष्पादिततात् 'संव-स्थरः', 'श्रादित्यस्त्रक्षः । 'य एषः' स्वीत्स्तकः, 'पृद्षः', सः 'एषः', 'स्रतानां' प्राणिनां, 'श्रधिपितः' स्नामी ॥

खपास्वगुषानिभाय पासं दर्भयति । <sup>(१)</sup> महाषः सायुष्यः • य एवं वेदः <sup>(१)</sup> रति । 'यः' पुमान्, 'एवम्' अक्तप्रकारेण, 'वेदः' खपास्ते, सः पुमान् 'सायुष्यादिपासमाद्वीति । दिविधमुपासनं,

<sup>\*</sup> मज्ञमस्त इति В, Ј, Ы, О चिक्रितपुक्तवचतुक्रयपाठः।

<sup>†</sup> बच्चीतदस्त इति मूनप्रावच्यायस्य परिवर्षे भाष्यपुरावचय-स्वचीतमूनपाठे 'प्रनापतिः संवस्य इति संवस्यरोऽसावादिस्रो यः' इति पाठी वर्णते।

तामाप्तात्वेतासामेव देवतानाः सार्युच्यः सार्षिताः समानखोकतामाप्ताति य एवं वेद्रे (१) (१) द्रत्युपनिषत्(१)। चनु॰ १४ ॥

हिरप्शगर्भीपासनं, तदवयवस्ततदेवते।पासनं च इति । तन हि-रप्शगर्भीपास्तो भावनाधिको सति 'ब्रह्मणः' हिरप्शगर्भस्, 'सा-युच्चं' सहभावतादात्रणं, प्राप्तोति'। भावनामान्द्ये 'सल्तोकतां' हिरप्शगर्भेण सह एकलोकनिवासं, प्राप्तोति'। देवतोपासाविं भावनाधिको सति 'एतासामेव' इत्यादीनां, 'देवतानां', 'सायुक्नं', प्राप्तोति'। भावनाया मध्यले सति 'सार्ष्टतां' समानेश्वर्यतां, प्रा-प्रोति'। मान्द्ये तु 'समानलोकतां', प्राप्तोति'॥

उत्तरमन्त्रजपिववच्चेषा स्तिप्रकारमुपसंहरति । (१) "इत्युपिन धत्" (१) इति । 'इति' एवं पूर्वे। क्रीरनुवाकै हका, 'उपनिषत्' रहस्रकृता विद्या, समाप्तिति क्रेषः ॥

इति वायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरार-एवके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां यात्रिका-मुपनिषदि चतुर्दशोऽनुवाकः॥

### श्रय पञ्चदश्रीऽनुवाकः।

(१) घृष्णः स्त्रंथं आदित्या न प्रभावात्यस्तरं। मधु स्वरन्ति तद्रसं। सत्यं वै तद्रसमापो ज्योती रसोऽसत् \* अस्य सुर्भुवः सुवरोम्(१) † ॥ अनु०१५॥

#### श्रघ पञ्चद्योऽनुवाकः ।

खपासनायामसमर्थस्यादित्यदेवताविषयं जयं मन्त्रमा । (१)
"घृषिः स्वरंः ॰ अर्भुवः सवरोम्"(१) द्रति । 'घृषिः' दीप्तिमान्,
'स्वरंः' एतन्नामकः, 'श्रादित्यः' श्रदितिदेवतायाः पुनः । एतादृश्रोऽहमसि। देवृष्णमादित्यं पासार्थिनः सर्वेऽिष 'श्रर्चयन्ति' । तथा 'तं' श्रादित्यं, खिष्ण 'तपः', चरन्तीति श्रेषः । 'सत्यं' श्रनृतवर्जनं, श्रमृतिष्ठन्तीति श्रेषः । 'मधु चरन्ति' मधुरं चीरादिकं नैवेस्द-पेष समर्पयन्ति । 'तत्' श्रादित्यद्भपं, 'श्रद्धा' वेदात्मकं, परं श्रद्धा वा । तथा 'तत्' श्रादित्यद्भपं, 'श्रापः' जसद्भपं, दृष्टिनिस्थादकलात् । तथा ममुद्रादिगता या 'श्रापः', यशान्यादिकं

<sup>\*</sup> चादित्वसमर्चयन्ति तपः सत्वं मधु द्वारन्ति तद् ब्रद्धा तदाप-चापा च्योती रसोऽस्तति F, Q, चिक्रितपुत्तकश्तमूत्रस्थु पाठे। भाष्यसम्मत्य । चतुर्वे मूत्रपुत्तकोषु उपर्युत्तः पाठे। वर्तते।

<sup>†</sup> प्रियाः सूर्ये इति पेश्वदेशानुवाकादारभ्य नमी शिरक्यवाद्यवे इत्येकोनविंशानुवाकपर्यन्तः पाठी स्वसञ्च समूजप्रकावनुरुषे स्थानानारे वर्तते। परन्तु भाष्यपुरुषवायधतम्बाकमेखात्र तत्पाठी निवेशितः।

## त्रथ षोडग्रीऽनुवाकः।

(<sup>()</sup>सर्वो वे बुद्रस्तसी बुद्राय नमी श्रस्तु। पुर्वेषो वे बुद्रः सन्मुडे। नमो नमेः। विश्वं भूतं भुवेनं चुिषं

'ख्याेतिः', चाेऽपि मधुरादि 'रसः', यस देवैः पातवः 'ऋहतं', यदपि 'ब्रह्म' मन्त्रजातं, चे च 'अर्भुवः सुवः' चया स्रोकाः, तत् सर्वे 'ब्रोम्' चादिह्यरूपं मवतीह्यर्थः ॥

रति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकात्रे सनु-रारण्यके दत्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञि-क्यामुपनिषदि पञ्चदप्रीऽनुवाकः॥

#### चय वेडिबोऽनुवाकः।

बद्रदेवताकं मन्त्रमाइ। (१) "सर्वे। वै ॰ नमे। चसु"(१) इति। यः 'बद्रः' पार्वतीपतिः पुराषेषु प्रसिद्धः, स इव सर्वजीवक्षेष सर्वज्ञरीरेषु प्रविष्टलात् 'तसी' सर्वात्मकायः, 'बद्राय', 'नमे। चसु'। प्रकृतिपुर्वयोगंध्ये जडात्मिकां प्रकृतिमपोद्यः चिद्रात्मकः 'पु-रूपः', यो विद्यते, स एव भक्तानुग्रहाय बद्रमूर्त्तिक्पेषावभाषते। तसात् वस्ताः सः 'बद्रः', 'सन् मदः' "सर्वे केम्बेर्स्य

प्रकृतिं विनाम्धेति म चिक्रितपुक्तवपाठः ।

## वेडुभा जातं जायंमानच् यत्। सर्वो द्वीष बुद्रस्तसी बुद्राय नमी ऋसु(१)॥ अनु०१६॥

## त्रय सप्तदन्नीऽनुवाकः ।

# (१)कद्रुद्राय प्रचेतसे मीदुरमाय तथसे। वोचेम्

श्वाचीत्" रत्यादिप्रतिपाद्यमवाधितं सद्रूपं तेजः, तादृशाय रद्राय पुनः पुनः 'नमस्कारः 'श्रस्तु'। यक्कडं 'निश्वं', श्रस्ति, यद्य 'भूतं' चेतनां प्राणिजातं, श्रस्ति, दत्यं चेतनाचेतनरूपेण निचिनं' यत् 'भुवनं' जगत्, तथादि 'चत्' जगत्, 'जातं' पूर्वमेवात्पन्नं, यत्, 'च', ददानीं 'जायमानं', सः 'सर्वः', श्रिष प्रपञ्चः, 'एव रदः', 'चि' तद्यतिरेकेण वास्तवस्य जगता निरूपियत्वमश्रकावात्, ता-दृशाय स्वास्ताकाय 'रुद्राय', 'नमस्कारः 'श्रस्तु' ॥

रति सायकाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजुरार-स्थके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिक्या-मुपनिषदि वेडिमोऽनुवाकः ॥

### श्रय सप्तदशीऽनुवाकः।

ब्र्देक्ताकं दितीयं मक्तवारः। (१)''कब्रुद्राय प्रचेतमे ० नमे। श्रन्तुः(१) दति। कत्व साचार्यामितिधातोदत्यनः कव्वव्दः। प्रशंग-

# शन्तमः हृदे। सर्वो श्रोष रुद्दुस्तसी रुद्राय नमी अस्तु(१)॥ अनु॰ १७॥

#### श्रयाष्टादश्रीऽनुवाकः।

### (१)नमा हिर्ण्यवाहवे हिर्ण्यवर्णाय हिर्ण्यरूपाय

मार । ततः 'कदुद्रः' प्रश्नको इद्रः, तस्रो । 'प्रचेतसे' प्रक्रष्टश्चानयुक्ताय । 'मीदृष्टमाय' मिर सेचन इति धातः, श्वभीष्टानां कामानां श्वतिश्रयेन सेक्रो, कामप्रदायेत्यर्थः । 'तस्यसे' श्वचादी सकारख कान्द्रसे लोपः । खत्याय स्तेतुं ये।ग्यायेत्यर्थः । 'इदे'
इद्यवित्तिलेन इद्रक्पलेन च, 'श्रम्तमं' श्वतिश्रयेन सुखकरं
स्तिक्पवाक्यं, 'वे।चेम' कथयाम । सर्वे। द्वीत पूर्ववत् ॥

इति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थवकाचे युजुरार-ण्वके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां वाजिका-मुपनिषदि सप्तद्शोऽनुवाकः॥

## त्रथाष्टादभाऽनुवाकः।

पुनर्पि तद्देवताकं मन्त्रान्तरमा । (१) "नमो हिर खवाहवे । नमे नमः" (१) दति । बाड्य ब्ल्य सर्वावयवे प्रश्चित्रकात् 'हिर खवाहवे' मकानग्रहाय सुवर्णमण्डास्त्रकरीर स्काव, 'हि-

## हिर्ग्यपतयेऽम्बिकापतय जमापतये पशुपतये नम्रो नमः<sup>(१)</sup> ॥ अनु॰ १८ ॥

### श्रथ एकोनविश्री (नुवाक: ।

(१)यस्य वैके सत्यग्निहाण्डवंशी भवति पत्येवास्या-हेतयस्ति हुन्ययो प्रतिहित्ये<sup>(१)</sup> ॥ श्रनु॰ १८ ॥

रखपतये' असदीयहिरखपासकाय । 'श्रम्निका' जगमाता पार्वती, तद्याः 'पतये' भर्ते। तद्या एव श्रम्निकायाः ब्रह्मविद्या-त्मका देश खमाश्रम्देनीत्यते । ताषु स्वाः 'खमा'याः 'पतये' स्वामिने हद्राय, पुनः पुनः नमस्कारो श्रस्त । श्रनेनानुवाकच-येषोक्तानां मन्त्राणां लरितहद्राख्या मन्त्रकर्णेषु प्रसिद्धा। तदि-नियोगस्त हद्राध्यायजपश्रेषतेन कर्लेषु द्रष्टयः॥

रित सायकाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्यां यान्नि-क्यामुपनिषदि चष्टादमोऽनुवाकः॥

## षय एकीनविधाऽनुवाकः।

श्रयाग्निहोत्तकर्षीय होमसाधनद्रव्यस्य कार्षभृतं दृष्वविश्वेषं विधत्ते। (१)"बस्य वैकस्तो • प्रतिष्ठित्ये"(१) इति। श्रग्निहाचे इविर्क्षयते यथा दर्था सेयं 'श्रग्निहाचस्वणो', सा च 'वकस्ता'

<sup>\*</sup> भवति प्रतिखिता इति म चिक्रितमुक्तकपाठः।

# ्षय विशेष्ठित्वकः।

# (१)कृषुष पाज इति पर्च(१)॥ अनु २०॥

विकद्भतास्थेन रचेष निष्पादिता, 'यस्त', त्रप्तिहोतिषः, 'भवति'। 'त्रस्त' त्रप्तिहोतिषः, 'त्राक्षतयः' 'प्रतिहिताः'। तद्या त्रप्तिहोत्त-हवस्या प्रचित्ताः सत्यः 'प्रतितिष्ठमधेव' फसप्रदा भवन्येव। 'क्रके' त्रपि च, 'प्रतिष्ठित्ये' त्रनुष्ठातु सित्तप्रदेश दिद्वारा तत्त्वज्ञानप्रतिष्ठार्थे, समस्यके। स्मृचेश्चित्तप्रद्विद्वारा वेदेशकानां क्रद्धकर्मसं भोषसाधनलं द्यातिस्ति उपस्तवस्तिन कर्माक्रुश्वता विकद्धतरसंगि उन विह्निः॥

इति सायणाचार्यविरचिते साधवीये वेदार्थप्रकाने यमुरार-स्थके दमसमपाठके नारायणीयापरनासधेययुकार्यां साम्निसा-मुपनिषदि एकोनविंग्रोऽनुवाकः॥

### श्रय विशेष्टिन्वाकः।

चय चित्तपुद्धिहेत्नां कर्मणां सङ्गृहेणोपयोगमस्मिन् मोच-प्रकर्णे स्वचित्वा प्रतिबन्धकनिवारकान् रखेल्लमन्तान् जप्यत्नेन विधन्ते। (१)"क्षणुष्य पाज इति पश्च"(१) इति। संहितःयाः प्रथमकाण्डे दितीयप्रपाठककान्तिमानुवाके समाचाताः 'क्रमुख पाजः' इत्याद्या च्हनः, 'पञ्च', जपितया इति प्रेषः ॥

इति सायणाचार्यविरिषति माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रारणके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्या चामि-क्यासुपनिषदि स्थिऽन्वाकः ॥

## त्रय एकविंगीऽनुवाकः।

(र) श्रदितिर्देवा गंन्ध्रवा मनुष्याः प्रितराऽस्राह्म-षाः सर्वभूतानां माता मेदिनी महती मही सा-विषी गायुषी अनेत्युवी पृथ्वी बंदुखा विश्वा भूता कं-

## श्रय एकविष्टाऽरुवाकः।

जीवनहेतु जेनसामदारा मुक्तिहेतुं प्रधिवी देवता कं सक्त मार ।

(१) 'त्रदिति देवाः ॰ त्रास्तिति विषष्ठः"(१) द्वति । त्रदिति बन्दोऽखिक्तिति खुत्पच्या स्रमिमा पर्टे । त्रत्यत्व निष्ठ क्ष्ति प्रधिवीनामस् पिठतः । 'देवादयः पद्म जाति विषेषा त्रदिति रूपाः ।

एते च धर्वप्राणि देशानामुपस्य चताः । त्रतः 'तेषां धर्वस्तानां',
देशापादान लादियम् 'त्रदितिः'। 'माता' जननी । 'मेदिनी' मधुकैट भमेद्सा जाता । त्रयवा मेदिखनी कठिनेत्यर्थः । 'मस्ती'

गुषाधिका, तत्र धर्वप्राणिक ते। पद्रवास हिष्णु लेनाव गनायः । 'मस्ती'

गुष्या । 'साविनी' सवितः प्रेरक स्थान्तर्था मिन्धः सम्बन्धिनी। 'गायनी'

गायकान् स्रोपासकां स्वायते रचतीत्वर्थः । 'क्ष्मती' व्यवदायय
अता । 'स्वी' व्यनेक सम्बाद्या । 'प्रसी' व्यनेक विस्तायने । 'विद्या' पर्वात्वाकाः । 'स्वाः' प्राणि देन्

हे। त्यनेः पूर्वभेव विद्यसः ना । 'क्ष्मभा' प्रसिद्धा । 'सत्या', 'क्षाया' पर्वप्राणि देव्हाः परिक्षाः । 'स्वाः' प्रसिद्धा । 'सत्या', 'क्षाया' पर्वप्राणि देव्हाः परिक्षाः । 'स्वाः' प्रसिद्धा । 'सत्या', 'सत्या', स्वाः । 'स्वाः' पर्वप्राणि देवह्यसः । 'सत्या', पर्वप्राणि देवहर्षेष्ठ परिक्षाः । 'साः' प्रसिद्धा । 'सत्या', 'सत्या', स्वाः । 'सत्या', स्वाः । 'स्वाः । 'सत्या', पर्वप्राणि देवहर्षेष्ठ परिक्षाः । 'साः' प्रसिद्धा । 'सत्या', 'सत्या', पर्वप्राणि । 'स्वाः' । 'सत्या', पर्वप्राणि । 'स्वाः' । 'सत्या', पर्वप्राणि । 'स्वाः । 'सत्या', पर्वप्राणि । 'सत्या', स्वाः । 'सत्यां । 'स्वाः । 'स्वाः । 'स्वाः । 'स्वः । 'स्वाः । 'स्वः । 'स

## तुमा काया सा सृत्येत्युक्तेतिं विस्तृष्ठः(१)॥ श्रनु ० २१॥

## षय दाविंश्रेऽनुवाकः।

(१)चापे। वा इदः सर्वे विश्वा भूतान्यापेः प्राचा वा चार्पः पुत्रव चारोऽज्ञमारोऽर्चतुमार्पः सुद्या-

व्यवद्यार्थां वाधरदिता। 'द्ति' एवं, 'विष्ठः' सद्यामुनिः, भादः। तथैव 'ग्रम्हता' सर्वरदिता चतुर्युगपर्यावर्त्तनेऽप्यविद्यता, 'द्रति' एतमपर्थे, 'विषष्टः', एवादः। भ्रतेऽस्य सन्त्रस्य विषष्ट-कृषिः दृत्यर्थः॥

र्ति सायकाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाके चनुरा-रखके दक्षमप्रपाठके नारायकीयापरनामधेययुकायां चाजिका-मुपनिषदि एकविंकोऽनुवाकः॥

#### षय दावित्रीऽनुवाकः।

ष्टक्षभावक्तोपद्रवपरिचारेणोपद्यारिषमध्देवताकं मन्त्रमाद। (१)"त्रापो वा ॰ स्वराप श्रोम्" (१) इति । चत् 'इदं' जगत्, श्रस्ति तत् 'सवें', 'त्रापो वें' जसमेव । कचिमिति तदेव प्रपच्छते । 'विद्या भ्रतानि' सर्वाणि प्राणि त्ररीराणि, 'त्रापः' जसं, रेते। रूपेच तदु-त्याकलात् । 'प्राणा वे' श्ररीरवर्त्तिवायवे। उपि, 'त्रापः', खद्द-

डापें। बिराडापें ख्राडापुन्छन्दुा स्थापे। ज्योती श्र स्थापे यजूर स्थापेः सत्यमापुः सन्ती देवता सापे। भू-र्भुवः सुब्राप् साम्(१) ॥ स्रतु० २२ ॥

पानेन प्राचानामाणायनार्। स्रत एव कन्दोगा सामनिना।
"स्रापेशिमयः प्राची नापिनते विच्छेत्यते" इति। 'पत्रवः' गवाद्योऽपि, 'स्रापः', चीरस्रक्षेण तम परिणतलात्। 'ससं'
नीहियवादिकं, 'स्रापः', जस्रस्रास्ते हिलं प्रिस्ट्रं। 'स्रस्तं' देवेद्पजीयं वस्तु, 'स्रापः', तद्रृपेषापि परिणतलात्। सम्यक् राजत
इति स्रमात्मा हिरस्रगर्भः 'ससाट'। विस्पष्टं राजत इति
न्नस्रास्त्रदेशः पुरुषः 'विराट'। इन्द्रियादिनैरपेन्न्येण स्रयनेव राजत इत्यव्याक्तताभिमानी ईसरः 'स्रराट'। 'इन्द्रांसि'
गायस्रादीन। 'स्रोतीः वि' स्रादित्यादीन। 'यजूंवि' सन्यतास्त्रा मन्त्राः। 'सत्यं' यद्यार्थक्यनं। 'स्र्वा देवताः' इस्राद्यः।
'स्रभुंवः स्रः' स्र्यो स्रोताः। सम्रादित्यादीन। 'प्रमात्रक्पेस्र 'स्रापः', स्त्रयन्ते। एतास्र 'स्रापः', मूस्रकारणं, परमात्राक्पेस्र

रति सायकाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके दन्नमप्रपाठके नारायकीयापरनामधेययुकायां याचिक्या-सुपनिवदि दाविन्नोऽनुवाकः ॥

## त्रय त्रयोविष्ठीऽनुवाकः।

(१) शापेः पुनन्तु पृथिवीं पृषिवी पूता पुनातु मां। पुनन्तु ब्रह्मणस्यितिके हो पूता पुनातु मां। यदु कि-ष्ट्रमभाञ्यं यद्दा दुश्वितितं समे। सवैं पुनन्तु मामा-पाऽसुताचे प्रतियद्दश्र स्वाद्यां(१)॥ श्रनु ० २३॥

### त्रय वयोविंग्रीः गुवाकः।

भाषाक्रिकषण्यानुहानेऽभिमक्तित्रखणानार्थे मक्तमाइ ।

(१) "त्रापः पुनमु ॰ प्रतिग्रह्म खारा" (१) हित । याः 'त्रापः',

धिना ताः 'प्रथिवीं', 'पुनमु' प्रचासनेन बोधसमु । या च 'प्रथिवीं', 'पूना' घुद्धा बती, 'मां' चनुहातारं, 'पुनातु' बोधवतु ।

तथा 'त्रह्मणः' वेदस्य, 'पितः' पितं, प्रतिपासकमाचार्थे एता चापः
'पुनमु' । तेनाचार्थेथोपिद्धं 'त्रह्म' वेदस्यक्षं, 'पूता' स्वय पूतं

यत्, 'मां पुनातु'। चन्यसुकाविष्टक्षं 'खिक्छं', 'बत्', चिस्य

यस् 'त्रभोत्यं' भोत्रुमयोग्यं, तादृष्यं कदाचित्रस्या भुकं । 'यदा',
'दुस्यरितं' चन्यदपि प्रतिविद्धाचरवक्ष्यं, 'मम', किसित् सम्बं

तन् 'सर्वे', परिक्छोति भेषः । तता 'भामापः पुनमु' । तथा 'त्रक्तां' भूदादीनां, 'प्रतिग्रहस्य', सथा कर्तं पुनमु । तद्र्य
मिद्मभिमक्तितमुद्दं 'स्राह्म' मदीयवक्काग्रे। साक्षतम् चन्दु ॥

इति ग्रायणा चार्यविर् चिते माधनी है वेहार्थप्रकात्रे यजुरार करें दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरना सध्ययुक्तायां या जिक्या मुपनि-षदि चयो विश्वो उनुवाकः ॥

## श्रव श्रुविधाः नुवाकः ।

(१) त्रिप्ति मा मन्युय मन्युपतयय मन्युक्तेभ्यः। पापेभ्या रक्षन्तां। यद्ज्ञा पापेमकार्षः। मनसा वाचा इत्ताभ्यां। पद्मामुद्रेख श्रिका। श्रह्तदंवसुम्पतु।

## श्रय चतुर्विशाः नुवाकः ।

गर्वसम्धाकाले जनपानार्थं सम्प्रमाह। (१) 'त्रशिय मा

गृहोसि खाहा" (१) इति। बोऽयं 'त्रशिः', ऋसि, यः 'च',
'मन्युः' कोधाभिमानो हेवः, ये 'च', 'मन्युपतयः' कोधखामिनः,
तिन्नयामकाः हेवाः, यिन्त, ते सर्वेऽि 'मन्युक्तिभ्यः' महीयकापिनव्यादितेश्यः, 'पापेश्यः', 'मा' मां, 'एक्कां' पापिनं मां
तत्पापिवनाक्षनेन पालयमु। किस ऋतीतेन 'ऋहा', तिस्तिनइति 'यत् पापम्', 'त्रकार्षे' द्यतवानिसा। केन साधनेन, मनश्वादिभिः क्रिश्वान्तेरवयवेः, 'तत्' सर्वे पापं, 'श्वहरवलुग्यतु'
श्वहरभिमानी हेवा विनाववतु। पर्हिंसादिचिन्तनं मानः
वापं। परिवान्तादिभावयं वाचिनं। श्वभिचारहोमादिकं इसकतं। पादेन नेत्रवाश्वावद्यांदिकं पादकृतं। श्वभे।व्यभेगजनमुदरकृतं। श्वगम्यागमनं श्विश्वद्यतं। श्वभे।व्यभेगजनमुदरकृतं। श्वगम्यागमनं श्विश्वद्यतं। श्वभे।व्यभेगजनमुदरकृतं। श्वगम्यागमनं श्विश्वद्यतं। श्वथवा किमनेन परिकितनव्यनेन 'यत् किं', श्वपि 'दुरितं', 'मिय', निष्यस्तं, 'इदं' यापजारं
स्वैं, तत्कर्रारं 'मां' च विश्वश्वरीरक्ष्णं, 'श्वस्तवोनो' वर्षरहिते
जगस्वार्षे, 'स्रहो' वाधर्हिते, 'क्शितिवि' स्ववस्पकाशे कस्तुनि,

<sup>\*</sup> पापमकारियमिति म चिक्रित्तपृक्षकपृत्रमूनप्राठः। † तस्मित्रियासका इति म्, ९ चिक्रितमुक्तकपाठः।

यिकचे दुर्तिं मर्थि। इदमहं मामस्तये। सत्ये ज्योतिषि जुहामि खाहा(१) ॥ चनु॰ २४॥

## प्रथ पञ्चविशेत्वाकः।

('सूर्येश्व मा मन्युश्व मन्युपतयश्व मन्युं क्रतेभ्यः। पापेभ्या रख्नुन्तां। यद्राचियां पापमकाषः। मनसा वाचा इस्ताभ्यां। पद्मामुद्रेष श्रिश्वा। राचिस्तदं-वलुम्पतु। यत्विच्चं दुर्तिं मर्थि। इदमइं मामर्थत-याना। सूर्ये ज्योतिषि जुद्दामि खाद्दा(')॥ अनु०२५॥

'मुहोनि' प्रशिपानि, श्रहमनेन होमेन तस्वै भस्नीकरोमीह्यर्थः। तद्यै ददमभिमन्त्रितं असं 'साहा' मदीयवक्राग्री साज्जतमस्य ॥

द्ति सायकाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाभे यजुरा-रक्षके दममप्रपाठके नारायकीयापरनामधेययुकायां याज्ञिका-मुपनिषदि चतुर्विभाऽनुवाकः ॥

#### श्रष पञ्चविंश्रीऽन्वाकः।

प्रातः सन्धाकाचे जलपानाचे मन्त्रमा । (१) "स्थेष मा • जुद्दोमि खाद्दा" (१) इति । 'सर्चे' चद्दिण्यादके स्थेपाधिके। त्रन्यत् सर्वे पूर्ववद् खास्त्रेयं ॥

रति वायणाचार्थविरचिते माधवीरे वेदाधप्रकात्रे यजुरार-स्वके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्यां यात्रिकामु-पनिषदि पश्चवित्रोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> यत्राचेति ए चिक्रितपुच्चकपाठः । † पापमचारिवनिति ए चिक्रितपुच्चक्कष्टवसूचपाठः ।

## त्रय षड्विंगोऽनुवाकः।

(१) त्रायातु वर्रदा देवी श्रक्षरं ब्रह्म सिमातं। गाय-ची बन्दंसां माता इदं ब्रह्म जुषस्व नः । श्रेजीऽसि सर्होऽसि वर्लमसि सात्रोऽसि देवानां धाम नामासि

### त्रय षड्विंग्रोऽनुवाकः ।

पन्धाचये मार्जनादू बंगायका श्वावाहनसन्त्रमाह। (१)
''श्वायात वरदा ॰ श्वावाहयामि"(१) हित । 'वरदा' श्वस्यदभीष्टवरप्रदा, 'देवी' गायचीकन्दोऽभिमानिनोदेवता, 'श्वचरं'
विनाशरहितं, 'पियतं' पन्यग्वेदान्तप्रमाणेन निश्चितं, 'श्रह्मा'
जगत्कारणं परतन्तं, उद्दिश्व, 'श्रायातु' श्वागच्छतु, श्रस्माकं
श्रह्मतन्तं बोधियतुमागच्छितित्यर्थः । श्रयमेवार्थ उत्तरार्द्धेन
स्पष्टीकियते । 'कन्दमां' गायचीत्रिष्टुबादीनां, वेदानां वा, 'भाता' जननीदेवता, 'गायची' गायचीश्वन्दाभिधेया, 'नः'
श्रस्मान्, 'ददं श्रह्म' वेदान्तप्रतिपाद्यं तत्त्वं, 'जुषख' केषयतु,
उपदिश्वतित्यर्थः । हे गायि देवि लं 'श्वोकाऽिष' बचहेतुस्ता
श्रष्टमधातुक्तपास । 'सहोऽिष' श्रचूणामिभभवनश्वित्रस्थि। 'बचन्मिष' श्रदीरगतव्यवहार्सामर्थक्तपास । 'भ्राकाऽिष' दीतिक्पासि। 'देवानां' श्रिशेश्वरदीनां, 'धाम' तेजः, यत् श्रस्ति तन्'नामासि' तदेव तव नामेत्यर्थः । 'विश्व' सर्वजगद्र्पं, लमेव

<sup>\*</sup> जुवख में इति в, л, м, о, चिक्रितपुत्तकपाठः।

<sup>5</sup> L

## विश्वमित विश्वायुः संवैमित सर्वायुरिभिसूरों गायची-मार्वाच्यामि (१) ॥ अतु॰ २६ ॥

### श्रय सप्तविश्रीऽनुवाकः।

ं (१) त्रों सूर। त्रों सुवर। त्रों सहर। त्रों जनर। त्रों तपर। त्रोष्ट्र सुत्यं। त्रों तत्सं-

'श्रसि'। 'विश्वायुः' सम्पूर्णायुः खरूपा, श्रसि। उन्नखेव खाख्यानं 'सर्वमिस स्वायुरिति। 'श्रमिभूः' स्वेख पापछ तिरस्कारहेतुः, 'श्रीम्' प्रस्वप्रतिपाद्यपरमाता, श्रसि। तादृशीं 'गायवों', मदीबे मनसि 'श्रावाद्यामि'॥

द्ति सायणाचार्यविर्चिते माधनीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके दम्मप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याज्ञिक्या-सुपनिषदि षड्विभाऽनुवाकः॥

## श्रथ सप्तविंद्योऽनुवाकः।

गायशा त्रावादनादू द्वे प्राणायामार्थे मन्त्रमाद । (१) 'ॐ भ्रः। ॐ भ्रवः ॰ सुवरेम्''(१) दति । 'भूराद्यः सत्यान्ता खेक-प्रतिपादिकाः सप्त व्याद्यतयः। तेषाञ्च खोकानां प्रचवप्रतिपाद-त्रश्चास्त्रप्रविवच्या प्रत्येकं प्रणवीचार्यः। तस्यवितुरित्यादिको वितुर्वरेख्यं भर्गें। देवस्यं धीमि । धियो योनंः प्रचेदियात्। चामापो च्योती रसोऽसत्ं ब्रह्म सूर्भुवः सुवरें<sup>(१)</sup>॥ चनु॰ २५॥

गायजीमकाः । तत्प्रतिपाद्यस्य ब्रह्माविवचयाः तदादां प्रणवाचारणं। मक्तस्य चायमधाः । 'सित्तः' प्रेरकस्याक्यां मिणा देवस्य,
'वरेष्यं' वरणीयं श्रेष्ठं, 'तत्', 'भर्गः' तेजः, 'धीमिहि' ध्यायेम ।
'यः' स्विता परमेश्वरः, 'नः' श्रस्मदीयाः, 'धियः' बुद्धिरुक्ताः,
'प्रचोदयात्' प्रकर्षेण तत्त्वोधे प्रेर्यतु, तस्य तेजा ध्यायेमेति
पूर्ववाक्वः । श्रापा च्यातिरित्यादिका गायश्याः विरोमकाः
तस्याद्यक्वयेः पूर्ववदुषार्यते । याः 'श्रापः', नदीसमुद्रादिगताः, सन्ति । स्वषः 'च्यातिः' श्रादित्यादिकं, श्रस्ति । योऽपि
'रसः' मधुराचादिः षड्विधः, श्रस्ति । यदपि 'श्रस्ततं' देवैः
पातव्यं, श्रस्ति । तस्ति 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यं ब्रह्म । किञ्च 'स्रभुवः
स्वः' दत्यभिष्टिता ये चयो लोकाः सन्ति, तेषां प्रणवप्रतिपाद्यं
ब्रह्म । श्रस्य प मक्तस्य प्राणायामाञ्चलमस्तत्त्वादोपनिषदि प्रतिपाद्यते । "स्वयाद्यति सप्रणवां गायत्रीं विरसा सद्द । चिः पठेदायतप्राणः प्राणायामः स स्रभ्यते' दिति ॥

इति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरार-खके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याजिका-मुपनिषदि सप्तविशेऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> ब्रह्मतत्त्वविवद्ययेति Q चिक्रितमुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> सूयने इति F चिक्रितमुखनपाठः।

#### श्रथ श्रष्टाविंशीऽनुवाकः।

(१) अ सूर्भवः सुवर्महर्जनस्तपः सत्यं तद्ब्रह्म तदाप् श्रापो ज्योती रसे। प्रस्तं ब्रह्म सूर्भवः सुवराम्(१) ॥ श्रापः २८॥

## त्रय एकनत्रिंशोऽनुवाकः।

(१) त्रीं तद् बृह्म । त्रीं तद्वायुः। त्रीं तद्वातमा। त्रीं तत्मृत्यं। त्रीं तत्मवें। त्रीं तत् पुरोर्नमः(१)॥ त्रनु०२९॥

#### चय चष्टाविधाऽनुवाकः।

तिसान्नेव प्राणायामे विकस्पितं मन्त्रान्तरमा । (१)" अ भू-भुवः • सुवराम्" (१) इति । पूर्ववद्याख्येयं ॥

दित सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाजे यजुरार-ष्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिक्या-मुपनिषदि श्रष्टाविभाऽनुवाकः॥

## श्रय एकीनचिंशीऽनुवाकः।

पुनरिप विकल्पितं मन्त्रान्तरमा ह। (१) "ॐ तद् ब्रह्म।
॰ पुरे। नैमः "(१) दति। 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यं, 'तत्' सर्ववेदान्तप्रसिद्धं, 'ब्रह्म' तन्तं। तथा 'वायुः' स्वनात्मरूपे। हिर-

### श्रथ चिंशोऽनुवाकः।

(१) जुत्तमें शिखंरे देवी\* भूम्यां पर्वत्मूर्धिन । ब्रा-स्मर्णेभ्योऽभ्यंनुज्ञाता गुच्छ देवि युवासुंखं(१)॥ स्मन् ३०॥

ष्यगर्भः । 'ॐ' 'तत्' प्रणवप्रतिपाद्यं वेदान्तप्रसिद्धं बद्धीव । तथैव 'श्वात्मा' जीवे।ऽपि । ॐ तदिति पूर्ववत् । 'सर्वे' जगत्, ॐ तदिति पूर्ववत् । 'पुरः' पुराणि स्यू जस्रस्मकारणप्रशीराणि, ॐ तदिति पूर्ववत् । तादृष्ठाय बद्धाणे 'नमः', श्रस्त । प्राणायामे प्रक्रितारतस्यमनुद्धत्य विकस्पितं मन्त्रचयमुक्तं ॥

इति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरार-ष्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिका-मुपनिषदि एकोनिजिंगोऽनुवाकः॥

## श्रथ चिंशोऽनुवाकः।

जपादूर्ड गायचीदेवताया विमर्जनमन्त्रमा । (१) "उत्तमे, जिखरे ॰ यथासुखं" (१) इति । 'भूम्यां', श्रवस्थिता यः 'पर्वतः' मेदनामकः, तस्य 'मूर्धनि' उपरिभागे, यत् 'उत्तमं ज्ञिखरं', श्रस्ति तस्मिन्, दयं गायची 'देवी', तिष्ठति । तस्मात् कारणात् हे 'देवि', 'ज्ञाह्मणेभ्यः', लदुपासकेभ्यः, लदनुग्रहेण परितुष्टेभ्यः,

<sup>\*</sup> भ्रिखरे जाते इति в, л, м, о चिक्रितमुक्तवपाठः।

#### त्रय एकचिंहीऽनुवाकः।

(१) ॐ श्रम्बारित भूतेषु गुहायां विश्वमूर्त्तिषु। त्वं यज्ञस्वं विष्णुस्वं वषट्कारस्वं \* स्ट्रस्वं ब्रह्मा त्वं प्र-जापितः(१) ॥ श्रनु॰ ३१॥

त्रन्ज्ञानमभियाण 'यथासुखं' खकीयसुखमनतिकम्य, खखाने तिसन् उत्तमप्रिखरे 'गच्छ'॥

इति सायणाचार्थ्यविर्चिते माधनीये वेदार्थप्रकात्रे यकु-रारण्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तावां याज्ञि-क्यामुपनिषदि चिंग्रेऽनुवाकः॥

#### त्रय एक चिंग्रीऽनुवाकः।

गायतीदे व्या विसर्जनादू कें तत्तानुस्तरणभूतस बद्धा एपस्वानमन्त्रमाइ। (१)"ॐ श्रन्तश्चरति ० लं प्रजापितः"(१) इति।
'विश्वमूर्त्तिषु' देवमनुष्यगत्भवीदिनानाश्चरीरयुक्तेषु, 'श्वतेषु'
प्राणिषु, 'गुहायां' बुद्धा, 'श्रन्तः' मध्ये, 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यः
परमात्मा, 'चरति' वर्त्तते। हे परमात्मन् यः 'बद्धः' खो
तिष्टे।मादिः, सः 'लं', एव। यञ्च 'विष्णुः' जमत्यास्तरः,
थाऽपि 'वषट्कारः' हविःप्रदानमन्त्रः, यञ्च 'द्दः' संहर्ता,
सञ्च 'ब्रह्मा' जगत्स्रष्टा, यञ्च 'प्रजापितः' दस्तादिः प्रजापास्तरः,
सः सर्वे।ऽपि 'लं', एव॥

<sup>\*</sup> वयट्कार्क्वमिन्नक्विमिति N चिक्रिवपुक्कवपाठः।

## श्रय दाचित्रीऽनुवाकः।

# <sup>(१)</sup>त्रुमृतोपुक्तरंणमित<sup>(१)</sup> ॥ त्रनु॰ ३२ ॥

रित सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरार-ण्यके दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिका-मुपनिषदि एकचिन्नीऽनुवाकः॥

#### त्रय दाचित्रीऽनुवाक:।

त्रय भेजनादावपां प्राज्ञने मन्त्रमाइ। (१) "त्राह्तोपसारणमित्र" (१) इति। पीयमान हे जल लं 'चाहतं' विनाधरहितं,
प्राणदेवतायाः 'उपसारणमित्र' यथा प्रयागस्य पुंगः मञ्चकस्थोपरितनं पटादिकमुपस्तीर्थते, तदत् प्राणदेवताया इदमुपसारणं।
तथा च वाजसनेथिनः प्राणविद्यायां प्राणदेवताया जलवस्त्रलमामनिन । ''तसादिष्यवाचामेदिश्रलाचामेदेतमेव तद्वमनग्नं सुक्ते" इति॥

दति सायणाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-ष्यके दम्मप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याज्ञिका-मुपनिषदि दाचिभोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> ब्रह्मबक्तत्त्वमामनन्ति इति 🗣 चिक्रितपुक्तवागठः।

#### त्रथ चयत्तिंशोऽन्वाकः।

(१) प्राणे निर्विष्टे । उत्ति प्राण्ये स्वाद्ये । अपाने निर्विष्टे । स्वाने स्वानायं स्वादे । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने स्वाने । स्वाने । स्वाने स

### श्रय चयक्तिंश्रीऽनुवाकः।

जखप्राज्ञनादृ धें प्राणाङितमन्त्रान् दर्जं यति। (१) "प्राणे निविष्टः ॰ ज्ञात्मास्तलाय" (१) दिति। पश्चसु ज्ञरीरगतवायुभेदेषु
मध्ये प्रथमे 'प्राणनामके वाया 'निविष्टः' ज्ञादरयुक्ताऽष्टं, 'ज्ञस्तं'
खादुभूतं ददं प्रविः, 'जुष्टेामि' प्रचिपामि। तच्च 'प्राण्यदेवताये'
'खाद्या' खाङ्यतमस्तु। एवमपानादिषु योज्यं। एतैः पश्चिमराङितिभिः 'ज्ञस्तत्वाय' मोचाय, 'मे' मदीयः, 'ज्ञात्मा' ज्ञोवः,
'ज्ञञ्जाणि' परमात्मनि, एकीभवितिति ज्ञेषः॥

द्दित सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरार-ण्वके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याश्विका-मुपनिषदि चयस्तिंशोऽनुवाकः॥

#### त्रयं चतुक्तिंबीऽनुवाकः।

(१) \* प्रांशे निविद्ये । एवं में विश्वान प्रदाहाय। प्रांशाय स्वाही। \* अपाने निविद्ये । जुहोमि। शिवा मी विशापदाहाय। अपानाय स्वाही। \* स्वाने निविद्ये । स्वाही। श्वी मी विशापदाहाय। श्वी मी विशापदाहाय। श्वी मी विशापदाहाय। श्वी मी विशापदाहाय। ख्वानीय स्वाही। \* उद्दाने निविद्ये । स्वाही। \* समाने निविद्ये । स्वाही। श्वी मी विशापदाहाय। श्वी मी विशापदाहाय। श्वी मी विशापदाहाय। समानाय स्वाही। अन्हां सि म आसासित्तवार्य । समानाय स्वाही। अन्हां सि म आसासित्तवार्य । समानाय स्वाही। अन्हां सि म आसासित्तवार्य । अनु । इत्रे ।

### श्रथ चतुव्हिंश्रीऽनुवाकः ।

प्रामाञ्चितिस्वेव विकस्पितानि मन्त्रान्तराणि दर्भयित। (१) "प्राणे निविष्टा • म त्रात्मास्त्रतत्वाय" (१) इति। ऋयमान हे द्रव्यविभेष स्वं 'त्रिवः' शान्ता भूता, मां प्र'वित्र'। किमर्थं। 'त्रप्रदाहाय' जुत्सन्यादितदाहशान्यथं। श्रन्यत् पूर्ववद्वास्त्रयं॥

दति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरार-स्थाने दक्षमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिस्यामु-यनिवदि चतुर्स्तिकोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> अत्र सर्वत्र प्रावे अपाने इत्यादिपद(नामग्रे अद्धायामिति पदस्य पाठी असाम्रक्षेषु चतुर्षु मूजपुक्तकोषु वर्षते ।

# भय पश्चविक्षीऽनुवाकः । <sup>(१)</sup>श्चमृतापिधानमसि<sup>(१)</sup> ॥ श्रनु० ३५ ॥

### ष्यच बट्चिंग्रीऽनुवाकः।

(१) श्रुडायां प्राणे निर्विश्वास्ते हुतं। प्राणमञ्जेना-प्यायस्व। श्रुडायामपाने \* निर्विश्वास्ते हुतं। श्रुपा-नमन्नेनाप्यायस्व। श्रुडायां व्याने निर्विश्वास्ते हुतं।

#### श्रय पञ्चित्रोऽमुवाकः।

भेगजनासूर्धमणां प्राज्ञने मन्त्रमाद्य। (१) "त्रस्टताणिधान--मसि" (१) इति। पीयमान दे जस लं 'त्रस्टतं' चिवनचरं, 'त्रिपिधानं' त्राच्छादकं, 'त्रसि'॥

रति बायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यमुरार-खाके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिका-सुपनिषदि पद्मित्रोऽनुवाकः॥

## त्रच षट्चिंश्रीऽनुवाकः।

् शुक्तसानुमक्तरे मक्तमाइ। (१) "श्रद्धायां प्राप्ते • त्रात्मास्त-लाय" (१) इति। वैदिककर्मणि विश्वासातित्रयः 'श्रद्धा', तस्रां

<sup>\*</sup> भाष्यधतमूलपाठे खपानादिश्रन्दारो खडायामिति पदं व पठितम्।

व्यानमसेनाप्यायस । स्वायामुद्दाने निर्विद्यास्तं र हुतं । उद्दानमसेनाप्यायस । स्वायार समाने नि-विद्यास्तं र हुतं । समानमनेनाप्यायस । ब्रह्मणि म स्रात्मासंत्रतार्यं ॥ सन् ० ३६॥

## श्रय सप्तिंशोऽनुवाकः।

(१) प्राणानां ग्रन्थिरसि रुद्रो मा विशान्तकः। ते-नीकेनीप्यायुखः ॥ अनु॰ ३७॥

षत्यां, 'प्राणवायां 'निविष्य' त्रादरातिष्रयं कला, 'त्रस्ततं' त्रवि-नत्ररं, खादुभूतं इदं इविः मया 'क्रतं', हे प्राणाभिमानिदेव क्रतेन 'त्रक्षेन' 'त्राणायख' वर्द्धयखा स्थष्टमन्यत्॥

द्रित सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजिक्या-सुपनिषदि षट्चिंगोऽनुवाकः ॥

#### त्रथ सप्तत्रिंभोऽनुवाकः।

त्रनुमक्तवादृद्धें इद्याभिमर्त्रने मक्तमाइ। (१)"प्रावानां ॰ त्राणायस्र"(१) इति। दे इद्यवर्त्तिन् त्रहङ्कार तं वायुरूपाणां इत्त्रियरूपाणां च 'प्राणानां', 'ग्रन्थिरिं परस्परमविश्वेषाच

## यथ यष्टिंगोऽनुवाकः ।.

(१) त्रज्ञज्ञष्ठमाचः पुरुषोऽज्ञुष्ठत्त्वं समात्रितः। ईशः सर्वस्य जगतः प्रभुः प्रीणाति विश्वभुक्(१)॥ श्रनु० ३८॥

ग्रथन हेतुरसि । तादृष्णः लं 'इट्रः' लद्भिमानिदेवतारूपः 'श्रम्तकः' दुःखस्य विनाणकः, भूवा 'मा' मां, 'विष्ठ' मच्छश्रीरे प्रविष्टेर भव । 'तेन' मझुक्तेन, 'श्रवेन' 'श्राष्टायस्य' मामभिवर्द्ध्य ॥

इति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकान्ने यजुरा-रखके दन्नमप्रगठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजि-क्यामुपनिषदि सप्तचित्रोऽनुवाकः॥

## श्रय श्रष्टचित्रोऽनुवाकः।

जुधादिजनिति चित्तविचेपज्ञानो रूधें भोकुर्जीवस पर से यर-रूपलानुसन्धान हेतुं सन्तं दर्जयति । (१) "त्रङ्गुष्ठमात्रः । प्रीकाति विश्वभुक्" (१) दति । द्रद्यमध्यगत त्राकात्रः खाङ्गुष्ठपरिसितः, तत्र वर्त्तमाना बुद्धिरिप तावती, तथा विष्किस्रो जीवरूपः पुरुषोऽपि 'त्रङ्गुष्ठमात्रः', स च स्वकीयया ज्ञानकियाज्ञला 'त्रङ्गुष्ठं', 'समात्रितः', 'च'कारात्रास्तकस्रात्रितः, त्रापादसस्तक-व्यापीत्यर्थः । स चोपाधिसमन्धमन्तरेष स्वकीयेन वास्त्रवेन रूपेष 'सर्वस्त्र जगतः', 'देशः' नियना, त्रत्रक्व 'विश्वभुक्' स्व

#### त्रय जनचलारिंग्रीऽनुवाकः।

(र)मेधा देवी जुवमाणा न आगांदियाची भूद्रा स्रीमनस्यमाना। त्वया जुष्टा जुषमाणा\* दुवसीन् बृष्ट-

जगर् भुक्को। तादृष्ठः सः 'प्रभुः' देखरः, 'प्रीणातु चनेन भाजनेन प्रस्को<sup>†</sup> भवतु॥

इति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रक्षके दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्या याज्ञिका-मुपनिषदि षष्टिचेनेऽनुवाकः॥

#### श्रथ जनचलारिंग्रोनुवाकः।

जीवातान देयरेणाभेदद्यानं यदिस तस द्वानस नैरमर्थेण साधनं मेधाधीनं, यता मेधाभिमानिदेवतां प्रार्थयतमेकाम्यन्माइ। (१)"मेधा देवी • विद्ये सुवीरा"(१) दति। यन्य-तद्ययोधारणप्रक्तिः 'मेधा', तदिभमानिनी 'देवी', 'जुषमाणा' प्रीयमाणा सती, 'नः' यसान् प्रति, 'यागान्' प्रागच्छतु। कीदृत्री देवी, विश्वमञ्चतीति 'विश्वाची' सर्वावगाइनचमेत्यर्थः। त्रात्र 'भद्रा' कस्त्राणी, 'सुमनस्त्रमाना' श्रोभनं मनोऽसादनु-ग्राह्मकिम्बन्ती। हे देवि 'लया जुष्टा' त्रनुग्रहीता वयं, 'दुइकान्

<sup>\*</sup> नुदमाना इति J, N, Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> भीतः इत्यपि पाठः।

दंदम विदयं सुवीराः(१)। (१) त्वया जुष्टं ऋषिभवति देवि त्वया ब्रह्मागृतश्रीकृत त्वया। त्वया जुष्टं श्चिनं विन्दते वसु सा ना जुषस्व द्रविधेन\* मेधे(१)॥ अनु० १६॥

जुषमाणाः' पुरुषार्थानुष्योगिना वेदवास्तान् मन्दान् सेवमाना वेदैकनिष्ठाः, 'सुवीराः' भाभनपुचित्रस्थादिरूपाः, 'विद्धे' यज्ञे-उनुष्ठिते स्ति, प्रद्धानाःकरणा श्रवा 'शृष्टददेम' परमञ्जतन्तं कथ्याम ॥

तचैव दितीयास्यमा । (१) "तया जुष्टः ॰ द्रविषेन मेधे"(१) इति । हे 'देवि' मेधास्थे, 'लया', 'जुष्टः' मेवितोऽनुस्रहीतः पुद्यः, 'क्षिः' अतीन्त्रियद्धी, 'भवित' । तथा 'लया', जुष्टः पुद्यः 'अद्या' हिरस्थगर्भः, भवित । 'छत' अपि च, लया जुष्टः पुद्यः 'अगतश्रीः' प्राप्तमण्त्, भवित । अतएव 'लया जुष्टः', पुद्यः 'चिचं' गवास्रभूहिरस्थधान्यादिकं विविधं, 'वस्रु' धनं, 'विन्दते' सभते । हे 'मेधे', देवि, 'सा' तादृशी लं, 'नः' अस्मान्, 'द्रविषेन' धनेन, 'जुषस्न' सेवस्न, अनुस्रहाणेत्यर्थः ॥

इति मायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजिका-मुपनिषदि जनचलारिमोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> दियो नेति ।, अ चिक्रितपुक्तकपाठः ।

#### श्रय चलारिंग्रेऽनुवाकः।

(१) मेधां म् इन्ह्रीं ददातु मेधां देवी सर्यस्वती। मेधां में श्रुश्चिनावुभी देवावार्धतां\* पुष्करस्रजी । १९॥ श्रुनु० ४०॥

#### ष्यथ एकचलारिं श्रीऽनुवाकः ।

# (१) श्रुप्रासुं च या मेधा गेन्ध्वेषुं च यमनः। दैवी

#### श्रय चलारिंशोऽन्वाकः।

मेधाप्रदानिन्द्रादीन् प्रार्थयते । (१) ''मेधां मे ० एक्कर-स्रजान्'' (१) इति । थोऽयं 'इन्द्रः', देवः, या च 'सरखती', देवी, था च 'पुष्करस्रजा' पद्ममासायुक्ती, 'स्माविश्वनी', 'देवी', ते सर्वे 'मे' मद्मं, 'मेधां', प्रयक्तनु ॥

इति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-एक दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिक्यामु-पनिषदि चलारिंग्रीऽनुवाकः॥

#### त्रय एकचलारिंग्रोऽनुवाकः।

मेधाप्रदं मन्त्रान्तरं दर्भयति। (१)"त्रयारासु च ॰ सुरिम-र्जुवर्तां"<sup>(१)</sup> रित। 'त्रयारासु' देवक्तीषु, 'या मेधा', प्रसिद्धा

<sup>\*</sup> खिष्यनावुभावाधत्तामिति ग्र, ४, २ चिक्रितपुत्तकपाठः । ा पुरुषरुखन्नेति ८, ग्र, ४ चिक्रितपुत्तकपाठः ।

मेथा मनुष्यजा\* सा मां मेथा सुर्भिर्जु षतां †(१)॥
अनु ० ४१॥

## श्रय दिचलारिंग्रीऽनुवाकः।

(१) स्त्रा मां मेधा सुरिभविंश्वरूपा हिरे ख्यवणां ज-

वर्त्तते, 'गर्स्वेषु च' देवगायकेषु, 'यत्', 'मनः' मेधात्मकं,
श्रस्ति 'देवी' हिरण्यगर्भादिदेवेषु स्थिता, या 'मेधा' विद्यते,
'मनुखजा' मनुखेषु वेदशास्त्रविसु या 'मेधा' श्रस्ति। 'सा'
सर्वा, मेधा, 'सुरभिः' श्रीभनगन्धा, सर्वकामदुषा वा, भूवा,
'मां', 'जुषतां' सेवतां॥

द्गति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाते यजु-रारण्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां चाजि-क्यासुपनिषदि एकचलारिंशोऽनुवाकः॥

### श्रय दिचलारिंशेऽनुवाकः ।

पुनर्पि मेधार्थं मन्त्रान्तरमाइ। (१) "चा मां मेधा ॰ सुप्र-तीकां जुवतां" (१) इति। 'मेधा' बक्तिः, 'मां', प्रखाम किति त्रेषः। की दृशी मेधा, 'सुर्भिः' त्रे। भनमन्था, कामदुघा वा,

<sup>\*</sup> मेधा सरखती हति B, J, N चिक्रितपुच्चवपाठः । † जुवताष्ट्र खाहेति B, J, N चिक्रितपुच्चवपाठः।

# र्गती जगुम्या । जर्जस्वती पर्यसा पिन्वमाना सा मी मेथा सुप्रतीका जुषतां() ॥ अनु॰ ४२॥

#### श्रय विचलारिंद्रीऽनुवाकः।

## (१)सुद्योजातं प्रपद्यामि सुद्योजाताय वै नर्मः \*।

'विश्वक्षा' सकसवेद प्राक्षधार असमलेग बद्धक्षा, 'दिर ख्यवर्षां' देवता प्रतिरे दिर ख्यसमानवर्षे पिता, 'जगती' सर्वेच वर्त्तमानलेग जगदात्मिका, 'जगम्या' पुरुषार्थका मैं: स्ट्रं गम्मुं चे। ग्या, 'जर्भस्ती' बस्नदती, 'पयसा' गोचीरादिरसेन, 'पिन्तमाना' प्रसान् प्रीषयम्ती, 'सा' तथा विधगुष्युक्ता, 'मेधा', 'सप्रनतीका' समुखी भूला, 'मां', 'जुषतां' सेवतां॥

इति दिचलारिंग्रे। अनुवाकः ॥

## श्रथ विचलारिशाः गुवाकः।

मेधाविनः पुरुषस्य ज्ञानोत्पादनाय महादेवसम्बन्धिषु पञ्च-वक्कोषु मध्ये पश्चिमवक्कप्रतिपादकं मन्त्रमाषः। (१)"सद्योजातं ० भवोद्भवाय नमः" (१) इति। 'सद्योजात'नामकं यत् पश्चिमवक्कां, तद्रूपं परमेश्वरं, 'प्रपद्यामि' प्राप्नोमि। तादृजाय 'सद्योजाताय',

<sup>\*</sup> वै नमी नम इति B, J, N, O चिक्रितपुक्तकपाठः।

भूवे भेवे नार्तिभवे भजस्व\* मां। भूवे इंबाय नर्मः(१)॥ श्रमु॰ ४३॥

### श्रय चतुस्तारिंशोऽनुवाकः।

(()वाम्द्वाय वर्मा ज्हेशय नमः श्रेष्ठाय नमे। हृद्राय नमः कालाय नमः कलंविकरणाय नमे। वर्ल-विकरणाय नमे। वर्लाय नमे। वर्लप्रस्वनाय नमः

'वै', नमः', चस्त । हे वद्योजात 'भवे भवे' तत्त्रज्ञसनिमित्तं, 'मां', 'न भजस्त' न प्रेर्येखर्थः । किन्तर्हि 'चतिभवे' ज्ञया-तिसङ्गननिमित्तं, 'भजस्त' तत्त्रज्ञानाय प्रेरय । 'भवेद्भवान' भवात् वंवारात् उद्धर्चे, वद्योजाताय 'नमः', चस्तु a

इति चिचलारिंद्रीऽनुवाकः॥

#### त्रय चतुस्रवारिंगोऽनुवाकः।

जन्तरक्राप्रतिपाइनं मन्त्रभाद। (१)"वासदेवाय मनः • मनोबानाय नमः"(१) इति। जन्तरक्रारूपः 'समदेवः', तस्त्रेन

<sup>\*</sup> भवस इति B, J, N, O, चिक्रितपुस्तकपाठः। † बसाय नम इति पाठः F, Q चिक्रितभाष्यपुस्तक्षश्चनमुखदक्के नास्ति।

# सर्वभूतदमनाय नमा मुनामानाय नमः(१)॥ श्रनु॰ ४४॥

#### प्रय पश्चमवारिं श्रीः नुवाकः।

(१) त्रुघोरे भ्योऽयु घोरे भ्ये। घोर् घोर्तरेभ्यः। सर्वतः शर्वु सर्वेभ्ये। \* नर्मस्ते ऋतु हुद्रक्ष्येभ्यः (१) ॥ ऋतु ० ४५॥

विग्रहिविश्वेषा च्येष्ठादिनामकाः । एते च महादेवपीठश्रकीनां वामादीनां नवानां पतयः पुरुषाः । तेभ्ये। नवभ्ये। नमस्कारः प्रस्तु ॥

रति चतुः चलारिं ब्रोऽनुवाकः॥

#### त्रथ पश्चलतारित्रीऽनुवाकः।

द्विषव क्राप्रतिपादकं मन्त्रमा । (१) "प्रघोरे खोऽय ॰ रुद्र-रूपे थाः" (१) इति । प्रघोरनामको द्विषव क्रास्पो देवः, तस्य विग्रष्टाः 'प्रघोराः' सान्तिक लेन प्रान्ताः, प्रन्ये तु 'घोराः' राजस-लेन खगाः, प्रपरे तु तामसलेन घोराद्पि 'घोरतराः' । हे 'प्रवे' प्रमेश्वर, 'ते' लदीये थाः पूर्वे क्रोस्यः निविधे थाः, 'सर्वे थ्यो रुद्र-रूपे थाः', 'सर्वतः' सर्वेषु देशेषु सर्वेषु प कालेषु 'नमो स्तु'॥

इति पश्चचनारिंश्रीऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> सर्वेभ्यः सर्वप्रवेभ्य इति B, J, N, O चिक्रितपुरावपाठः।

### श्रय षट्चलारिंश्रोऽनुवाकः।

(१)तत्पुर्वषाय विद्यार्घ महादेवार्य भीमहि । तनी रुद्रः प्रचाद्यात्(१) ॥ अनु० ४६ ॥

## चच सप्तचनारिंद्रीऽनुवाकः।

(१) र्रेशानः सर्वेविद्यानामीश्वरः सर्वभूतानां ब्रह्मा-

#### श्रय षट्चलारिंग्रोऽनुवाकः।

प्राम्बक्तप्रतिपादकं मकामाइ। (१) "तत्पुरवाय • रहः प्र-चोदयात्" (१) इति। प्राम्बक्तदेवः 'तत्पुरव'नामकः। दितीयार्थे चतुर्थी। 'तत्पुर्द्यं, देवं, 'विद्यन्दे' गुरुष्ठास्त्रमुखाच्यानीमः, श्वाला च 'महादेवाय' तं महादेवं, 'धीमहि' ध्याचेम। 'तत्' तस्मात् कार्षात्, 'रहः', देवः, 'नः' श्रसान्, 'प्रचेदियात्' श्वामधानार्थे प्रेर्यतु॥

## दति षट्चलारिभाऽनुवाकः॥

### श्रय सप्तचलारिंशोऽनुवाकः।

जर्धवक्रप्रतिपादकं मक्तमाइ। (१)"ईब्रानः सर्वविद्यानां • यदा विवेतम्"(१) इति। योऽयमूर्धवक्रा देवः सेऽधं धर्व-

# धिपितृर्बस्युषोऽधिपितृर्बस्या शिवा में ऋस्तु सदा शि-वाम्(१) ॥ अनु॰ ४७॥

# त्रय त्रष्टचलारियोऽनुवाकः । (९)ब्रह्ममितु मां। मधुमितु मां। ब्रह्ममिवु मधुमितु मां।

विद्यानां' वेदबाक्तादीनां चतुःषष्टिकस्ताविद्यानां, 'देबानः' नियामकः, तथा 'सर्वभूतानां' चिखसप्राणिनां, 'देखरः' नियामकः, 'ब्रह्याधिपतिः' वेदच्याधिकलेन पासकः, तथा 'ब्रह्याणः' चिर्च्यार्थकलेन पासकः, तथा 'ब्रह्याणः' चिर्च्यार्थकलेन पासकः, तथा 'ब्रह्याणः' चिर्च्यार्थस्य, 'ब्रियातिः', ताबुधा यः 'ब्रह्या' चित्र प्रदृद्धः परमात्मा, चीऽयं 'मे' ममानुग्रद्धाय, 'ब्रिवः' ब्रान्ताः, 'च्रस्तु'। 'सद् विवां' स एव सद्याधिवः, 'ॐ' चर्ष भवामि॥

इति यप्तचलारिं शेऽनुवाकः॥

## श्रय श्रष्टचलारिंग्रोऽनुवाकः ।

दत्यं तत्त्वज्ञानस्थात्पाद्काः पश्चवक्रप्रतिपादकाः पश्चवज्ञमन्त्रा स्वक्षाः, श्रथ ज्ञानप्रतिबन्धक ब्रह्मस्त्यादि पापनिष्टित्ति हेतवस्त्रिसुपर्ध-नामका मन्त्रा वक्षस्याः, तत्र प्रथमं मन्त्रमाइ। (१)"ब्रह्ममेतु मां • प्राकाश्चां जुह्मेमि"(१) दति। 'ब्रह्मं' परब्रह्मतत्त्वं, 'मां', 'एतु' प्राप्नोत्त, 'मधुं' परमानन्दस्व चषमाधुर्योपेतं वस्तु, 'मां', 'एतु' प्राप्नोत्तु। न चात्र ब्रह्म-मधुष्रन्द्योः श्रत्यन्तमर्थभेदः, किं यास्ते साम प्रजा वत्सोभि सा ऋषं। दुःषप्रषं दुंबध्यष्ठ । याः स्ते साम प्राणाः स्तां जुडे मि (१) (१) विस्वपर्धःमयाचितं ब्राह्मणार्य दद्यात् । ब्रह्मष्ट्रत्यां वा युते
र्घन्ति। ये ब्राह्मणास्त्रस्पर्धः पर्वन्ति। ते साम् प्राप्तुं-

तर्षि 'ब्रह्ममेव', 'मधुं' मब्द्द यप्रतिपाद्यमखण्डेकरसं वस्तु, 'मां', 'एतु' प्राप्नोतु । हे 'सोम' जमा ब्रह्मिवद्या तथा सह वर्त्तमान परमातान्, 'ते' तव, 'याः', 'प्रजाः' देवमनुख्यादयः, सन्ति, ता 'म्रिभक्तच्य 'से। महं' स तादृ मस्तिसेवकाऽहं, 'वसः' बासः, एतासां वदीयप्रजानां मध्ये बासवदहं वदीयकदणायायः । मतः हे 'दुःव्यप्रहन्' संसारह्णस्य दुःव्यप्रद्य घातक परमे मर, 'दुक्ष्यह' दुःखमुत्कर्षेण मिभव । वर्णविकारम्कान्दसः । हे 'साम परमातान्, 'ते' वदीयाः, प्राणवत्त्रयः 'याः', सन्ति 'तान्' व्यत्ति 'प्राणान्', व्यवि 'जुहामि' प्रचिपामि । मदीयमनावामादयः प्राणास्त्रया निर्मिर्गतवात् वदीयाः, मतस्त्रय्येवापसंहरामि, विवयेभ्य हन्द्रियाणि निरुध्य स्रदेकित्ति। भवामीत्यर्थः ॥

खन्नस विसुपर्णभक्तस्य माशास्यं ब्राह्मस्य विकास दर्भ-यति। (१)"विसुपर्णं ॰ पिन्नः पुनिक्ता ॐ"(१) इति। "वि-द्यान्तराणि सर्वाणि नाप्रष्टः कसिद् ब्रूयात्" इति ब्रास्तम-नुस्र्य विस्थेष याच्ञायां कतायां पश्चादुपदिवन्ति। इसं तु विसुपर्णभक्तं विस्थयाच्ञासकारेणैव 'ब्राह्मस्य', स्पदिवेत्"।

<sup>\*</sup> उपदिश्रन्ति इति <sup>Q</sup> चिक्रितपुक्तकपाठः ।

# दिन्ति । त्रुासुष्ट्रसात् पुरुक्तिः पुर्निन्त । त्रेशम्<sup>(९)</sup> ॥ श्रासु॰ ४८॥

### श्रथ एकीनपञ्चाश्रदनुवाकः।

(१) ब्रह्म मेघया। मधु मेघया। ब्रह्ममेव मधु मेघ-या। श्रुवा ने देवसवितः प्रजा वंत्सावी सीभगं। पर्रा दुःष्ठप्रियः सुव। विश्वानि देवसवितर्दुरितानि

तेने।परेशेन 'ये ब्राह्मणाः', 'चिसुपर्णं पठिना' चिसुपर्णमकं सर्वदा जपिना, 'एते' पुरुषाः, 'ब्रह्म इत्यां', विनाशयिना । ततसे नि-व्यापाः सन्तः 'साम'यागं 'प्राप्नुविना' । ते यथां ब्राह्मणपङ्कीः भोजनार्थमुपविश्वाना तां 'पिक्कं', सदस्वाह्मपर्यन्तां, 'पुनिना' श्रुद्धां कुर्वन्ति । तसाद् 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यः परमात्मेव, विसु-पर्णमकस्य देवतेत्वर्थः ॥

दति ऋष्टचलारिंभे।ऽनुवाकः॥

#### श्रय एकोनपञ्चात्रदनुवाकः ।

दितीयं चिसुपर्णसन्त्रमादः । (१) "त्रद्धा मेधया । भवन्तु नः" (१) इति । यद् 'ब्रह्म' जनस्कारणं सर्ववेदान्तवेदां, तत् 'मेधया' परी सुव। यहृद्रं तन्त्र आसुव। मधु वार्ता ऋतायते मधु छरिन्त् सिन्धवः। माध्वीनः सुन्वेषधीः। मधु नक्तमुतेषित् मधुमृत्पार्थिवः रर्जः। मधु छौरेन्तु नः पिता। मधुमान्ते। वनस्पित्मधुमाः श्रस्तु स्र्यः। मध्वीगीवे। भवन्तु नः (१)। (१)य दुमं निर्सुपर्ण्यमयीनितं ब्राह्मणार्य द्यात्। भूणुष्ट्त्यां वा एते घृन्ति। वे ब्राह्मणास्त्रसुपर्ण्ः पर्वन्ति। ते सोम् प्राप्तंवन्ति। श्रा-स्ट्रसात् पृङ्क्तिं पुनन्ति। भ्राम् भ्रम् ॥ श्रनु० ४६॥

मुद्भपदिष्टमहावाकातद्येधार्षज्ञका, सभ्यतामिति श्रेषः । मध्य-त्यादि पूर्ववत्। श्रद्या ने। देवेत्यादिकस्वक्पश्चकमणे।र्षोयानि-त्यनुवाके व्याख्यातं।

त्रस्य त्रिसुपर्णसम्बद्ध महिमानं दर्शयति । (९) "य दमं • पुनन्ति । त्रीम्" (९) दति । ब्राह्मणगर्भस्य राजगर्भस्य वा वधः 'श्रृणहत्या' । त्रन्यत् पूर्ववत्॥

इति एकोनपञ्चात्रीऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> चया ने। देवेखादिकम्ब्सच्यं क्रमेबाबेरिकीयानिकनुनाके इति मिकितपुक्तकपाठः। अनुनाकसुर्० १८०० एके महस्यः।

# श्रय पञ्चात्रीऽनुवाकः।

(१) ब्रह्म मेधवा। मधुं मेधवा। ब्रह्ममेव मधुं मेध-वा। ब्रह्मा देवानां पदवीः क्वीनाम् ष्विप्राणां म-हिषो मृगाणां। ख्रोना एश्रीणाः स्वधितिवनीनाः सोमः प्विच्मत्येतिरेभन्। हुःसः श्रुं च्रिष्ठ स्तरं त-रिख्यसक्वाता वेद्षदिति धिर्दुरेगण्यत्। नृषदंर्सहेत-सद् ब्यामसद्का गोजा चत्रजा श्रद्धिजा चृतं वृहत्(१)। १९) यद्दं चिसुपर्णमयाचितं ब्राह्मणायं द्धात्। वीर्-हृत्यां वा एते ग्रन्ति। ये ब्राह्मणास्त्रस्पर्णे पठेन्ति। ते सोम् प्राप्नुवन्ति। श्रास्चुस्वात् पुङ्क्तिं पुनेन्ति। श्रीम्(१)॥ श्रनु० प्०॥

# श्रय पञ्चाश्री अनुवाकः।

हतीयं चिम्रपर्णमन्त्रमाष्ठ । (१) "ब्रह्म सेधवा ॰ स्वतं हरत्" (१) इति । 'सेधवा' सेधा यज्ञः चेष्यासीति सेधवत् । यज्ञदानादिसाध्यविविदिषापूर्वकतात् ब्रह्मज्ञानसाभस्य 'ब्रह्म', सेधवत् इत्युच्यते । इन्यत् पूर्ववत् । ब्रह्मा देवानां, इंसः इप्रचि-यत् इत्यादिके दे स्ट्या श्रणारणीयानित्यनुवाके व्यास्थाते ॥

त्रस्य जिसुपर्धमकःस्य मिह्मानं दर्शयित । (१) "य इदं ० पिद्गिं पुनन्ति श्रोम्" (१) इति । वेदशास्त्रतदनुष्टानपरे ब्राह्मणः, श्रभिषिको राजा वा 'वीरः' । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

इति पञ्चाभाष्मुवाकः॥

# श्रथ एकपश्चामाः तुगकः। (१)प्राणापानव्यानादानसमाना में शुध्यन्तां ज्योतिंरुषं विर्जा विषामा भृयासु स्वाष्ट्रां ॥ अनु०५१॥ .

#### श्रय एकपञ्चान्नीऽनुवाकः।

त्रश्चानप्रतिबन्धकानि यानि महापातकानि तिच्छित्ता के जाया चित्रपूर्ण महापातके वु मध्ये प्रवस्तं महापातकं। ततीप्रविक्षं भूषहननं। तसाद्यिधिकं वीरहननं। दें हु बाना मिष्
निवर्त्तको यावच्चीवं विस्पूर्ण जपस्तव व्यवं चीनानां सुरापानादिपातकानां निवर्त्तकं दिति किमु वक्षयं। दृत्यं प्रतिबधनिवृत्युपायमुक्ता ज्ञानयोग्यताये स्वावयव प्रद्वार्थे हो मार्थाने काद क्रमन्त्राने काद ब्रम् वाक्षेत्र क्रिमेण विवस्त्र द्वार्थे हो मार्थाने काद क्रमन्त्राने काद ब्रम् वाक्षेत्र क्रिमेण विवस्त्र हो मन्त्र मार्थ। "(१) प्रास्वापान ० भूया स्था स्वाह्य। दिता प्रति । 'प्राणाद्यः पञ्च वायवः प्रसिद्धाः। ते सर्वे प्रिवन्धको प्रपातक रहितः, 'विरजाः' प्रपकारणस्तर जो गुणेनापि रहितः सन्, यद् 'च्यो तिः' जमस्कारणं
परं ब्रह्मा तदस्त, 'स्वासं', तदर्णमिद माञ्चं साङ्गतमस्त ॥

दति एकपञ्चाज्ञोऽन्वाकः।

# षथ दिपश्चाभोऽनुवाकः।

(१)वाद्मनश्रष्टुःश्रोचित्रद्वाग्रागरेता वृद्धाक्रतः स-द्वल्पा मे गुध्यन्तां ज्योतिरुद्वं विर्जा विपामा भूया-सूर स्वाद्यं(१) ॥ अनु०५२॥

# भय विषयाभेऽनुवाकः । (१)भिरःपाणिपादपार्श्वपृष्ठोक्ट्रजङ्गभिश्रोपस्यपा-

# श्रथ दिपश्चाग्रीऽनुवाकः।

दितोयं मक्तमार । (१) "वासूनः • भूषासः खाद्या" (१) दित । 'वागादीनी क्रियाणि । 'रेतः' गुद्योन्त्र्यं, मनः अब्दवाच्य-खानः करणस्थेव निद्ययात्मिका हित्तः 'वृद्धः' । श्रनिद्यय-भूता हितः 'श्राकृतिः' । ददं समीचीन मिति कच्यना इपा हितः 'सद्वयः' । श्रन्यत् पूर्वेवत् ॥

दति दिपञ्चाश्रीः ज्वाकः ।

श्रय चिपश्चाग्रीऽनुताकः।

हतीयं मन्त्रभाषः। (१)"श्वरः पाणि ॰ स्नाष्टा"(१) इति। पूर्वाभ्यामनुवाकाभ्यां सन्त्रश्चरीरश्द्रस्त्रिकाः। श्वन स्थूसत्ररीराव-

<sup>\*</sup> चानिचयः तिमन्ति F चिक्रितपुक्तनपाठः ।

# यवा में शुध्यन्तां ज्योतिर्हं विरत्नां विपामा भूं-यास्र स्वार्हा (१) ॥ ऋतु ॰ ५३॥

# त्रय चतुःपञ्चात्रोऽनुवाकः ।

(१)त्वक् चर्ममाश्सर्धर मेदोमजास्वायवे। इस्थीन में शुध्यन्तां ज्योतिर्षं विर्जा विपामा भूयास्थ स्वाष्ट्री(१) ॥ श्रनु० ५४॥

यवानां शिरःपाष्णादीनां ग्रुद्धिरचाते। सिङ्गाण्डभेदविवस्या 'शिञ्रोपस्य'शब्दै। दे। द्रष्टवी। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

दति विषञ्चाभोऽनुवाकः॥

#### श्रय चतुःपञ्चाश्री(न्वाकः।

चतुर्धे मन्त्रमाइ। (१) "त्रक्चमं • भूयाषः खाद्या (१) इति। त्रव खूलगरोरे खितानां चाद्यनां ग्रुद्धिरच्यते। एक- खेत्र धाता वाद्यान्तर्भागविवचया 'त्रक्चभं प्रवृक्ते। श्रव्यत् पूर्ववत्॥

इति चतुःपञ्चाभोऽनुवाकः॥

स्रृतश्ररीरमतानामिति म चिक्रितमुक्तवापाठः।

# श्रय पञ्चपञ्चाभोऽनुवाकः ।

(१) शब्दस्पर्शरूपरसगन्धा में शुध्यन्तां ज्योतिर्षं विरजी विपामा भूयास् स्वाष्टी(१) ॥ अनु०५५॥

# त्रथ षट्पञ्चाघोऽनुवाकः।

(१) पृथिव्यप्तेजे वायुराकाशा में शुध्यन्तां ज्योति-रुष्टं विर्जा विपासा भूयासः स्वाष्टी (१)॥ श्रनु॰ ५६॥

# त्रय पञ्चपञ्चाभोऽनुवाकः।

पञ्चमं मन्त्रमारः। (१) "ग्रन्दस्पर्गः । भूयायः स्वारा" (१) दिति । ग्रिशेपादानपञ्चमसाभ्रतेषु त्राकाशदिषु वर्तमानाः गुणाः 'ग्रब्दादयः। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

द्रति पश्चपश्चात्रोऽनुवाकः ॥

# श्रय षट्पञ्चाभे। ८ नुवाकः ।

षष्ठं मन्त्रमार । (१) "पृथियप्तेत्रो । भूयामः खारा" (१) इति । अरीरखोपादानकारणानि पश्चमराभूतानि 'पृथिया-दीनि । अन्यत् पूर्ववत् ॥

दति षट्पश्चाभाऽनुवाकः॥

### श्रथ सप्तपञ्चाभोऽनुवाकः ।

(१) ऋत्रमयप्रासमयमनामयिकानमयानन्दमया में शुध्यन्तां ज्यातिरुषं विर्जा विषापा भूयासुर स्वार्षा<sup>(१)</sup>॥ ऋतु० ५७॥

# श्रय श्रष्टपञ्चाभाऽनुवाकः ।

(१)विविध्ये\* स्वार्चा<sup>(१)</sup>॥ अनु॰ ५८॥

### त्रय सप्तपञ्चाभोऽनुवाकः।

सप्तमं मन्त्रमार । (९) "त्रसमय ॰ भूयास् खारा" (९) रति । 'त्रसमयादयः पञ्च कोजा वारुष्णामुपनिषद्युकाः । त्रन्यन् पूर्ववत् ॥

दति सप्तपञ्चाभाऽनुवाकः॥

### श्रय श्रष्टपञ्चाभोऽनुवाकः।

श्रष्टमं मक्तमाइ । (१) "विविधी खाइ।"(१) इति । विषुजु याप्ता इति धातो इत्पन्नाऽयं श्रब्दः । विशेषेण विष्टिर्या प्तिर्यक्ष श्रह्माणकात् 'विविष्टिः', कान्द्रसः पकारस्य टकारः । तादृशं श्रह्मो हिम्स खाइतमिद्मन्तु ॥

इति ऋष्टपञ्चाभोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> विविधे हति N, O, Q चिक्रितपुक्तवपाठः।

# श्रथ एकानषष्टितमाऽनुवाकः ।

# (१)क्षेतिकाय स्वाइं।(१) ॥ अनु॰ ५१॥

# श्रय षष्टितमोऽन्वाकः। (१)उत्तिष्ठ पुरुष इरित पिङ्गखेबोहितास्ति\* देहि

# श्रय एके।नषष्टितमीऽनुवाकः ।

नवमं मन्त्रमा ह। (१) "कषोत्काय खाहा" (१) इति। कष नि श्रिषकरण इति धातुः, कस्यते क्रियते इति 'कषः' नाम इपकर्मा-त्मकः कार्यप्रपञ्चः, तिस्मन् 'उत्कः' तत्क ईमृत्युकः 'कषोत्कः' परमेश्वरः, तादृश्वाय स्थिभमुखाय परमेश्वराय 'खाहा' खाइतिमद्मसु॥

इति एके। नषष्टितमाऽनुवाकः॥

श्रय षष्टितमाऽनुवाकः।

दश्चमं मन्त्रमारः। (९)"उत्तिष्ठ पुरुष ० भूयासः खारा"(९)

<sup>\*</sup> इरितने। हितपिङ्गलाचि इति F, Q चिक्रितपुक्तनपाठः।

<sup>†</sup> सत्र सर्वक्षम्बद्धाः में घषम्बद्धाः म (चाक्रतमुक्तकेऽिका।

# देहि ददापियता में शुध्यन्तां ज्योतिरृष्टं विर्जा विषामा भूयास्र स्वाष्ट्रां ॥ अनु ० ६०॥

दित। विविष्टिश्रन्दा भिधेयं यद्भा तदेव कार णेषा पिकं कषे तकश्रन्दा भिधेयं। पुनरिष विक्रिश्र रोरोपाधिविश्विष्ट मन पुरुष श्रन्दाभिधेयं। तन पूर्व भ्यां मन्त्राभ्यां निरूपाधिकं कार णेषा पिकं तद्भा प्राप्ययं श्रुद्धि हेतु लेनान सर्वक भीनिष्पाद कविक्र शरीरोपाधिकं प्रार्थिते। 'पुरुष'पुरि विक्रिश्र रोरे श्रयान हे पर मात्मन् 'उत्ति ह' श्रीदासीन्यं परित्य सन्तु ग्रहार्थ मुसुको भव। सन्ध्य न पुरुष श्रव्या ह्यादोनि नीणि पदानि विशेषणानि। हे 'हिरत' प्रतिवन्धक हरण कुष्ण । हे 'ले। हित' र क्रवर्ण। हे 'विङ्गासानि' पिङ्गासन्य । 'देहि देहि' पुनः पुनः श्रुद्धि मे प्रयच्छ। 'ददापियता' श्रासार्य मुखात् तत्म श्रानस्थ श्रित्र योन दापियता, भवेति श्रेषः। तस्य दापियतस्य श्रानस्थे न्यास्थे 'मे' मदीयाः सित्तष्ट त्त्र स्थित्याः 'श्रुध्यन्तां'। स्थातिरित्यादि पूर्ववत्॥

इति षष्टितमाऽन्वाकः॥

<sup>\*</sup> दापितव्यस्येति Q चिक्रितमुक्तकपाठः।

# श्रथ एकवष्टितमेऽजुवाकः । (१) अस्वाहेति(१)॥ श्रनु० ६१॥

# श्रथ दिषष्टितमाऽनुवाकः।

(१)स्त्यं पर्ं पर्ं स्त्यः स्त्येन न स्वां क्षांका क्षांवन्ते कृदाचन स्ताः हि स्त्यं तस्मात् स्त्ये रंम-

# श्रथ एकदष्टितमे। उनुवाकः।

एकादशं मन्त्रमाइ। (१)"ॐ खाइति"(१) इति। 'ॐ' प्रचत्रप्रतिपाद्यं वस्तु भवामि, तद्रथमिदं खाऊतमस्तु॥

इति एकषष्टितमाऽनुवाकः।

# श्रय दिषष्टितमाऽनुवाकः ।

शानप्रतिबन्धकमद्यापातकापपातकपरिदारेण शानयाग्यता-स्वचां श्रुद्धिमुक्का योग्यस्य पुरुवस्थापेकितेषु शानसाधनेषु सन्त्यासस्य निर्तिश्रयोत्कर्षे वर्तुं सत्यादीन्येकादशेत्कष्टसाधनानि प्रतियोगिलेन वक्तव्यानि। तत्र प्रथमं साधनमुपन्यस्यति। (१) "सत्यं परं ० सत्ये रमन्ते" (१) इति। यदस्य प्रमाणेन यथा-दृष्टनस्य तथैवाभिवदनं 'सत्यं', तत्र 'परं' पुरुवार्थसाधनेषु न्ते (१) (१) तपु इति तपु नानर्यन्। त् परं यि पर् तपुस्तद्धेर्षे तदुराधर्षं तस्मात् तपसि रमन्ते (१)

उक्कष्टं। तचादराघे परं सत्यमिति पुनर्वचनं। यदा 'परं'
ब्रह्म, 'सत्यं' श्रवाधं, तदद् यद्यार्थवचनमित वाधरहितमिति
व्यावहारिकवाधराहित्येनोत्क्षे विविचिता हृष्टान्तेन परं सत्यसित्युक्तं। 'सत्येन' यावच्चीवं यद्यार्थकचनेन, 'खर्गस्रोकात्
कदाचिदिप 'न', 'प्रध्यवन्ते'। श्रनृतवादिनस्त केनचित् पृद्येन
स्वगे प्राप्याप्यनृतवदनदोषेण कर्मफसं सम्पूर्णतयाऽनुभृत्येव स्वगीत्
प्रध्यवन्ते। किञ्च। 'हि' यसात् कारणात्, 'सतां' सन्तार्गवर्त्तानां
स्वत्यादीनां, सम्बत्भि यद्यार्थवादित्वं 'तस्रात्' कारणात्, स्तासिद्मिति व्युत्पित्माशित्य सत्यवादित्वमेव परमं मेाचसाधनमिति केचित्राहान्ते। वदन्तः तिस्रास्तेव 'सत्ये', 'दमन्ते'
कोडन्ति॥

एकं मतमुक्का दितीयं मतमाइ। (१) "तप इति • तपि इमने" (१) इति । तपः परं मोचसाधनमिति नेवास्वित्रातं। तीर्थयामाञ्जपद्दोमादीनि यद्धपि बह्ननि तपांचि यन्ति तथापि तेषु सर्वेश्वनप्रममुपवायेकभकादिक्पाद्धमवर्जनात् 'परं' उत्कृष्टं, 'तपः', 'न', प्रस्थि। 'यत् दि' अनवनक्षं छक्कृ चान्त्रायकादिकं, 'परं', 'तपः', प्रसि। 'तद् दुर्धपे' धर्षितं चेढ्नमञ्ज्यं। प्रत एव 'प्रा'यमकात् सर्वेषां प्राणिनां 'तत्' तपः, 'दुर्धपे' दुः प्रकमित्यन्-

<sup>\*</sup> तस्य तपसा दुर्धर्थीमात F चिक्रितगुक्कवपाठः ।

(१) इम् इति नियंतं ब्रह्मचारिष्क्तस्माहमें रमन्ते १) (१) शम् इत्यरेष्ये मुनयस्तस्माच्छमें रमन्ते (१) (१) द्वान-सिति स्वीषि भूतानि प्रश्रःसन्ति द्वानासातिद्-ष्करं \* तस्माहाने रमन्ते (१) धुमें इति धर्मे श्रु सर्विमदं

भ्रयते । 'तस्रात्' कारणात्, केचन श्रद्धालवः हच्छ्चान्हायणाः दिके 'तपसि', 'रमन्ते' ॥

ह्यतोषं मतमाइ। (१)"दम इति • तसाइमे रमक्ने"(१) इति। वाक्षपुरादोन्द्रियाषां वाद्यानां निषिद्धेभ्ये। विषयेभ्ये। निरुत्तिः 'इमः', य एवात्तमो मीचहेतुः 'इति', मन्यमाना नैष्ठिक-'ब्रह्मचारिणः', 'नियतं' सर्वदा वदन्ति, 'तस्नात् दमे रमक्ते'॥

चतुर्थे मतमाच। (४) "ब्रम इत्यर्थे ० तका क्रमे रमनो '(४) इति। श्रमः करण्य कोषादिदे । वरावित्यं 'ब्रमः', य एवे । समे। मेषचेतः 'इति', 'श्रर्थे', वर्तमः नाः 'मुनयः' वानप्रसाः, सन्यनो । 'तकात्', ते 'ब्रमे रमनो '॥

पश्चमं मतमाह। (६) "दानिमित सर्वीष ० तसाहाने रमनो" (६) द्ति। गेम्स हिरण्यादीनां स्वकीयानां श्रास्त्रोम-वर्त्वना स्वलपित्यागपुरः सरं परस्वले। पादमं 'दानं', तदेवा समं मे। स्वाधनं मना सर्वे प्राण्यनः 'प्रशंपिनः'। 'दानात्', श्रतिश्चितं 'दुक्करं', 'न', श्रस्ति। धनरचणार्थे प्राणानपि परित्यज्ञतां पुद्-णामण्यस्थात्। 'तस्थात्', गोम्स्रस्थादि 'दाने', 'रमनों ॥

<sup>\*</sup> दुखरमिति J, N, O, चिक्रितपुक्तकापाडः । 5 r थ

परिच्छीतं धुमीकातिद् अर्ं \* तस्नी हुमें रेमन्ते (१) (१) प्र-जन इति भूयी श्सस्तसाद् भूयिष्टाः प्रजीयन्ते तस्माद् भूयिष्ठाः प्रजनेने रमन्ते (१) (६) श्रमय द्रत्योष्ट् तस्नीद्-

षष्ठं मतमाइ। (() ''धर्म इति ॰ तस्राद्धर्मे रमनो''(() इति। सृतिपुराणप्रतिपाद्या वापीकूषतणागिदिनिर्माणक्षेपाऽच 'धर्मः', विविचितः, स एवोत्तमो मोचहेतः 'इति', राजामात्यादयः प्रभवे। मन्यनो । तजागादिक्षेण 'धर्मेण', 'सवें', 'इदं' जगत्, 'परि-स्ट्डीतं', सर्वेऽिष मनुव्यपयादयः स्नानपानादिना तुस्रन्ति। ता-दृष्ठात् 'धर्मेत्', श्रन्यत् 'श्रतिदुस्र्रं', 'न', श्रस्ति। 'तस्रात्' कार्णत्, 'धर्मे रमनो', प्रभवः॥

सप्तमं सतमाइ। (०) "प्रजन इति ० प्रजनने रमनो '(०) इति। 'प्रजनः' पुत्रा सुत्यादनं, तस्ते वोत्तमसाधनलं 'स्रयांसः' त्रित- वहवः प्राणिनः, सन्यन्ते। धनिकेई रिद्रैः व्रिष्टै में हैः पि स्वतिस् सर्वे एप्रजेतस्य सर्वे एप्रचारादनायाति व्रयेन प्रयत्यमानलात् 'तस्मात्', एके कस्य पुरुषस्य 'स्रयिष्ठाः' स्रदिषः, दिषः पञ्चषा इत्ये वं वहवे। उपत्य- विश्रेषा जत्यद्यन्ते। 'तस्मात्' कारणात्, 'स्रयिष्ठाः' श्रतिवहवः प्राणिनः, प्रजेत्यादने 'रमनो'॥

श्रष्टमं मतमार । (<sup>६)</sup>''श्रग्नयः • श्राधातयाः''<sup>(६)</sup> रति ।

<sup>\*</sup> दुब्बरमिति J, N, O, चिक्रितपुस्तवापाठः।

<sup>†</sup> प्रत्ययमानलादिति म चिक्रितप्राक्षपाठः ।

<sup>‡</sup> अतिवह्ना इति म चिक्रितपुक्तवपाठः ।

ग्रय श्राधीतव्याः (१) विश्विष्ठिष्टेषित्यां तस्मीद्गि-होने रमन्ते (१) (१) युज्ञ इति युज्ञेन हि देवा दिवं गता-स्तसीयुज्ञे रमन्ते \* (१०) (११) मानुसमिति विद्याश्मस्तस्मा -दिद्वाश्म युव मानुसे रमन्ते (११) (१९) न्यास इति ब्रह्मा

'श्रग्नयः' गार्डपत्यादयः, उत्तमा मुक्तिहेतवः 'इति', कश्चिदेदा-र्घपरः 'श्राइ'। 'तस्रात्', ग्टहस्रैरग्नयः 'श्राधातयाः', भवन्ति॥

नवमं मतमार । (८) "त्रिग्रिशेचं ॰ रमने" (८) इति । त्राहिते व्यग्निषु सायम्यातश्चानुष्ठेचे होमः 'त्रिग्निशेचं', तदुत्तमं मेा चश्चामं 'इति', त्रपरः कश्चिदेदार्थपरः 'त्राह्'। 'तस्मात्', केचित् 'त्रिग्निशेचे रमने'।

दशमं मतमाइ । (१०) "यश्च इति ० तसाद्यश्चे रमन्ते" (१०) । दर्भवार्षमाय ज्योतिष्टामादिकः 'यशः', उत्तमो हेतः 'इति', अपरे वेदार्थपरा मन्यन्ते । यसादिदानीं वर्त्तमानाः 'देवाः', पूर्वानुष्टितेन 'यशेन', 'दिवङ्गताः' खर्मलोकं प्राप्ताः, 'तसात्' कारणात्, केचन वैदिका विदांगः 'यशे रमन्ते'॥

एकादशं मृतमाइ। (१९) "मानसमिति । मानसे रमनो "(११) इति। मनसैव निषाद्यमुपासनं 'मानसं', तदेवोत्तमं साधनं 'इति', 'विदां-सः' सगुष्पत्रश्चविदः, मन्यन्ते। 'तस्नात्' कार्षात्, केचन 'विदांसः' वेदगर्भापास्तिभागतात्पर्यविदः, 'मानस एव', खपासने 'रमन्ते'॥ दादशं मृतमाइ। (१९) "न्यास इति । एव। त्यरेचयत"(१९)

<sup>\*</sup> यच इति वद्यां हिदेवालसायचे रमन्ते इति J, N, O, चिकि-तपुक्तवपाठः।

ब्रह्मा हि पर्ः परें। हि ब्रह्मा तानि वा र्तास्ववराहि तपाः सि \* न्यास र्वात्यरेचयृत् (११) (११)य र्वं वेदें त्युप्-निर्वत् (११) ॥ श्रनु॰ ६२॥

इति । पूर्वकाण्डेकानामग्निश्चे चादिकर्मणामाइणिजावासायुपनिषदुक्तप्रकारेण परित्यागः 'न्यासः', स एवा च मो से चहेतुः
'इति', 'ब्रह्मा' हिरण्यगर्भः, मन्यते। स च 'ब्रह्मा', 'एरो हि'
परमात्माइणे। हि, नतु पूर्वेक्तिमतानुसारिण इव जीवः। यद्यप्रशे। हिरण्यगर्भे। देइधारी तथापि 'परो हि' परमात्मेव,
ब्रह्मा हिरण्यगर्भे इति वतुं ब्रक्यते तिष्क्रयत्वेन तत्समान्द्र्यानत्यात्। त्रत एव श्वेतात्रतरा त्रामनिका। "से ब्रह्माणं
विद्धाति पूर्वे दो वे वेदांश्व प्रहिणेति तस्त्रे" इति । सानि
पूर्वेक्तसत्यादीनि मानसान्तानि 'तान्येतानि' 'तपांसि', अवन्येव
नथापि सद्यासमपेत्र्य 'त्रवराणि' निक्रष्टानि, सद्यासः', एकः
'एव', तानि सर्वाणि 'त्रत्यारेच्यत्' श्वतिकान्तवान्। उत्तस्यत्वांतारतस्यन्तत्र विश्वन्तसित्यर्थः॥

जनमुत्तमसाधनमुपसंदरति । (१९)"य एवं बेदेखुपनि-षत्"(१९) इति ०'यः' पुमान्, 'एवं' जन्नप्रकारेण, सन्त्यासस्थान्येश्यः सर्वेश्यः साधनेश्यः जन्तमलं 'वेद', तस्य विदुषः 'इति' जन्ना विद्या, 'जपनिवत्' रहस्यस्ता, भवति॥

दति दिषष्टितमाऽनुवाकः।

<sup>\*</sup> पर्राष्ट्रसि इति ।, N, O चिक्कित पुक्तकाषाठः । † उत्तमले इति म चिक्कित पुक्तकपाठः ।

# श्रघ निषष्टितमोऽन्वाकः ।

(१) प्राजापत्थे। हार्रिणः सुपुर्णेयः प्रजापतिं प्रितर्-सुपंससार् विं भगवन्तः पर्मं वद्न्तीति तस्ते प्री-वाच(१) (१) सुत्येने वायुराविति सृत्येनीदित्ये। रीचते दिवि सृत्यं वाचः प्रतिष्ठा सृत्ये सुवें प्रतिष्ठितं तस्तीत्

# श्रम चिषष्टितमाऽनुवाकः।

पूर्वे कं मे चिषाधनसमूहमुपपाद चितु मा ख्या चिका मा ह। (१) "प्राजापत्थे ह । तसे प्रेशिव च 'रें। इति । प्रजापतेः पुत्रः 'प्राजापत्थः', स च 'त्राहणि'ना मकः, स एव सुपर्णे ख्याचाः स्तिचो इपत्यत्वात् 'सुपर्णे चः,' इत्युच्चते, । ताहुत्रः पुरुषः खकी चं 'पितरं प्रजापितं', 'उपस्थार' उत्तमसाधन जिज्ञासचे । पस्त्र च एवं
पप्रच्छ । हे प्रजापते 'भगवन्तः' पूच्या महर्षचः, मे । चसाधने षु
'किं' साधनं, 'पर्मं' उत्कृष्टं, 'वदन्ति'। एवं पृष्टः प्रजापतिः
'तसीं' त्राहण्ये, 'प्रेशवाच'॥

तदुक्रेषु साधनेषु प्रथमं दर्शयति । (१) ''सस्येन वायुरावाति ॰ परमं वदिन्त'' (१) इति । थे। उयं 'वायुः', इदानों श्रम्ति चि 'वाति', से। ये। उयं 'वायुः', इदानों श्रम्ति चि 'वाति', से। यूर्वजमानि मनुष्यः सन् सस्यवादिलं परिपाच्य तेन 'सस्येन', वायुदेवतालं प्राप्येदानीं लोकानुग्रद्दायाना कि वाति । तथैव 'श्रादिस्यः', श्रिप पूर्वजन्मानुष्टितेन 'सस्येन', 'दिवि रोचते' सुक्षेके प्रकाशते । यदेतत् 'सस्यं', तदेतत् 'वाषः' वागिन्द्रियस्थ, 'प्रतिष्टा' स्थिरःवस्थानं । श्रमृतन्तु वाचे। क्र

सृत्यं पर्मं वदंन्ति (१) (१) तपंसा देवा देवतामर्गं श्वा-यन्तप्सर्षयः सुव्रत्वं विन्द्न् तपंसा स्पत्नान् प्रशुं-दामारात्रोस्तपंसि सुर्वं प्रतिष्ठितं तस्नात्तपंः पर्मं व-

मिप परैनिराकियत दित न वाचः प्रतिष्ठा । तथायति खोके सत्ये भाषमाणे 'यदें' प्रामाणिकव्यवद्वारकातं, 'प्रतिष्ठितं', 'त-स्मान्' कारणात्, 'सत्यं', एव 'परमयाधनमित्येवं केचिदनुष्ठातारः 'वदिना'॥

तचार्णेर्मुखिविकासराहित्यस्वण्यमपिरतीषं दृष्टा दितीयं साधनमाह । (१) "तपसा देवाः ० तस्मात् तपः परमं वन्दिन्त" (१) इति । इदानीं खर्गे वर्तमाना अग्रीक्रादयः 'देवाः', 'त्रये' पूर्वजन्मिन, त्रनृष्टितेनाभनपित्यागरूपेण क्वक्क्रचान्त्राय-णादितपसा 'देवतां, 'त्रायन्' इदानीन्तनं देवतालं प्राप्ताः। तथा विष्ठादया महर्षयः', पूर्वानृष्टितेन 'तपसा', 'सुवरव्यविन्दन्' खर्गलीकमनुक्रमेण स्थवन्तः। तथा वयमपीदानीमभिषार-रूपेण तपसा 'सपक्रान्' मत्रून्, 'त्ररातीः 'त्रस्वदियद्यस्यसाम-विरोधिनः पुरुषानिपं, 'प्रणुदाम' निराक्तमः। अन्यदिण सर्वे फलजातं 'तपसि', 'प्रतिष्ठितं'। 'तसात्', जनभनरूपं 'तपः', 'परमं', मोषसाधनमिति केचिददिन्तः॥

<sup>\*</sup> तसिन्तपि सर्वेमपेचितं पत्तं प्रतिस्तिं तसात् कार्यात् वयः परमं मुक्तिसाधनमिति Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

देनि (१)। (१) दमेन दानाः कि स्विषंभवध्रुवनि दमेन ब्रह्मचारिष्यः सुवंरगङ्ग्दमा भूगानां दुराधर्षः दमे सुवं प्रतिष्ठितः तस्माहमः पर्मं वद्नि (१)। (४) शमें-न शान्ताः शिवमाचर्नि शमेन नाकं मुनये। ऽत्व-विन्दु अस्मा भूगानां दुराधर्षः शमें सुवं प्रति-ष्ठितः तस्माष्ट्रमः पर्मं वद्नि (१)। (१) दानं युद्यानां

श्रवापि पूर्ववद्परितोषं दृष्टा हतीयं साधनमाइ। (""दमेन दृक्ताः ॰ परमं वदिन्त" इति। 'दान्ताः' बाग्नेन्द्रियनियम-युक्ताः पुद्वाः, तेन 'दमेन', खकीयं पापं विनाशयन्ति। तथा नैष्ठिकंत्रद्वाचारिणः', दमेन खर्गे 'श्रमक्कन्'। स च 'दमः', 'भू-तानां' प्राणिनां, 'दुराध्यें' श्राध्यितं सर्वतः से।ढुं दुःशकः, तिखांस 'दमे', 'सर्वे' श्रपेचितं फलम्, 'प्रतिष्ठितं'। 'तस्मात्' कार्णात्, 'दमः', 'परमं' मुक्तिसाधनं, इति केचित् 'वद-नित'। श्रव सर्वत्र पूर्वसाधने परितोषराद्वित्यादुत्तरसाधनोक्ति-ईष्ट्या॥

चतुर्थे माधनमाइ । (५) "ज्ञमेन ज्ञन्ताः ० ज्ञमः परमं वद-न्ति ''(६) इति । 'ज्ञान्ताः' श्रन्तः करणकोधादिरहिताः पुरुषाः, तेन 'ज्ञमेन', 'ज्ञिवं' मङ्गकं पुरुषार्थे, 'श्राचरन्ति'। नारदाद्याः 'मुनवः', 'ज्ञमेन', खर्गमसभन्त। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

तत्रामि परितेषिराश्चितात् इति Q चिक्रितमुक्तकपाठः ।

वर्ष्णं दक्षिणा खोके दातारं सर्वभूतान्धुपञ्जीव-नि दानेनारातीरपानुदन्त दानेने दिष्नो मिषा भेवन्ति दाने सर्वे प्रतिष्ठितं तस्माद्दानं पर्मं व-देन्ति । (१) धुमी विश्वस्य अगंतः प्रतिष्ठा खोके धुर्मिष्ठं प्रजा उपसूर्पनि धुमेणे पापमेपनुदन्ति धुमें सर्वे प्रतिष्ठितं तस्माद्दमें परमं वद्नि (१) । (१) प्रजनेनं वै

पश्चमं साधनमार । (()"दानं यद्यानां ॰ परमं वदनि"(() इति । गेरिएक्यादि'दानं, 'यद्यानां, सम्बन्धिनी
'दिषया', भवति । तसात् 'वक्यं' श्रेष्ठं, 'खेर्क्वं, श्रिप 'दातारं'
पुरुषं, वेदशास्त्रविदे मूढास सर्वेऽपि पुरुषाः 'खपजीवन्ति'।
तथा थेद्धृषां भटानां धनदानेन 'श्ररातीः' अचून्, 'श्रपानुदुन्न'
राजाने निराक्ततवन्तः । थे तु प्रवसाः 'दिषन्तः', तेऽपि 'द्रानेन',
तुष्ठाः 'मित्राः', 'भवन्ति'। श्रन्थत् पूर्ववत्॥

वहं साधनमा । (°) 'धर्मी विश्वस्त जगतः ॰ धर्मे परमं वदिना" (°) दित । तडागप्रपादिनिर्माण्डपः 'धर्मः', 'विश्वस्त जगतः' वर्ध्य प्राणिजातस्त्र, 'प्रतिष्ठा' श्राश्रयः, दृत्येतत्प्रसिद्धं । तथा 'स्रोते', 'धर्मिष्ठं' श्रितश्चेन धर्मे वर्तमानं पुरुषं, 'प्रजाः', धर्वाः, 'स्रपर्मिन्त' धर्माधर्मनिर्णयार्थमुपगच्छन्ति । किश्वप्रायस्ति पर्मिष्यं, 'पापं', विनाश्रयन्ति । श्रन्यत् पूर्ववत्॥ सप्तमं साधनमा । (८)''प्रजननं वै प्रतिष्ठा ॰ परमं प्रचननं

प्रतिष्ठा खोके साधु प्रजायास्तन्तनं खानः पितृ शामेनृशो भवित् तदेव तस्य अनृशुं तस्तात् प्रजननं
पर्मं वदेन्ति । (८) श्रुप्रयो वे चयी विद्या देव्यानः
पन्यां गाई पृत्य ऋक् पृष्टिवी रेथन्त्र मेन्वा हार्ये पचेते।\*
यजुरन्तरिक्षं वामदे व्यमा हवनोयः साम सुवर्गा

वदिना" (त) इति । 'प्रजननं' पुत्रोत्पादनं, बदिना, तदेव ग्रइ-स्थानां 'प्रतिष्ठा', पुत्रस्य ग्रद्धक्रव्यनिवादकत्यात् । वे।ऽयं मनुस्य-स्रोतः पुत्रेषेव जन्यो नान्येन कर्मस्रेति श्रुतेः । किस्य । 'प्रजा-याः' पुत्रेपाचादिक्पायाः, 'तन्तु' परन्यरां, 'साधु तन्यानः' श्रास्त्रीयमार्गे यथा भवति तथा विस्तारयन्, 'पिद्रुणां' द्यतानां पिद्यपितामद्यदीनां, 'श्रनृषो भवति' तदीयस्य पुत्रिषा प्रत्य-पितं भवति । यत् 'प्रजननं', 'तदेव', 'तस्य' पुत्रिषाः, स्यापा-कर्षादेतः । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रष्टमं साधनमाइ। (८) "श्रप्तयो व तथी • श्रप्तीन् परमं वदिना" (८) इति । गाईपत्यो दिखणि ग्रिराइवनीय इति थे 'श्रप्रयः', सन्ति, त एव 'स्थोविद्या' वेदस्यात्मकाः, वेदस्योक्त-कर्मसाधनलात् वेदविहितला च 'देवयानः' यागदारेष देवल-प्रापकः, मार्गस्य। किं च। तेद्यामग्रीनां मध्ये 'गाईपत्यः' श्रिप्तः, 'स्रम्वेदात्मकः, 'प्रथिवी' लेकिस्हरः, 'रथन्तर'सामात्म-

<sup>\*</sup> जन्माचार्यप्रवासिति B, N, Q, चिक्रितपुराकपाठः।
† धर्मसाधनत्वात् इति Q चिक्रितपुराकपाठः।

खोंका हुइतस्राद्धोन् पर्मं वद्ति()। (()) श्रीम-होषः सार्य प्रातर्य्षाणां निष्कृतिः खिष्टः सुदुतं यश्चकतृनां प्रायणः सुवृगस्य खोकस्य ज्योतिस्त-स्राद्धिहोषं पर्मं वद्ति(())। ((()) यश्च इति \* यश्चेन

कञ्चिति प्रश्रम्यते । 'श्रम्बाहार्यपचनः' दक्षिणाग्नः, 'यर्जुर्वेदान्त-रिज्ञ'लोक'वामदेख'सामात्मकः । 'श्राह्यनोयाग्निस्तु 'सामवेद'-'खर्मलोकबृहत्'-सामात्मकः । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

नवमं साधनमाइ। (''') "मृत्रिक्षेष्ण । परमं वदन्ति" ('')
इति। 'सायम्प्रातः', च मृत्रितं 'मृत्रिक्षेषं, 'ग्रह्माणं', 'निकृतिः' क्रयसाधनं मृष्णं, मृत्रिक्षं मृत्रिक्षं मृत्रिक्षं, 'स्रिक्षं' म्रेशिनयागरूपं, 'सुइतं'
क्रिक्षं, मृत्रिक्षं, 'सिष्ठं' म्रोभनयागरूपं, 'सुइतं'
क्रिक्षं । किस्र, मृत्रिक्षं द्रवात्यागो यागः। तस्य द्रव्यस्थाग्रीः प्रकेषे। होमः। किं च, एतत्, 'यज्ञकत्वनां', 'प्रायणं' प्रारमः। मृत्याधेयमग्रिहोनं द्रभेषार्थमासावाययणं चातुर्मास्यनिरूद्धपग्रस्यः सीनामणीति सन्न इविर्यज्ञाः। कृतुम्बदे। यूपवस्यु सामयागेषु रूढः। मृत्रिक्षेतिः सन्न सीमसंस्थाः कृतवः। तेषां
सर्वेषां यज्ञकत्वनां प्रारक्षकं 'मृत्रिक्षेतं'। मृत्र एव स्वर्गस्य
'स्रोकस्य', 'स्रोतिः' प्रकामकं। मृत्यत् पूर्ववत्॥

दशमं साधनमार । (११) "यज्ञ इति यज्ञेन । पर्मं वद-

<sup>\*</sup> यत्री चिद्वानामिति F, चिक्रितपुक्तकेऽधिकः पाठः। † उक्ष प्रति F, चिक्रितपुक्तकपाठः।

हि देवा दिवं ज्ञाता युज्ञेनासुरानपानुदक्त युज्ञेन हिष्को मिषा भवित्त युज्ञे सुवै प्रतिष्ठितं तस्मागुर्ज्ञं पर्मं वद् कि<sup>(११)</sup>। (११) मानुसं वै प्राजापृत्यं प्रविषं मानुसेन् मनसा साधु पश्चिति मानुसा ऋषेयः प्रजात्रेस्जन्त मानसे सुवै प्रतिष्ठित् तस्मान्मानुसं पर्मं वद् न्ति<sup>(११)</sup>।

न्ति"(११) इति । 'यज्ञः', उत्तमं साधनं, 'इति', केचिदाद्यः। 'यज्ञः', 'हि', 'देवानां', प्रियः । ते 'हि देवाः', पूर्वानृष्ठितेन 'यज्ञेन कर्में प्राप्ताः । किं च । 'यज्ञेन', एव तदा तदा 'देवाः', 'श्रमुरान्', विनाशितवन्तः । किं च । सर्वकामप्राप्तिसाधनेन ज्योतिष्टेशिनेन देवज्ञान्तिकामस्य पूर्वे देषं कुर्वन्तोऽपि श्रचवः 'भित्रा भवन्ति' । श्रन्यत् पूर्ववत् ॥

एकादशं साधनमा । (११) "मानसं वै ॰ परमं वदन्ति" (११) दित । मनसा निष्पाचं 'मानसं' छपासनं, यदिस, तदेव 'प्रा-नापत्थं' प्रजापतिपदप्राप्तिसाधनं, यत एव 'पविचं' चित्तश्रुद्धि-कारणं, 'मानसेन' छपासनेन, युक्तं 'मनः' श्रन्तः करणं, यदिसा तेन एकाग्रेष 'मनसं', 'साधु पद्यति' श्रतीतानागतव्यविद्यादिवस्य-जातं योगी सम्यक् साचात् करोति। एतच योगश्रास्त्रे पतञ्जिका बद्धधा प्रपश्चितं । 'मानसाः' एकाग्रमने। युक्ता विश्वामित्रादयः 'स्वयः', स्वसद्भाष्यमाचेष बद्धोः 'प्रजाः', 'श्रद्धश्रन्त'। श्रन्यत पूर्ववत् ॥

(१९)न्यास दृत्या हु मेन्] विश्वां ब्रह्मार्थं(१२)। (१४) ब्रह्मा विश्वः कत्मः स्वयुम्भः प्रजापंतिः संवत्सर इतिं(१४)। (१६) संव-त्सरीऽसावादित्या य एव श्रादित्ये पुरुषः स परमेष्ठी

दादत्रं साधनमाइ। (१२) "न्यास दत्या क्रमंनी विणे ब्रह्माणं (१२) दित । 'न्यासः', \* दत्युको यो मोचहेतुः, तं, 'ब्रह्मानं ' दिरण्यगर्भेरूपं, 'मनीविणः' बुद्धिमन्तो महर्षयः स्तिकर्तारः, 'श्राक्कः'। तथा, "सम्रासाद्वश्चाणः स्वानं दित स्वयंते। दि-रण्यगर्भप्राप्तेरन्तरङ्गसाधनतातद्वृपत्वं॥

तमेव बच्चावं कोतुन्तत्राष्ट्रस्थ हिर्ष्यगर्भस्य स्वरूपं प्रपञ्च यति ।

(१४) "ब्रह्मा विश्वः • वंबस्य इति" (१४) इति । यः 'ब्रह्मा'
हिर्ष्यगर्भः, वेषयं 'विश्वः' वर्वजगदात्मकः । 'कतमः' श्रतिश्रयेव
सुखस्य एः । 'स्वयकुः' जत्मादकाभ्यां मातापिष्टभ्यां विना
स्वयमेवेत्यन्नः । 'प्रजापितः' प्रजानां पासकः । 'वंबस्यरः' कास्वात्मकः । 'इति'शब्दः प्रदर्शनार्थः । इत्यादिववंस्वरूपत्ममुनेवमित्यर्थः ॥

पुनरिप सन्धामस्त्रतये हिरस्थगभीतयवस्य संवस्तरस्य माहात्रधं दर्भयति। (१६) "संवस्तरे। उसी • परमेष्ठी ब्रह्मात्मा" (१६) इति । यः अयं, 'संवस्तरः' कासः, सक्तः, सः 'अमी', 'आदिख-सक्ष प्रवः आदिखगत्यभ्यासेन निष्पादितलात्। 'य एवः', तिसन् 'आदिखमण्डले 'पुह्यः,' 'सः', एव 'परमेष्ठी' हिरस्थ-

<sup>\*</sup> ब्रह्मास हति F, चिक्रितपुरावपाठः ।

ब्रह्मातमा (१६) । (१६) याभिरादित्यस्तर्पति रुग्निमिस्ताभिः पूर्जन्या वर्षति पूर्जन्येने विधवनस्पृतयः प्रजीयन्त चे।-विधवनस्पृतिभिर्दं भवत्यचेन प्रायः प्रायैर्वेचं वर्लेन तपुस्तपसा श्रुद्धा श्रुद्धया मेथा मेथया मनीवा

गर्भक्षः, त्रादित्यमण्डचदारेण हिरण्यगर्भस्य प्राप्यतात्। स च परमेष्टी 'ब्रह्म' सर्वजगत्कारणं वस्तु, तथैव 'त्रात्मा' सर्वेषां प्रत्य-गात्मभूतः ॥

एवमादित्यादिदारा संवत्यरं प्रश्न तमादित्यमण्डलदारेण सर्वव्यवहारहेत्तवा प्रशंसति। (१९) "वाभिरादित्यसपित ॰ विज्ञानादानन्दो ब्रह्मयोनिः" (१९) दति। श्रयं 'श्रादित्यः', 'याभिः' उप्णस्कपाभिः, 'रिमिभिः', 'तपित' प्रभृतं सन्तापं करोति। 'ताभिः' तोवर्गम्भिः, भूमिगतञ्चलमादाय 'पर्जन्यः', भूला 'वर्षति'। तेन च 'पर्जन्येन' दृष्टिजनकेन, ब्रीह्माद्याः, 'श्रीषधयः, श्रश्नत्यपनसाद्याः, 'वनस्यतयञ्च प्रकर्षेणोत्पद्यन्ते। 'श्री-षधिभः, 'वनस्यतिभिः', च भोज्यं 'श्रन्नं, सम्बद्धते। तेन च 'श्रन्नेन', 'प्राषाः', प्राविताः भवन्ति। तेच पृष्टैः 'प्राषीः', श्ररीरे 'बलं', सम्बद्धते। तेन 'बलेन', क्रक्कृचान्द्रायणादिक्षं 'तपः', सम्यद्धते, तेन च 'तपसा', श्रद्धदिनस्य तत्त्वज्ञानविषया 'श्रद्धा', जायते। तथा च 'श्रद्धवा', युक्रस्वेकायिचत्त्र्यः 'मेधा' गुक्पदिष्टयन्थ-तदर्यधारणाप्रक्तः, उपजायते। तथा च 'मेधया', 'मनोवा'

<sup>\*</sup> पुरुषस्थैकायचित्रस्थेति F चिक्रितपुत्तकपाठः।

मेनीषया मनो मनेसा शान्तः शान्यी चित्तं चित्तेन् स्मृति स्मृत्या सार्थ सारेण विद्याने विद्यानेना-साने वेदयित तसीद्वं ददन्सवीखेतानि ददात्य-चीत् प्राणा भवन्ति भूतानी पृाणेमेनो मनस्य विद्याने विद्यानीदानुन्दो ब्रेह्मयोनिः (१०) स वा

तत्त्विषया बुद्धः, जत्पद्यते। तया च 'मनीषया', 'मनः'
निरम्तरमान्विषयं मननं जपजायते। तेन च 'मनसा' मननेन, कामकोधादिदेषस्थावसराभावात् 'ज्ञान्तिः', जपजायते।
तया च 'ज्ञान्या', विचेपरिहतस्य 'चित्तं' चेतनं तत्त्विषयं प्रमाखजितं ज्ञानं जपजायते। तेन च 'चित्तंन' ज्ञानेन, निद्रादिव्यवद्यारस्थवधानेऽपि तत्त्वविषयां 'स्मृतिं', प्राप्नोति। तथा च
निद्राद्यनम्बरभाविन्या 'स्मृत्या', 'स्मारं' निरम्तरस्वरणं, प्राप्नोति।
तेन च 'स्मारेख', 'विज्ञानं' विज्ञातीयप्रत्ययथववधानराहित्येन
विज्ञिष्टं सम्ततं ज्ञानं, प्राप्नोति। तेन च 'विज्ञानेन' सम्नतेन, 'ज्ञात्मानं वेदचिति' परमात्मानं सर्वदा चनुमवित। चस्मासम्बस्नोक्तप्राणवस्नादिपरम्पर्या परमात्मानुभवहेतुलं 'तस्मात्',
देदुणं 'चन्नं', 'ददम्', पुरुषः, 'सर्वाष्येतानि' प्राणादीन्यात्मानुभवान्नानि वस्त्रनि, 'ददाति'। चन्नदानस्य सर्वदानस्र्पलं विस्पष्टियतुमुक्तमेवार्थं पुनरप्यसात्माणा भवन्तीत्यादिवाक्येन सर्क्चिष्णोपन्यस्थते। प्राणादिपरम्पर्योत्पात्मात् 'विज्ञानात्', 'चानन्दः'
चिष्णोपन्यस्थते। प्राणादिपरम्पर्योत्पात्मात् 'विज्ञानात्', 'चानन्दः'

ण्व\* पुर्वषः पञ्चधा पञ्चातमा येन सर्विमिदं प्रातं प्रिष्य-वी चान्तरिश्चच चौष्य दिश्रियावान्तरदिशास्य स वै

परमानन्दक्षे भ्रत्वा, 'ब्रह्म' वेदान्तप्रतिपाशं, 'योनिः' जग-त्कारणं। यदा 'ब्रह्मणो वेदस्य, 'योनिः' कारणं, तादृगूपः स्वयं भवति॥

यथे। कं सन्धासमेव स्रोतं तेन सन्धामेन प्राप्ततस्वज्ञानं पुरुषं प्रश्नंति। (१०) "स वा एष पुरुषः ॰ सत्था महस्ता-क्तपसीविरिष्टात्" (१०) हिति। यः पुरुषः सन्धासपुरः सरं तत्त्व-ज्ञानं सन्पादयित 'सः', एव 'एष पुरुषः' सर्वात्मकः सन्, 'पञ्चधा' पञ्चभिः प्रकारेः, 'पञ्चात्मा' पञ्चविधवस्त स्रूषः, भवित। श्रब्धः प्रकारेः, 'पञ्चात्मा' पञ्चविधवस्त स्रूषः, भवित। श्रब्धः स्वात्मे वृत्रे वाक्षणञ्चकं, प्रथियादिकं स्रतपञ्चकं, प्राणापाना-दिकं वायुपञ्चकं, एतावतां वस्त्रनां स्वरूपस्त रत्थयः। यदा। पञ्चभिरात्मभिर्युकः 'पञ्चधा', वर्तते। तथा च पुराणे श्रभिहितं।

"अतात्मा चेन्द्रियात्मा च प्रधानात्मा तथा भवान्।

श्वातमा च परमातमा च लमेकः पश्चधा खितः"॥ इति॥ 'येन' ब्रह्मखरूपेष पुरुषेष, 'सर्वे', 'इदं' जगत्, स्रचे मिणगणा इत 'प्रातं' प्रकर्षेष स्थूतं, व्याप्तिमत्यर्थः। तदेव सर्वे प्रथिवी चेत्यादिना प्रपद्धते। 'सः' एव प्रथिवादिनस्व्यापी पुरुषः' 'सर्वे,' 'इदं' वर्त्तमानं, 'जगत्', तत्त्वदृष्णाव्यतिरेकेणाभावात्,

<sup>\*</sup> स य्व इति अ चिक्रितपुक्तकपाठः। † प्रकर्वेव चोतिनिति Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

सर्विम्दं जगत्स स् भूतं स् भृत्यि स्वासक्षृत्त स्रेत्-जारियेषाः श्रदा सत्यो महस्वास्त् मस्रोविरिष्टात् \*(१०)। (१०) ज्ञात्वा तमेवं मनसा हृदा च भूया न मृत्युमुपंया-

तथा 'भूतं' श्रतीतश्च, जगत् 'स.', एव। 'भवं' भविष्यद्पि, जगत् स एव। ननु तलवित् पुरुषे। मूढवद्धसपादादियुक्तदे हरूप एव दृश्यते, न तु सर्वजगत्खरूप दृति चेत्। मैवं। यतः ऋवं 'जिज्ञासक्षृतः' जिज्ञासया वेदान्तविचारेण स्वात्मकतया नि-स्विते। 'श्वतजाः' श्वतेन सर्येन प्रामाणिकेन ज्ञानेन सर्वेतमा जातः, जिज्ञासाकाले भ्रान्ति ज्ञानस्पेषु पूर्वपचेषु निराक्ततेषु प्रामाणिकेन सिद्धान्तज्ञानेन तादृशों भवति। स प 'रियष्ठाः' रियर्धनं, गुरूपदेशः, तन्तेव तिष्ठति, न द्वपदेश्वर्षितानां प्रतीयत द्व्यर्थः। इदृश्वखरूपविज्ञानस्य श्रद्ध्वरा स्थन्तानां प्रतीयत द्व्यर्थः। इदृश्वखरूपविज्ञानस्य श्रद्ध्या स्थन्तानां प्रतीयत द्व्यर्थः। 'श्रद्धावान् सभते ज्ञानं' दित श्रुतेः। सर्वं श्रवाधं यत् ब्रह्मा, तत्खरूपलाद्यं 'सर्वः'। 'मद्दबान्' तेषस्वान्, खयं प्रकाशत द्रष्टर्थः। श्रत एव 'तमसा' संसारकार- केनाज्ञानेन, वियुक्तलात् स्थिरिशत् वर्त्तते ।॥

इत्यं सच्यासपूर्वकज्ञानयुक्तं पुरुषं प्रश्रस्य ज्ञानफलं दर्भ-

<sup>\*</sup> उपरिष्ठा इति ४, ०, चित्रितपुक्तक्याठः।

<sup>†</sup> ईंडग्रे। जाते। भवति इति म चिक्रितपुत्तकपाठः ।

<sup>‡</sup> तदुपदेश्वरिश्वतानां तथा न प्रतीयत हत्वर्थः। इति Q चिक्रित-युक्तकपाठः।

<sup>§</sup> अपरिका**दर्श**मान रति २ चिक्रितयुक्तवाठः ।

हि विद्वान्(१०)। (१८)तस्रीन् स्थासमेषां तपंसाम-तिरिक्तमार्चः(१८)। (१८)वसुरुखी विभूरं सि प्राचे त्वम-सि सन्धाता ब्रह्मं त्वमसि विश्वस्तर्तेजे।दा \*स्बर्मस्यप्ने-

यति । (१०) "ज्ञाला तमेवं ० उपयाचि विद्वान्" (१०) इति । चे प्राइषे लं 'तं' परमात्मानं, 'इदा' चत्पुष्डरोकनियमितलात् । चदयक्रपेष, 'मनमा', 'एवं' पूर्वे क्रमच्या मक्ष्पमधनप्रकारेष, 'ज्ञाला', 'विदान्' तेन ज्ञानेन युक्तः सन्, 'भूयः' पुनः, 'स्तृतुं', 'न उपयाचि' मा प्राप्नुचि । ज्ञानिने वर्ष्तमानदे इपाते सति जन्माभावात् पुनर्स्तृ वर्षे सित्राय्यां ॥

बज्ञधाप्रवसं सन्धासमुपसंहरति । (१८) "तस्मान् न्यासमेषां नपसामतिरिक्तमाजः "१(१८) इति । यस्मात् परमपुरुवार्थस्यान्तरङ्गं साधनं, तस्मात् 'एषां' सत्यादीनां, 'तपशां', मध्ये सन्धासं' 'त्रति-रिक्तं' त्रत्यात्वरं साधनं, मनीषिणः 'त्राज्ञः'॥

सस्त्रासादृष्टें प्रविनातानि समाधिर्विधेयः । तिसान् समाधी विद्यपरि हारार्थमादावन्तर्थामिषः सर्वेकारणलेन स्तृतिं दर्भ-यति । (१०) "वस्र खो विभूरिय ० ब्रह्मणे ला मङ्बे" (१०) द्ति । हे 'ब्रह्मन्' सन्तर्थामिन्, 'वस्र खः' वस्तुना वस्तुतन्त्रस्, 'रखः' रिषता, कथियता, सस्तदन्यहार्थमुपदेष्टा, 'श्रवि' । तथा 'विभूः' हिरण्यगर्भविराडादिविविधक्षेपेणेत्यन्नः, 'श्रवि' । 'प्राणे'

<sup>\*</sup> विश्वष्टक्तेजोदा इति B, N, O, Q, चिक्कितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> इत्युखरीकेंब नियमितलादिति ०, विक्रितम् स्तक्ष्यातः।

रंति वर्षेदास्वमंसि स्रयेख चुमेदास्वमंसि चुन्द्र-मंस उपयामर्यहोताऽसि ब्रह्मखे ला महसे<sup>(१०)</sup>। १९)चेतिस्यात्मानं युक्जीत्<sup>(१९)</sup>। (१९) एतदै मंहेत्पनिषदं

वायुक्षे, जीवातानः 'सन्धाता' संयोजियता 'लमि'। विश्वं सरति
प्राप्तोतिति 'विश्वस्त्' सर्वजगद्वापी, 'लमि'। भूक्षेकवित्तिः 'श्ववः',
'तेजीदाः' प्रकाषप्रदः, 'लमि'। दुक्षेकवित्तिः 'सर्वेख', 'वर्षेदाः'
प्रकाषप्रदः, 'लमि'। तथा 'चन्द्रमसः', 'दुक्षेदाः' प्रकाषक्ष्पधनप्रदः, 'लमि'। तथा यागेषु से। मक्ष्पः सन् 'द्रपयामेन' पार्थिवेन स्टप्सयदार्मयपाचेष, 'स्ट्हीते। द्रिथं। द्रपयामष्टदस्य पृथिवीपरतं षष्ठकाण्डे मन्त्रयास्थाने समाचातं, "द्रपयामस्ट्हीते। सिवाद्यादेवं वा द्रपयामः" द्रति। द्रकप्रकारं सर्वकर्त्तारमन्तद्यामिणं लां 'महते ब्रह्मणे' चैतन्यक्योतिस्वक्ष्पब्रह्मतत्त्वाभिव्यक्षये,
भजामीति भेषः॥

श्रमेन प्रकारेणान्तर्यामिणं स्तुला परिस्तिविष्ठस्य सस्याधिनः समाधिं विधत्ते । (११) "श्रेशिमत्यात्मानं युद्धीत" (११) इति । वि-मानं प्रणवमुक्षार्यम् सर्ववेदान्तेषु निर्णतिं परमात्मानं विद्रूपलेन क्ति समादध्यात् ॥

समाधिषाधनमे। द्वारं प्रशंधित । (११) "एतरे सहापनिषदं देवानां गुद्धं" (११) इति । यत् प्रणवस्त्रक्षपमिस्त 'एतत्', एव 'सहा-पनिषदं' सहत्यो बह्य उपनिषदः प्रतिपादिकाः यस परमात्मवा-चकस्य प्रणवक्षपस्य तत्, 'सहोपनिषदं'। श्रकारामालं कान्द्यं। देवानां गुद्धं<sup>(२२)</sup>। <sup>(२२)</sup>य य्वं वेदं ब्रह्माची महिमा-नंमाप्नोति तस्माद् ब्रह्माची महिमानं<sup>(२२) (२४)</sup>इत्युप्नि-षत्<sup>(२४)</sup>॥ श्रतु॰ ६३॥

"सर्वे वेदा धन् पदमामनिन तत् ते पदं सङ्ग्रहेण प्रवीमि श्रोमि-त्येतत्" इति प्रणवस्य सर्वे।पनिषत्प्रतिपाद्यलं कठवलीषु श्रुतं। तत्र प्रणवस्पं निर्मुणतत्त्वप्रतिपादकं, 'देवानां' इन्हादीनां, 'गृद्धं' गे।धं, ते हि समदमाद्यधिकारसम्पत्तिरहिताय प्रणवं ने।पदिस्रान्ति ॥

यशाक्षप्रणवसमाधिजनितस्य तत्त्ववेदनस्य फलं दर्शयति। (११)
"य एवं वेद ० ब्रह्मणा मिहमानं" (११) इति। 'यः' पुमान्,
सन्नासादृष्टीं प्रण्वेन ब्रह्मतत्त्वसमाधिं सुर्वन् 'एवं' वेदान्तमहावाक्याक्षप्रकारेण, 'वेद' ब्रह्मतत्त्वं जानाति। ऋषा ज्ञानी स्वस्मिस्विद्याक्षितं जीवलापादकं परिच्छेदमपहाय देशकालवस्तुपरिच्छेदग्रुत्यस्य 'ब्रह्मणः,' 'मिहमानं' महत्तं, 'त्राप्ताति' तत्त्ववेदनेन जीवलक्षतभ्रमा निवर्त्तते, ब्रह्मत्वस्यभाव द्याविभैवति, तता
जीवसुका भवतीत्यर्थः। तस्य जीवसुकस्य प्रारम्भोगचयेण
देहपाते स्वति 'तस्मात्' कत्त्वाविद्यानिवर्त्तकादेदनात्, श्रविद्यातत्कार्यतद्यस्यालेश्वरहितस्य मुख्यस्य 'ब्रह्मणः', 'मिहमानं', प्राप्नोति,
विदेहमृक्तिभैवतीत्यर्थः॥

सन्धासपुरः सर्गं तत्त्वविद्यामुपसंहरति। (१४) ''द्रह्युपनिषत्''(१४) दति। 'दति' एवमतीतेन चन्चेन, प्रेक्ता चेयं विद्या सेयं 'खपनि-षत्' रहस्रविद्या॥ श्रय मीर्मासा। तत्र न्यासङ्ग्रस्थ चतुर्थाश्रमस्य सङ्गावस्तृती-याध्यायस्य चतुर्थपादे चिम्तितः।

''नास्यूर्ध्वरेताः किमासि नास्यसावविधानतः। वीरघाता विधेः क्षुप्तावन्धपङ्ग्वादिगा स्नृतिः॥ त्रस्य पूर्वविधेः क्षुप्तेवीरहानग्निका ग्रही। त्रन्धादेः प्रथगुक्तवात् स्वस्तानां श्रूयते विधिः''॥

पूर्वाधिकरणे खतन्त्रविज्ञानकर्मनैरपेच्छेण पुरवार्थसाधनमि-त्युत्रं। तस्य चात्यज्ञानस्थोर्धरेतःस्वात्रमेषु ससमवादात्रमसङ्का-वाच तत्र नास्त्रुर्ध्वरेता रति प्राप्तं। सुतः, विध्यभावात्। त्रयो धर्मस्कन्धाः, यज्ञः, श्रथ्यमं, दानमिति । प्रथमः, तप एव । दिती-यः, ब्रह्मचारी, श्राचार्यकुखवासी स्तीयः। इत्यत्र यज्ञाध्यखित-माईखाख तपः ब्रब्स्वजितवानप्रस्थलस्य नेष्ठिकव्रद्वाचर्यस्य च परा-मर्श्रमाचं गम्यते, न तु विधिरूपसभ्यते। न चापूर्वार्थलेन कस्पयि?ं भकाः । वीरहा वा एष देवानां चीऽग्रिमुदासयते इत्यग्रुगदास नस्वचणस्य गार्डस्यापरित्यागस्य निन्दिततात्। चतार श्वात्रमाः रति स्मृतिस्त गार्चस्याकर्भामधिकतान्धपङ्ग्वादिविषया भवि-श्चन्धवाव्यावेचणलोपेते कर्मण्यधिकारीऽसि । नापि पक्नीर्विष्कुक्रमणायुपेते कर्मण्यधिकारः । तसाचचुरादिपाटव-युक्तस्य शाताचानापयुक्त ऊर्धरेता त्रात्रमे। नास्तीति प्राप्ते बूमः । श्रास्यूर्ध्वरेता श्राममः, विध्यश्रवणेऽप्यपूर्वार्धलेन करणयितं प्रकातात्। न च वीर्घातादिदीषः, जसमाग्निविषयतादीर्घ्यायाः। च-चन्धादिविषयलं सृतेदकं, तदसत्। "श्रथ पुनरव्रतो वा खात्का

वाऽस्तातको वा जसमाग्निरनग्निको वा यद्हरेव विरजेत् तद्हरेव प्रमजेद्" इति विरक्तानां गाईस्थानिधिकतानां पृथक् सम्प्रासिव-धानात्। न च चसुरादिपाटववतामाश्रमान्तरविश्वभावः। जा-बास्त्रभुते। प्रत्यचविश्वपस्तभात्। "ब्रह्मचर्थं समाष्य य्टही भवेत् य्टहादनी भूषा प्रमुजेत्" इति। तस्मादस्थात्रमान्तरं।

तत्रैवान्यचिन्तितं।

"स्रोककाम्यात्रमी ब्रह्मनिष्ठामईति वा नवा। यथावकाभं ब्रह्मीव ज्ञातुमईत्यवारणात्॥ श्रनन्यवित्तता ब्रह्मनिष्ठाऽमैकिर्मठे कथं। कर्मत्यागी ततो ब्रह्मनिष्ठामईति नेतरः"॥

चया धर्मस्कत्था द्रत्यचात्रमानिधक्रत्य वर्ष एते पृष्यक्षेका भवन्तीत्यात्रमानुष्ठायिनां पृष्यक्षेकफलमिभधाय ब्रह्ममंख्रोऽस्ट-तलमेतीति मे। चयाधनलेन ब्रह्मनिष्ठा प्रतिपाद्यते । वेथं ब्रह्म-निष्ठा पृष्यक्षेककामिन व्याव्यमिषोऽपि यस्माव्यते । व्याव्यमकर्मा-च्यमुष्ठाय यथावकामं ब्रह्मनिष्ठायाः कर्तु भ्रकालात् । निष्ठ लेकि-कामी ब्रह्म न जानीयादिति निष्धे।ऽसि । तस्मादिल् वर्व-ख्यापात्रमिषो ब्रह्मनिष्ठेति प्राप्ते ब्रूमः । ब्रह्मनिष्ठा नाम वर्व-ख्यापात्रमिषो बर्द्यनच्यित्तत्त्रया ब्रह्मणि परिसमाप्तिः । न चासे कर्मठे सम्भवति । कर्मानुष्ठानत्यागयोः परस्वर्विरोधात् । तस्मात् कर्मत्यागिन एव ब्रह्मनिष्ठेति स्थितं । श्रस्मस्र्थे श्रुति-स्थितिक्यानि सङ्घिष्य प्रदर्श्यन्ते ।

"त्याग एव हि वर्वेषां मोचयाधनमुत्तरं।

त्यजतैव हि तज् जीयं त्यकुः प्रत्यक् परं पदं ॥
मुक्तेश्व विभ्यते। देवा मोहेनापि दधुर्नरात्।
ततस्ते कर्मस्रधुकाः प्रावर्तन्ते विचचणाः॥
स्रतः सन्यस्य सर्वाणि कर्माष्यात्मावने।धतः।
हताऽविद्यां धियवेषात्ति विणोः परमं पदं"॥

इति भाषाविशाखायामामनन्ति।

"सिश्चिखं वपनं कता विहःस्वनं त्यजेद् नुधः। यदचरं परं ब्रह्म तत्यूचिमिति धारयेत्॥ ज्ञानिश्चिनो ज्ञानिष्ठा ज्ञानयज्ञोपवीतिनः। ज्ञानमेव परं तेषां पविचं ज्ञानमुख्यते॥ अग्नेरिव शिखा नान्या यख ज्ञानमयी त्रिखा। स शिखीत्युच्यते विदानेतरे केश्रधारिषः"॥

इति श्राधवेणिका श्रामनन्ति।

"कुटुम्बं पुत्रदारांख वेदाङ्गानि च सर्वत्रः। यज्ञं यज्ञोपवीतच्च त्यक्का गूढचरेनुनः"॥

इति वाष्क्रजाखीया त्रामनिन । स्रज्ञिखान् केंद्रास्त्रिराक्रय विद्युच्य यज्ञोपवीतं सः खादेति त्रप् जुद्धयात्॥

"चिद्ण्डं कुण्डिकां शिक्यं चितिष्टश्चमुपान है। शिक्यं की पीना च्छादन नाथा । ॥ पित्रचं छानशाटी ख उत्तरामङ्गमेव च। यद्योपवीतं वेदां ख सर्वे तदर्जये दितः" ॥

<sup>\*</sup> शिला विद्यामिति Q चिक्रितमुक्तकपाठः। † कौपीमस्य तुष्कादममिति प्रचिक्रितमुक्तकपाठः।

दित बच्चाबापनिषद्यधीयते। "श्रय परित्राक् विवर्णवासा मुख्डाउपरिग्रहः ग्रुचिरद्रोही भैचाका ब्रह्मश्र्याय भवति" इति जाबाखा श्रामनिन । "श्रय परित्राक्षेत्रश्राटीपरिष्ठता मुख्डादर-प्राच्यरक्षित्यो भिचार्थी ग्रामं प्रविश्वेदासायं प्रदक्षिकेना-विचित्रित्वन् सार्वविकंतं भैचचरक्षमभिश्चसं पतितवर्जमयद्याप-वीती श्रीचित्रः काममेकं वैक्षवं दक्षमाददीता" इति मैचा-यक्षश्राखायामभिदितं। "कन्याकापीनात्तरासद्वादीनात्त्वागिना यथा जातक्पधरा निर्मन्या निष्परिग्रहाः" इति संवर्तश्रुतिः। यद्यस्था ब्रह्मचारी वानप्रक्षा वा खे।किकाग्रीनुदराग्री समारो-पयत्, गायची च खवाचाग्री समारोपयेद्रपवीतं भूमी वाष्णु वा विद्यजेत्" इत्यादिवादक्षी श्रुतिः॥

> "यथोक्तान्यपि कर्माणि परिहाय दिजीक्तमः। पाताज्ञाने जमे च खादेदाभ्यायेन यक्षवान्॥ एतद् दिजक्षयापखां ब्राष्ट्रायखा विशेषतः। प्राप्तेतत् इतक्रयो हि दिजी भवति नान्यथा॥ यदा तु विदितं तत्त्वं परं ब्रह्म यनातनं। तदेवद्षां यङ्गुचा उपवीतं विखाक्यजेत्"॥ दायादयः स्मृत्य उदाहार्थाः।

रित सायनाचार्यविरचिते साधवीये वेदार्यप्रकात्रे यजुरा-रखके दश्रमप्रपाठके नारायचीयापरनामधेययुक्तायां याश्चिका-भुपनिषदि चिषष्टितमे। अनुवाकः ॥ ६ ३॥

### श्रय चतुःषष्टितमे। उनुवाकः ।

(र)तस्यैवं विदुषें। युज्ञस्यात्मा यर्जमानः श्रुडा पत्नी श्ररीरमिधामुरे। वेदिकोंमीनि वृष्टिंदेः शिखा हृद्यं यूपः काम जाज्यं मन्युः पुत्रुक्तपेऽप्रिर्दमः शमयिता दक्षिणा वाम्योती प्राण जंज्ञाता चक्षेरध्वर्युर्मने।

# श्रथ चतुःषष्टितमाऽनुवाकः ।

यद्यासखेव बद्धाज्ञानं प्रत्यन्तरङ्गसाधनता व्यादाः सद्यादः एव युक्तो न तु कर्मानुष्ठानिमत्युक्तं। तिर्घं निवारिवतुमच तचज्ञानिश्यवद्याणां सीकिकानां सर्वेषां वागरूपतमुश्यते। न
दि यागस्य यागाधिकारप्रद्वास्ति। श्रते। स्मिश्चनुवाके पूर्वभागेन योगिनोऽवयवा यज्ञाङ्गद्रश्यलेगाबायको। (१) "तस्तिवं विद्वः

अञ्चमग्रीत्" (१) दति। 'तस्य' पूर्वेष्मस्य सन्नासिनः, 'एवं विद्वः' पूर्वेष्मप्रकारेण ब्रह्मणो मद्यनं सासात्कतवते। जीवसुक्तस्य, समन्त्री यो यज्ञोस्ति तस्य 'यज्ञस्य', देवेन्द्रिवादिसाची
यः 'श्राद्धा', स एव 'यज्ञमानसदृष्ठः, तस्य स्त्रामितात्। सा तु
तदक्तःकरणे 'श्रद्धा'रूपा चित्तवित्तः, सा 'पत्नी'। स्य 'म्हीरं', तत् 'द्रभं'। एवमुक्तर्त्राध्यवयवानां वेद्यादिस्पत्ते। स्राप्तः नेवः
नीयः। यसु 'दमास्यः, 'श्रमिता' सर्वेन्द्रियोपप्रमकारी चित्त-

ब्रह्मा श्रोचं मुमीत्(१)। (१) यावृद्धियंते सा दीक्षा यद-श्राति तह विर्यत्पविति तदंस्य सामपानं यद्रमंते तदुं-प्रसदे। यत्सञ्चरंत्युप्विश्रंत्युक्तिषंते च स प्रवार्यो य-मुखं तदी हवनीयो या व्याष्ट्रंतिराहृतिर्यदंस्य विज्ञानं तज्जुहोति यत्सायम्प्रातरं चि तत्स्मिधं यत्प्रातम्ध्य-न्दिनः सायञ्च तानि सर्वनानि (१)। (१) ये श्रेहोराचे ते द्र्णपूर्णमासा येऽर्धमासास्य मासास्य ते चातुर्मा-

हित्तिविशेषः, तस्य 'दिचिषा'रूपत्रमुस्नेयं। 'वागादीनां हे।चा-बृत्तिगूपत्रमुखेयं॥

श्रयासामुवाबस्य दितीयभागेन योगियवद्दारस्य च्योति-होमावयविष्णयारूपलं दर्भयित । (१)''यावद् भ्रियते सा दीचा ॰ तानि सवनानि''<sup>(१)</sup> इति । यावन्तं कासं भेगजनमञ्जला 'भ्रियते' विद्वा धार्यते, सा हित्तः 'दीचास्यसंस्काररूपा। एवं भेगजनादै। इतिरादिरूपलमुन्नेयं॥

श्रयासाऽनुवाकस हतीयभागेन जीवसुकस समस्थिनां कासविशेषाणां नामाविध-यागरूपलमाइ। (१)"ये श्रद्धाराचे ते • यक्तरसम्बद्धयः" (१) इति । संवत्तरास परिवत्तरास्थेति चकाराभां इदावत्तरानुवत्तरेदत्तराः समुचीयन्ते । प्रभवादिषु षष्टिसंवत्त-रेषु एकैकं पश्चकं युगन्नव्दाभिधेयं, तिस्तांस युगे पश्चापि कमेष स्यानि व च्छुतवृक्ते पंशुवृत्था ये संवत्सरार्श्व परिवत्स-राख्व तेऽर्र्षण्णाः सर्ववेदसं वा एतत्स्य यन्तरं चुन्तदं-वृश्वयः (१) । (१) एतदे जरामर्यमग्निष्टोषः सूषं य एवं विद्वानुद्गर्यने प्रमीयते देवानासेव संद्विमानं गुत्वा-

संबक्षरयरिवत्सरेदावत्सरानुवत्सरेदत्सरसञ्ज्ञका द्रष्टश्याः। तथाच कास्त्रनिर्णये सङ्गुदकारेणोदाद्यतं,

> "चान्त्राणां प्रभवादीनां पश्चके पश्चके युगे । सम्परीदान्विदित्येत च्छच्यपूर्वास्त वस्तराः" इति ॥

'श्वर्शकाः' दिराचित्राचादयः, 'स्रवेवेद्सं' सर्वेखद्विकासं । श्रव 'एतक्कव्देन प्रकृतादेशराचादिपरिवत्सरामासर्वकाससमञ्जूप-सचितं थे। निन श्रायुर्विक्यते । 'यत्' श्रायुः, तस्रवेदिक्ये। पेतं, 'स्वं', रह्यर्थः॥

श्रसानुवाकस चतुर्घभागेन सर्वयञ्चाताकं धोगिन उपासीनस्त कर्ममुक्तिसचणं फलमाइ। (४)"एतदे जरामर्थमिश्चद्देशच्द्र • महिमानमित्युपनिवत्''(४) दति। जननमर्णाविधकं वश्चोनि-चरितमस्ति तत् 'एतत्', वेदोक्ताश्चिद्देशचाद्दस्वस्वसम्वक्रमं-स्वरूपं, दति 'एवं', 'यः' पुमान्, 'विदान्' उपासीनः, उत्तरायके

<sup>\*</sup> सर्वयच्चात्मकमिति Q, चिक्रितपुक्कवपाठः।

<sup>†</sup> व. ममु क्षेत्रच्यामिति म चिक्रितपुक्षप्रपाठः।

ऽऽदित्यस्य सायुं ज्यक्त क्ष्यय्य या दक्षिये प्रमीयंते पितृषामेव मंद्रिमानंकुत्वा चुन्द्रमंसः सायुं ज्यः स-

वियते, य उपायकः 'देवानां' र द्वानां, 'महिमानं' ऐ यथें, प्राप्य तदूर्धम् 'श्रादित्यस्य', 'सायुक्यं' यहवासं, तादात्रयं वा, भावनातारतस्त्रेन प्राप्नोति । 'श्रय' पूर्वे। क्रवेस द्वास्य केन, 'श्रः' उपायकः, 'दिविषायने स्नियते, य उपायकः 'पिढणां' श्रियद्वान्तादीनाम्, ऐ स्थे प्राप्य 'चक्रमसः सायुक्यं', पूर्ववत् प्राप्नोति'। य एवं 'एते।' 'सर्थाचक्रमसे।ः', 'महिमाने।', श्रनुभवन् 'ब्राह्मणः', तच सगुणब्रह्मरूपं हिरस्थनभें 'विद्दान्', तन्नोकवासिनामुपदेशिन्तामुपासकान् 'श्रिभजयित' हिरस्थनभेसाधात्काररूपं प्राप्नोन्ति । 'तस्त्रात्' साचाकारात्, तस्नोकवासिदेहपातादृष्टं हिरस्थन्त्रभेस्ने। क्षात्रत्यं स्वाद्यात्रात् हिरस्थनभेस्न, 'महिमानं' ऐ सर्थे, 'प्राप्नोति' । तन्नोत्यस्रक्षद्वात्त्रस्य धात्रकारः 'तस्तान्' श्राचाद् ब्रह्मसेस्त्र निद्यान् प्राप्नोति' । तन्नोत्यस्रक्षद्वात्त्रस्य धात्रकारः 'तस्तान्' श्रानाद् ब्रह्मसेस्त्रक्षित्र विद्यात्रात् प्राप्नोति । 'दत्युपनिषत् ', इतिवाक्येन यथे।क्षान्' सहस्यस्य, प्राप्नोति । 'इत्युपनिषत्', इतिवाक्येन यथे।क्षान् विद्यायास्त्यतिपादक्रयन्यस्य चेपमंदारः क्रियते ॥

श्रथ मोमांसायां हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चिनितं,

"रयं विद्येका भिन्ना वा तैत्तिरीयकताष्डिनेः।

मरणावस्यवादिसाम्यादेकेति गम्यते॥

महनां रूपभेदेऽपि किश्विसाम्यस्य वाधनात्।

खेाकतामाप्रात्येती वे सर्याचन्द्रमसामेष्टिमानी ब्रा-स्मुखो विदानुभिर्जयित तस्माद् ब्रुह्मखी महिमानमा-

म विद्येकां तेतिरीये महाविद्याप्रभंगतात् ॥

प्रसितित्तरीये पुरविद्या, "तस्येवं विद्वा यमस्यात्मा यममानः"

रित । तथा ताष्डिनां मास्रायामिय सूर्यते, "पुर्वो वाव यमः"

रित । वेयमेकेव पुरविद्या, यमरणन्तदवस्थः, मरणमेवावस्थः

रत्युभयन समानधर्मश्रवणात्, प्रातःसवनादीनाञ्च समानलादिति

प्राप्ते कूमः । वेद्यस्य प्रस्थानभेद उपस्थाते । तथादि विद्वाे

थे। यमः तस्य यमस्रात्मेति तेतिरीयके व्यधिकरक्षे पृष्ठो ।

श्रव्या भात्मा यजमान रित व्याघातात् । विद्वानेव यमः स
एव यजमान रित कथन्न व्याद्यतेत । ताष्डिनां तु पुरवयम्रयोः

सामानाधिकरक्षं श्रुतं, रत्येको इपभेदः । श्रात्मयजमानादि
कञ्च सर्वेन श्रुतन्ताष्डिमास्यायोग्याकोपस्थते । यसु ताष्डिनामुप
स्थते, नेधाविभक्तस्यायुषः सवननयत्वम् रत्यादि, न तत् किञ्चदिष

तैत्तिरीयके प्रसामः । श्रते मरणावस्थ्यत्यस्यसम्यवाधादिक
थोभेद उत्तिः । श्रविच न तेत्तिरीयाणामुपासनमिदं, किन्तिरिं

महाविद्या—प्रमंग्रा । तस्यैवंविद्य रित महाविदे। जन्नक्षणात्। ।

पुत्रकी वाव यच्च इत्येवमेक्वेवित Q, चिक्रितपुत्तकापाठः।
 अच्चितिदेऽनुकामकादि इति Q चिक्रितपुत्तकापाठः।

## प्राति तस्माद् ब्रह्मणे। महिमानमित्युप्निषत् ॥ अनु ६४॥

तसाम्न विद्येकाम्यामणवकाभाऽस्ति । एतसिम्ननुवाके तत्त्व-ज्ञानिसेवानिमित्ताभिद्यितेत्वभेषमितमङ्गसं ॥

> वेदार्थस प्रकाशेन तमा हार्दे निवारयन्। पुमर्थास्तुरोदेवादिद्यातीर्थमहेत्ररः॥

द्ति नारायणीये चतुःषष्टितमाऽनुवाकः ॥ ६४॥

इति श्रीमद्राजाधिराजपरमेश्वरवैदिकमार्गप्रवर्तकश्रीवीर मुझ-भूपालसाम्राज्यधुरश्वरेण सायणाचार्येण विरचिते माधवीये वे-दार्थप्रकाश्रनामकतैत्तिरीययजुरारखकभाव्यं सम्पूर्णम्॥ •॥

[ एतद्पनिषदः प्रारको भायकारेण खिखितमेतत्, यद्खाः वाखाभेदेन वनुवाकसङ्खाभेदे। वर्त्तते । तत्र द्राविडेरखास्तरः-षष्टिमञ्जाकानुवाकाः पद्मने । त्रान्धेरस्या त्रश्रीत्यनुवाकाः, क-र्षाटकेश्वतः सप्तत्वनुवाकाः, श्रन्थेरेकोननवत्वनुवाकाः परिपयन्ते । परन्तु ऋसास्ये विभिन्नदेशसमामीते भाष्यपुस्तकच्ये चतुःवश्च-नुवाकपर्यनामेव व्याख्यानं दृश्यते। एतदेव धम्पूर्णतया वर्षितं प्रत्य-चमुपलभाते । भवासालमे मूलपुस्तकचतुष्ट्ये त भनीत्यनुवाका विन्यसाः। त्रनुवाकसङ्ग्रहेपि तेषामश्रीत्यनुवाकानामेव प्रतीका-नि सिखितानि । पुनरेतेषामनुवाकानां ये प्रमुवाका भाष्य-कारेष थास्त्राताः, न तेषु कतिपयेषु मूलपुस्तकष्टतपाठक्रमरचा जायते । कुचचिदनुवाकदयस्थैकलमपि प्रतिपादितम् । कुचचित्त-नुवाकां श्रीक्षतक पिड कैकाण नुवाकलेन परिग्रहीता । एतदव खेक्य थाख्यानानुरे।धेनासाभिभीयपुस्तकचयानुसारिषी सभाव्या नि-खिलापीयं मुद्रापिताऽभृत्। श्रथ इदानीं भाखकारपरित्यकाः कतिपयमूखानुवाका मुद्रापिता भवन्ति। मूखभाष्ययोः परखर-मनुवाकसङ्ख्याभेदज्ञान।चे तचेरनुवाकसमन्यायकाद्वा मुद्रापिता भविमा ॥]

| भाषस्थातान्- सूजपुस्रकथन्नतान्-<br>वाकाङ्काः। वाकाङ्काः। | मूखपुराक्षप्रयाता-   भाष्यप्रयातानु- |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| वाकाङ्काः। वाकाङ्काः।                                    | े मुंबाकाङ्काः। विकाद्भाः।           |
| १ १–२                                                    | ११-१५दभ्रतिपर्यन्तः                  |
| २ 8                                                      | २ १ जातवेद् ५ इत्यारभ                |
| ₹ ₹                                                      | 🐧 🐧 [ग्रेषपर्योनाः                   |
| 8 4                                                      | 8 2                                  |
| 4 £,9                                                    | ¥ 8                                  |
| <b>€</b> =                                               | ६ ५ कियदंगः                          |
| •                                                        | ७ धु विज्ञयदं ग्रः                   |
| <b>=₹•</b>                                               | ⊂                                    |
| ٤                                                        | ٤                                    |
| १०१२                                                     | ₹• =                                 |
| ११ <sub>4</sub> <b>१</b> १                               | ₹₹ €                                 |
| ११                                                       | १२                                   |
| ९३१8                                                     | १३१५                                 |
| १८१५                                                     | <b>२</b> 8 <b>१</b> ६                |
| १५                                                       | રપૂ૧,8                               |
| ₹€,₹8                                                    | १६ भाष्यप्टतमूर्वे नास्ति।           |
| १७                                                       | १७                                   |
| १८                                                       | १८88                                 |
| १६१६                                                     | <b>९</b> E                           |
| २०                                                       | ₹08€                                 |
| <b>२१२</b> च                                             | <b>२१</b>                            |
| <b>२२</b>                                                | २२१८                                 |
| ₹₹                                                       | २३१२                                 |
| <b>२</b> 8 <b>३</b> १                                    | ₹8                                   |
| २४१२                                                     | રયુ ૧૭                               |
| २६ १८,३५ कि यदं ग्रः                                     | ₹€                                   |
| २● क्यू कियदंशः                                          | २७२०                                 |
| २८ मृत्यपुत्तके नात्ति                                   | १८११                                 |
| २८ ्र्ष्ट विवदंशः                                        | ₹€₹₹                                 |

|                                                                  | 1                                                        |
|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| भाषाच्यातानु- । मूजपुर्वक्षयस्तानु-<br>वाकाङ्काः । । याकाङ्काः । | मूचपुरुवस्थवाता- भाष्यम्बातानु-<br>मुवाबाङ्गः। वाकाङ्गः। |
| ३०१६ विवदंशः                                                     | <b>३</b> ० २०२३                                          |
| ३१                                                               | <b>३१</b> २8                                             |
| ३२ ६८ कियर घः                                                    | ₹₹¥¥                                                     |
| ३३ ﴿ विवदंशः                                                     | ३३भाष्यधतमूखे नास्ति                                     |
| ३४(८ वियदं गः                                                    | ३४ २६ कियदंशः                                            |
| १५ ६८ वियदं गः                                                   | ३५२६,२७वियदंशः                                           |
| ₹€*                                                              | ३६ ३० कियदं भः                                           |
| 89                                                               | <b>३७१५</b>                                              |
| ₹= 98                                                            | \$C8G                                                    |
| 9898                                                             | ₹€8€                                                     |
| 8 •                                                              | ao५० कियर्ज्ञः                                           |
| <b>४१ धर कियदं</b> ग्रः                                          | 8र् ३६                                                   |
| 8888                                                             | 888•—88                                                  |
| 84                                                               | 8₹8₹                                                     |
| 88                                                               | 88-६8भाष्यप्रतमू वे न सन्ति                              |
| 39ye                                                             | €પપર,પ્રસ,પ્રસ, પ્રસ                                     |
| <b>१६</b> २०                                                     | <b>₹</b> ₹ <u>५</u> ४,५₹,५०,५८,                          |
| 8७११                                                             | <b>५८</b> विवर्षाः                                       |
| 8c <b>\$</b> c                                                   | ६०भाष्यप्रतमूचे नास्ति                                   |
| 8¢                                                               | ∢=२६ कियदं द्वः                                          |
| ५० ४० कियदंशः                                                    | ६८ ३२,१३,३४,३४ लखा-                                      |
| <b>५१</b>                                                        | विरि <b>ञ्चपदाः</b>                                      |
| ५२ ६५ कियदं ग्रः                                                 | 9• · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                 |
| ५३ ६५ कियदं ग्रः                                                 | ود                                                       |
| ५८ ६५ कियदं ग्रः                                                 | ५२,७६ भाष्यप्रतमूर्वे न स्तः                             |
| ५५ इ ६ कि वदं प्रः                                               | 9889                                                     |
| ५६६६ कियदंग्रः                                                   | ०५-७७ भाष्यप्रतमूचे व सन्ति                              |
|                                                                  | · ·                                                      |

भाषकारक्षतं त्रच्यक् स चाळाच्यतलायेति वाक्यं मूळपुक्के व दक्षते ।

| माध्यसमान्- मूल्युलकपद्मातान् -<br>वाकाद्भाः। वाकाद्भाः। | मूलप् सक्यसमाः । भाषास्त्रातानुवा-<br>मुवाकाङ्काः । काङ्काः । |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ५७                                                       | 9≂                                                            |
| ५ ≂ (द् कियदंशः                                          | ۶)                                                            |
| ५८६६ कियदंशः                                             | ⊂∘ <b>€</b> 8                                                 |
| <b>६• १५</b> कियदंशः                                     |                                                               |
| ६१ मूजपुक्त नाक्ति                                       |                                                               |
| €₹95                                                     |                                                               |
| <b>€₹</b>                                                | !<br>!                                                        |
| €8                                                       |                                                               |

मूखस्य पञ्चदत्रानुवाकात्परं चेाऽनुवाका वर्त्तते नैय भाख-कारेण धतः। तद्यचा—

निधनपतये नमः। निधनपतान्तिकाय नमः। कर्ष्वाय नमः। कर्ष्वाय नमः। कर्ष्वाय नमः। क्षित्राय नमः। क्षित्राय नमः। सुवर्षाय नमः। सुवर्षाय नमः। सुवर्षाय नमः। स्वर्षाय नमः। स्वर्षाय नमः। भवाय नमः। भविष्ठाय नमः। परमिष्ठाय नमः। परमिष्ठाय नमः। परमिष्ठाय नमः। परमिष्ठाय नमः। परमिष्ठाय नमः। परमिष्ठाय परिष्ठाय सर्वेष्ठित्रेष्ट स्थाप्यति पाणिमन्त्रं पविष् ॥ अतु० १६॥

मूखस द्रांचित्रदनुवाकात्परम् श्रोमित्येकासरं ब्रह्मत्यादि सायुक्यं विनियोगमित्यक्तत्त्वयक्तिंत्रदनुवाका भाष्यकारेस न धतः। तद्यथा—

चे। मित्येकार्श्वरं ब्रह्म । च्रिग्निर्देवता ब्रह्म इत्यार्षे । गायचञ्छन्दं परमात्मं सरूपं । सायुज्यं विनियोगं ॥ ॥ चनु॰ ३३॥

भायकारस्य प्रज्विष्ठोऽनुवाको मूखे चतु स्ति प्रदन्ताकां प्रतेन पश्चित्रं प्रदन्ताकां प्रतेन च सम्पादितः । पश्चित्रं प्रानुवाकस्य ॐ स्वरित्यादि प्रेषभागे। भायकारेण सप्तविद्यानुवाकलेन निष्पा-दितः । तदेतदनुवाको पूर्वी ध्या—

श्रायातु वरदा देवी श्रुष्ठारं ब्रह्म समितं। गाय्वीं ब्रन्दं सा मातदं ब्रह्म श्रुष्ट्यं मे। यदहात् कुर्दते पापं तदहात् प्रतिमुखते। यहावियात् कुर्दते पापं तहावियात् प्रतिमुखते। सर्ववृश्वे मंशादेवि सुन्धा-विशे स्रस्ति॥ श्रवः ३४॥

कोजीऽसि सहाऽसि बर्लमिस धाजाऽसि देवानां धामनामासि विश्वमिस विश्वायुः सर्वमिस सर्वायुर-मिसूरों गायचीमावाह्यामि साविचीमावाह्यामि सरस्वतीमावाइयाम् इन्दर्धीनावाइयाम् त्रियमा-वाइयाम गायचिया गायची कन्दो विश्वामित्र कृषिः सविता देवताऽग्निमुंखं ब्रह्मा शिरो विष्णकृद्यः रुद्रः शिखा पृथिवी योनिः प्राणापानव्यानादानसमानाः सप्राणा श्वेतवर्णा साङ्खायनसगाचा गायची चतुर्विः-श्वायक्षरा चिपद्रा घटकुक्षिः पच्चशीर्षीपनयने विनि-योगः ॐ सः। ॐ सुवः। ॐ सुवः। ॐ महः। ॐ वनः। ॐ तपः। ॐ सृत्यं। ॐ तत्संवितुर्वरेख्यं भर्गी देवस्यं धीमहि। धियो यो नः प्रचाद्यात्। श्वामापोष्ठ्योतिरसोऽस्त् ब्रह्म सूर्भुवः सुव्रेगम् ॥ श्वनः ३५।

मूलस्य घट्चिंग्रदनुवाके, गच्छ देवि यथासुसं इति किण्ड-कायाः परम् स्तो मयेत्यादि ब्रह्मसेकिमित्यम्त एतदनुवाक-श्रेषदिकिष्डिकात्मकः पाठी भाखकारेष न धृतः । तस्या—

स्तुता मया वरदा वेदमाता प्रचादयन्ती पवने दि-जाता। श्रायुः पृथिब्यां द्रविणं ब्रेह्मवृर्षम् मद्यं दत्वा प्रजातुं ब्रेह्मखोकं॥ श्रनु॰ ३६॥ भाष्यस्य पञ्चात्राऽनुवाके, श्रद्भिता स्तं दस्त् रति किस्ड-कायाः परम् स्त्रे लेखादि श्रद्धतस्य धाराभित्यन्तस्त् मुवा-कान्तर्गतपाठा मूलग्रस्य स्तारिंशानुवाकान्तगतः। स स भाष्य-कारेण न धृतः। तद्यया—

स्वे त्वां स्वा सिमत् स्वितः स्रिता न धेनाः।
स्वतः द्वां सन्सा पूर्यमानाः। घृतस्य धारा स्विभचावशिम। हिर्ख्यया वेत्सा मध्यं स्रासां। तस्मिन्सप्रेषीं मंधुक्रत्वुखायी भन्नेकास्ते मध्यं देवताभ्यः।
तस्यासते हर्यः सुप्त तीरे खुधां दुष्टांना स्वस्तंस्य
धारीं।

मूखस्य चित्रवारिंग्रदनुवाकानन्तरं चतुस्रवारिंग्रानुवाकात् चतुःचन्चनुवाकपर्यन्तमेकविंग्रह्मनुवाकाः भाष्यकारेष न भाषि-ताः । तद्यया—

मयि मेथां मयि प्रजां मय्युग्निक्तेजा दथातु मयि मेथां मयि प्रजां मयीन्द्रे इन्द्रियं देधातु मयि मेथां मयि प्रजां मयि स्रयों साजा दधातु॥ अनु० ४४॥

श्रपैतु खृत्युर्सतंत्र श्रागेन् वैवस्तृता ने श्रमेयं कृषोतु । पूर्णं वनस्पतिरिवाभिनेः शीयताः र्यिः सर्चतादः श्रचीपितः ॥ श्रनु ० ४५ ॥ परं सत्ये। अनुपरेहि पन्यां यस्ते स्व इतेरा देवया-नात्। अक्षेप्रते श्रख्ते ते ब्रवीमि मा नेः प्रजाः रीरिषे। मात वीरान्॥ अनु० ४६॥

वातं प्राणं मनसाम्बारंभामहे प्रजापित्ं या भुवं-नस्य गुापाः। स ने। मृत्योस्त्रीयतां पात्वः हसो ज्यो-ग्जीवाजुरामंशीमहि॥ ऋतु॰ ४७॥

श्रमुत्र भृयाद्ध यद्यमस्य रहस्यते श्रमिश्रंस्तेरम् -नः। प्रत्यौहताम्श्रिना मृत्युमसाद्देवानामग्रे भिष-जा श्रनीभिः॥ श्रनु० ४८॥

हरि हर्गन्तमनुंयन्ति देवा विश्वस्थेश्रानं रुष्धं मेतीनां। ब्रह्म सर्ह्णपमनुं मेदमागाद्यनं मा विविधी-विक्रमस्य ॥ श्रनु० ४८ ॥

शक्तेंर्गिर्मन्थान जुमी खोकी संनेम्हं। जुमयी-र्खेोकयोर्द्यधार्तिमृत्युन्तराम्यहं॥ ऋतु०५०॥

मा चिहेर मत्यो मा वधीमा मे वर्ष विष्टेहो मा प्रमीषोः। प्रजां मा में रीरिष आर्युरयनुचर्छसम्बा इविषा विधेम ॥ अनु० ५१॥ मा ने महाक्तमृत मा ने अर्धुकं मा न उर्द्धक्तमृत. मा ने उर्द्धितं। मा ने वधीः प्तिरु मेत मातरं प्रिया मा नेस्तुवी रुद्र रीरिषः॥ अतु० ५२॥

मा नेस्तोके तर्नये मा न आर्युषि मा नो गोषु मा ने। अर्थेषु रीरिषः। बीरान्मानी कद्रभामिता वंधीर्द्धिन-ष्मन्ते। नर्मसा विधेम ते॥ अनु॰ ५३॥

प्रजापते न त्वदेतान्यन्थे। विश्वा जातानि परिता बंभूव। यत्नामास्ते जुड्मस्तदी ऋतु व्यश् स्थाम-पर्तथा रयीणां ॥ ऋतु १५४॥

ख्तिदा विशस्पतिर्देषु हा विस्धी वृशी। हचेन्द्रः पुर रेतु नः खित्तिदा श्रेभयक्तरः॥ श्रनु॰ ५५॥

स्थेम्बकं यजामहे सुगृत्थिं पृष्टिवर्धनं । जुर्वाह्यमिव वर्श्यनान् मृत्योर्मुस्रीय मास्तात्॥ अनु॰ ५६॥

ये ते स्इसंम्युत् पाशा खत्ये। मत्याय इन्तेवे। तान् युष्यस्य मायया सर्वानवं यजामहे ॥ चनुः ५०॥

## · मृत्य<u>वे</u> खांचा मृत्यवे खांचा ॥ अनुः ५८ ॥

देवहत्स्यैनेसे। द्वारं। मनुष्यं हतस्यैनेसे। द्वारं। स्वारं। प्रितः तस्यैनेसे। द्वारं। स्वारं। यह्वा च नक्षः नेस्रकृम तस्याव्यन्नमिस स्वारं। यह्वा च नक्षः नेस्रकृम तस्याव्यन्नमिस स्वारं। यह्वा स्वारं । यह्वा स्वारं । स

यद्वी देवाश्वकृम जिह्नया गुरु मनेसा वा प्रयुती देवहें हैनं। अरी वाया ना श्रमिद्रेष्कुनाय ते तस्मिन निर्देतन साही। श्रमु॰ ६०॥

कामा कार्षी जमे। नमः। कामा कार्षी कामः करे।- ति नाइं करोमि कामः कर्ता नाइं कर्ता कामः कार- विता नाईं कार्यिता एवं ते काम कामाय खाइ।॥
अनु॰ ६१॥

मन्ध्रकार्षी कमे। मन्ध्रकार्षी क्षन्छः करा-ति नाइं करोमि मन्धः कर्ता नाइं कर्ता मन्धः कार्-यिता नाइं कार्यिता एष ते मन्धे। मन्धेवे खाइा॥ ॥ अनु ० ६२॥

तिलान् जुहोमि सर्साः सिष्टान् गन्धार् मम चित्ते रमन्तु खाहा। गावा हिर्ग्यं धनमन्नपानः सर्वेषाः त्रिये खाहा। त्रियम्ब लक्ष्मीम्ब पृष्टिम्ब कीर्त्तिम्बानु-ण्यतां ब्रह्माण्यं बेहुपुचतां। श्रुह्वामेधे प्रजाः सन्ददीतु खाहा॥ अनु० ६३॥

तिलाः कृष्णास्तिलाः श्रेतास्तिलाः साम्या वंशानुगाः।
तिलाः पुनन्तं ने पापं यत्निष्चिद्द्रितं मीय खाद्दा।
चार्यादं नवश्रादं ब्रह्मद्दा गुरुत्ल्पगः। गास्तेयः
सुरापानं भूणहत्या तिला श्रान्तः श्रमयंन्तु खाद्दा।
श्रीय लक्षीय पृष्टीय कीर्तिष्वानृष्यतां। ब्रह्मस्यं
वेह्रपुषतां। श्रद्धामेधे प्रश्ना तु जातवेदः सन्दर्दातु
खाद्दा। श्रमु॰ ६४॥

मूलपुस्तकस्य पञ्चषष्टितमानुवाका भाव्यकारेष ५१,५२,५३, ५४,६० इति पञ्चानुवाकलेन परिगणितः। तत्पाठकमाऽपि परि-वर्त्तितः। श्रतएव स मूलपुस्तकस्य पाठकमेणाच पुनर्मुद्रापितः।

प्राणापानव्याने दानसमाना में गुध्युन्तां ज्योतिरूष्टं विर्जा विपामा भूयास् स्वाष्टा। वाक्षनव्यक्षःश्रोकिकाधाणरेता बुध्याक्रातिः सक्क्ष्या में गुध्युन्तां
ज्योतिर्ष्टं विर्जा विपामा भूयास् स्वाष्टा। त्वक्षनमेमा सक्षिरने दोमज्ञास्ताय वे । श्रियुन्तां
ज्योतिर्ष्टं विर्जा विपामा भूयास् स्वाष्टा। श्रिरःपाणिपादपार्श्वपृष्टो कद्रजङ्ग श्रिश्रोपस्यपाय वे। में गुभ्यन्तां ज्योतिर्ष्टं विर्जा विपामा भूयास् स्वाष्टा।
जित्तष्ट पुरुष हरित पिक्रल खो हितासि दे हि दे हि
ददापियता में गुध्यन्तां ज्योतिर्ष्टं विर्जा विपामा
भूयास् स्वाष्टा। श्रिन् ६५॥

मृखपुस्तकस्य षट्षष्ट्यनुवाकस्य श्रृट्योशो भाष्यकारेष ५५,५६, ५०,५८,५८ इति पञ्चानुवाकलेन परिगणितः । तत्पाठकको-ऽपि परिवर्त्तितः । श्रतएव स मूखपुस्तकक्षेणात्र पुनर्मुद्रापिते। भवति ।

पृष्ठिव्यापत्तेजावायुराकाशा में शुध्यन्तां। ज्योतिर्षं विर्जा विषामा भूयासुर स्वाष्ट्रा। शब्दस्पर्शक्रपरस- गन्धा में श्रुध्यन्तां । ज्योतिर्हं विरजी विपासा भूया-सः स्वार्षा। मनावाकायकर्माणि में मुध्यन्तां ज्योति-र्षं विरजी विषापा भूयास्य खाषी। श्रव्यक्तभा-वैरं इकार्डे ज्योतिर इं विरजी विपामा भूयासूर स्वा-र्हा। त्रात्मा में शुध्यन्तां ज्योतिर्इं विरत्ना विपासा भूयास् स्वादा । अन्तरात्मा में शुध्यन्तुां ज्योतिरुद्धं बिरजा विषाक्षा भूयासः स्वाष्टा । परमातमा में शुध्यन्तां ज्योतिर्षं विरजा विपाका भूयासः स्वार्धा। शुधे स्वार्षा। शुरिपंपासाय स्वार्षा। विविश्वे स्वार्षा। श्चितिविधानायु खाद्या। कुषीत्कायु खाद्या। शु-त्पिपासामेलं ज्येषामुक्क्षीनीशयायदं। अभूतिम-संस्डिच्च सर्वा निर्मुद मे पार्यानः खाहा। श्रव-मयप्राखमयमनोमयविज्ञानमयमानन्दमयमात्मा\* में शुध्यन्तां ज्योतिर्हं विरजा विषाया भूयासुः स्वाही। श्रनु॰ ईई ॥

्रमुसपुस्तकस्य षट्षष्टितमानुवाकात्परम् सम्पूर्णसप्तषष्टितमी-ऽमृवाको भाष्यकारेण न बास्यातः । तद्यथा,

भुग्रये स्वार्था। विश्वेभ्या देवेभ्यः स्वार्था। भुवाय

<sup>\*</sup> विश्वानमवानन्दमया इति F, Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

भूमाय खार्चा। भुवृक्षितं ये खार्चा। अच्युत् क्षितं ये खार्चा। अग्रयं खिष्टकते खार्चा। धर्माय खार्चा। अर्थमाय खार्चा॥ १॥

रुक्षोदेवजुनेभ्यः खाहा एद्याभ्यः खाहा । अव-सानिभ्यः स्वाहा । अवसानिपतिभ्यः स्वाहा । सर्व-भूतेभ्यः खाद्यां। कामाय खाद्यां। श्रन्तरिक्षाय स्वाद्या। यरेर्जिति जर्गति यचु चेष्टेति नाम्ना भागा यदामें खाद्यां। पृष्टिये खादा। भुन्तरिक्षाय खाडा । दिवे खाडा । स्र्यीय खाडा । चन्द्रमंसे खाद्यां। नक्षंत्रेभ्यः खाद्यां। इन्द्रीय खाद्यां। रहु-स्पर्तये खाद्यां। प्रजापंतये खाद्यां। ब्रह्मं ये खाद्यां। स्तुधा पित्रभ्यः स्वाहां। नमी बुद्रायं पश्रुपतंये स्वाहां। देवेभ्यः खाद्या। पित्रभ्यः खधास्तुं। भूतेभ्ये। नर्मः। मुनुष्येभ्ये। इन्ता। प्रजापतये खाद्यां। पुरुमेखिने स्वाद्यां। यथा क्रूपः श्रुतधारः स्दर्सधारी ऋक्षितः। युवामे अलु। धान्यः सृहस्यारमिश्चर्तं। धर्नधानी स्वाद्यां। ये भूताः प्रचरेन्ति दिवा नक्तं विश्विम्छन्ती वितुदस्य प्रेष्याः । तेभ्या बुलिं पुष्टिकामी इरामि मयि पृष्टिं पृष्टिंपतिर्देधातु खडां॥ अनु ० ६०॥

मूलपुस्तकस्थाष्टविष्टितमामुवाकः पूर्वे भाष्यकारेष न व्यास्त्रा-तः। त्रतएव पूर्वः च मुद्रापितः। तद्यथा,

के तद्ब्रह्म। के तद्वायुः। के तद्वाता। के तत्त्रत्यं। के तत्त्रवं। के तत्पुरोर्नमः। श्रन्तश्वरति भूतेषु गृष्ठायां विश्वमूर्त्तिषु। त्वं यत्रस्वं वषट्कार-स्विमन्द्रस्वः बद्रस्वं विष्णुस्वं ब्रह्म त्वं प्रशापतिः। त्वं तदापः श्रापोज्योतो रसोऽस्तां ब्रह्म सुभुवः सुव-राम्। श्रनु॰ ६८॥

मूलपुस्तकस्य एकीनसप्तितमानुवाकी भायकारेण ३२,३३, ३४,३५ दत्यनुवाकपश्चकरूपेण निर्दिष्टः। श्वन तस्य मूलपु-स्तकस्यानुसारी पाठी मुद्रापितः। तस्या,

श्रुहायां प्राणे निविष्टे । स्वायां व्याने निविष्टे । स्वायां व्याने निविष्टे । स्वायां व्याने निविष्टे । स्वायां मुद्दाने निविष्टे । स्वायां समाने निविष्टे । स्वायां स्वायां । स्वायां मार्थे निविष्टे । स्वायां प्राणे निविष्टे । स्वायां । स्वायां मार्थे निविष्टे । स्वायां स्वायां । स्वायां मार्थे निविष्टे । स्वायां स्वायां स्वायां । स्वायां स

शिवो मी विशापंदाहाय। व्यानाय स्वाही। श्रुहायी-मुदाने निविष्टे। स्वतं जुहोमि। श्रिवो मी विशापंदा-हाय। जुदानाय स्वाही। श्रुहायी समाने निर्विष्टे। उन्दर्तं जुहोमि। श्रिवो मी विशापंदाहाय। समानाय स्वाही। ब्रह्मणि म श्रासान्देत्त्वायं। श्रुमृतापि-धानमंति॥ श्रनु॰ ६८॥

ं मूलपुराकरीक पप्ततितमानुवाकात्परम् दिसप्ततितम-विसप्तति-तमानुवाकी आयो न छता। तद्यथा,

वाक्सं श्रासन्। नुसाः प्राणः। श्रुक्योश्वर्षुः। कर्षियोः श्रोचं। बाद्द्वोर्वनं। जुर्क्वोराजः। श्रिरिष्टा विश्वान्यक्रानि तृनुः। तृतुवा ने सुद्द नर्मस्ते श्रस्तु मा मा दिश्सीः॥ श्रतुः ७२॥

वर्यः सुपूर्णा उपसेदुरिन्द्रं प्रियमेधा ऋषयो नाध-मानाः। ऋषं ध्वान्तमूर्षुंहि पूर्धि चक्षुंमुनुग्धंसान्ति-भयेऽवबुहान्॥ ऋनु॰ ७३॥

मूखपुस्तकस्य चतुःसप्ततितमानुवाकात्परम् पश्चसप्तितम-षट्-सप्तितमसप्तरप्रतितमानुवाका भायकारेण न सिखिताः। तद्यया, निमा बद्राय विष्णवे सत्यु में पाहि॥ स्रानु॰ ७५॥ त्वमंग्रे शुभिस्वमाशुश्वशिस्त्वम् द्वास्त्वमध्येनस्य-रि। त्वं वनेभ्यस्त्वमाषधीभ्यस्त्वं नृकां नृपते जायसे सुचिः॥ अतु॰ ७६॥

शिवनं में सन्तिष्ठस्व खोनेनं में सन्तिष्ठस्व सुभूतेनं में सन्तिष्ठस्व ब्रह्मवर्ष्ट्रसेनं में सन्तिष्ठस्व युद्धस्यिष्ट्रिमनु-सन्तिष्ठस्वोपं ते यद्य नम् उपं ते नम् उपं ते नमः। श्रवः ७९॥

अभ्यस्य, एकंपच्चाशक्तं(१)। जातवेदसे, चतुर्दश्(२)। भूरमं हो, भूरमं हो(१), भूरमं हो, चेकंमेक्म (५)। पाहि, पाहि, च्लारि, चलारि(६—७)। यक्टन्दंसाम् हो (८)। नमो ब्रह्में खे(८), च्यतं तपः(१०), यवा व्रक्षस्य, एकंमेकम (११)। श्रुखार खीं यान् चतुं स्विश्रण्यात् एकं (१२)। सहस्रशोर्ष्य विष्रश्रणतिः(१३)। श्रादित्योः वा युषः(१४), श्रादित्यो वे तेजः, एकंमेक्म (१५)। निधंनपतये चये। विश्रणतिः(१६)। स्रोजातम् चीर्षि (१७)। वामदेवाय एकंम (१८)। श्रुधारिभ्यः(१८), तत्पुर्वषाय, हे, हो(२०)। ईश्रानः(२१), नमे। हिरस्थवादने, एकंमेक्म (२२)। स्रोतः सत्यं हो(२३)। सर्वे।

वै, चुत्वारि(२४)। कदुद्राय, चीर्षि(२५)। यस्य वै-कं कती( २६), क्षणुष पानः (२७), श्रदितिः (२८), चापो वा दूद , रकंमेक्म (२८)। आपः पुनन्तु, चुत्वारि(३०)। श्रम्भिश्च(३१), सूर्यश्च, नवं नुव(३२)। चामितिं, चुत्वारि(३३)। यायातु, पञ्च(३४)। चार्जासि, दश्(३५)। उत्तमें, चत्वार्(३६)। घृणिः, चीणि(३७)। ब्रह्म मेतु मां, यास्ते, ब्रह्मड्त्यां, दार्दश्(३८)। ब्रह्म मेधया, अद्यानः, दुमं, भू गह्त्यां(३८), अद्या मेधवा, ब्रह्मा देवानाम, दूदं, वीरहत्याम्, एकान्नविश्यतिः, रकाकविरंशितः(४०)। मुधा देवी(४१), मेधां म-इन्द्रंः, चुलारि, चल्वारि(४२)। या मा मेथा, दे(४३)। मर्यि मेधाम्, एकुम्(४४)। ऋपैतु (४५), परं(४६), वार्तं प्राणम्(४०), श्रमुच भूयात्(४८), इरि॰(४९), शकौर्मि (५०), मा चिही सत्यो (५१), मा नी मुद्दान्तं(५२), मा नेस्तोके(५३), प्रजी-पते(५४), स्वित्त्वदा(५५), ह्यंम्बर्क्(५६), ये ते सुइ-सं, दे, दे (५७)। मृत्यवे खाहा, रक्षम्(५८)। देव-क्षतस्य, रकादश्(५१) । यद्दी देवाः (६०), कामाsकार्ष्वीत् (६१), मन्धुरकार्ष्वीत्, दे, दे<u>े</u>(६२)। ति-लान् जुहोमि, गावः, त्रियं, प्रजाः, पञ्च(६३)। तिलाः कष्णाः, चार्रस्य, श्रीः, प्रज्ञा तु ज्ञातवेदः(६४), स्ता । प्राणापान, वाक्, त्वक्, श्रिरः, जित्तं पुरुष, पुज्ञु (६५)। प्रथिवी, शब्द, मनः, श्रव्यक्त, श्रात्मा, श्रन्तरात्मा, परमात्मा में, श्रुषे, श्रवमय, पर्चद्श्(६६)। श्रव्याः, रक्षंत्वारिष्श्रित्(६०)। श्रेषं तदुद्धा, नर्व(६०)। श्रद्धायां प्राणे निर्विष्णास्त्यं हुतं, दश्(९०)। श्रद्धायां प्राणे निर्विष्णास्त्यं हुतं, दश्(९०)। श्रद्धाः पुरुषः, हे(९१)। वाक्षं श्रासन्, श्रृष्टे।(९२)। वयः सुपर्णाः (९३), प्राणानां ग्रन्थिरसि, हे, हे(९४)। नमा रहाय, रक्षम्(९५)। त्वमंग्रे द्युमः, हे (९६)। श्रिवनं में सन्तिष्ठस्व (९९), स्त्यं (९०), प्राजापत्यः (९६), तस्यैवम्, रक्षंमेक्षम् (८०)। श्रशीतिर्नुवाकाः ॥

सुइ नीववतु । सुइ नी भुनतु । सुइ वीर्येक्करवा-वहै । तेजस्त नावधीतमस्तु मा विदिषावहै ॥ चाम् शान्तिः शान्तिः ॥ इरिः अ॥

इत्यार्ख्यकं समाप्तं ।

·

• •

• .

|             | RETURN CIRCULATION DEPARTMENT TO 202 Main Library |                                       |                                                                    |                                |                                 |             |
|-------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------|-------------|
|             | LOAN PERI                                         | OD 1                                  | 2                                                                  |                                | 3                               |             |
|             | 4                                                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 5                                                                  |                                | 6                               |             |
|             | 1-month loc<br>6-month loc                        | ans may bi<br>ans may bi              | RECALLED AFTE<br>e renewed by c<br>e recharged by<br>ges may be ma | alling 642-34<br>bringing book | s to Circulation Desk           |             |
|             |                                                   | DUE                                   | AS STAN                                                            | NPED BEI                       | LOW                             | _           |
|             | AUG 29                                            | 1982                                  |                                                                    |                                |                                 |             |
|             | Sept.29                                           | 7                                     |                                                                    |                                |                                 |             |
|             | MER. CIR. NOV                                     |                                       |                                                                    |                                |                                 |             |
| A           | ug 14 198                                         | 5                                     |                                                                    | •                              |                                 |             |
| 7           | GEC CIRC JA                                       | N 6                                   | )86                                                                |                                |                                 |             |
| 142.35<br>1 |                                                   |                                       |                                                                    |                                |                                 | <del></del> |
|             |                                                   |                                       |                                                                    | <del>-</del>                   |                                 | _           |
| خريد        |                                                   |                                       |                                                                    |                                |                                 | _           |
| Ž           |                                                   |                                       |                                                                    |                                |                                 | _           |
|             |                                                   |                                       |                                                                    |                                |                                 | 1           |
|             | FORM NO.                                          | DD6, 60r                              | UNIVER<br>m, 12/80                                                 |                                | LIFORNIA, BERKELE<br>, CA 94720 | Y.          |
|             |                                                   |                                       |                                                                    | . •                            |                                 |             |

í

1

